
F i n j a  Z e m k e  

„Ich spiele hier Theater“ 
Der Maschinenmensch als 
Metapher des Fremden in uns 
selbst am Beispiel von Maria 
Schraders Verfilmung Ich bin 
dein Mensch  (2021) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Imaginationen künstlicher Menschen, Hg. v. Reiter, Reulecke, 2025, S. 141–162. 
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-07 
 
© 2025 Finja Zemke 
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz,  
ausgenommen von dieser Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos. 
 
Finja Zemke, Universität Hamburg, finja.zemke@uni-hamburg.de 

  

https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-07
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:finja.zemke@uni-hamburg.de


142  Finja Zemke 

Zusammenfassung 
In künstlerischen Darstellungen des künstlichen Menschen lässt sich oftmals be-
obachten, dass Maschinenmenschen poetisiert, ästhetisiert und zugleich verfrem-
det sind: Filmisch und literarisch entworfene Imaginationen schreiben technisch-
reproduzierten Menschen Eigenschaften des Fremden zu, indem sie etwa Charak-
terisierungen über kulturelle Differenzen vornehmen. Zudem reflektieren sie das 
Sein humanoider Roboter häufig über Bezüge zur Kunst. Dieser Beitrag untersucht 
die Reflexion humanoider Roboter mittels Kunst und die Bedeutung ihrer Fremd-
zuschreibung anhand der Verfilmung Ich bin dein Mensch (2021). Der Film spielt die 
Optimierung des Menschen und seiner Liebe durch und lässt die Frage stellen, ob 
ihr Ideal in der Beziehung zum Fremden in sich selbst liegt. Die ethischen Frage-
stellungen nach dem (Un-)Menschlichen, die der Film mit einer (Liebes-)Bezie-
hung zwischen Mensch und Maschine aufwirft, werden in Referenz auf Freuds 
Theorien zum Unbewussten und Julia Kristevas Fremde sind wir uns selbst erforscht. 
Interkulturelle sowie psychoanalytische Theorien werden für die Untersuchung 
des Bildes vom (technisch-reproduzierten) Menschen, seiner Grenzen und die Be-
deutung der Kunst für den Entwurf des zukünftigen Menschen herangezogen und 
als interdisziplinäre Deutungsfolie humanoider Roboter zur Diskussion gestellt. 

Schlagwörter: humanoide Roboter, Fremde, künstliche Liebe, (Un-)Menschliches 

Abstract 
In artistic portrayals with artificial humans, it can be observed that machine-hu-
mans are poetized, aestheticized and alienated. Cinematic and literary imaginings 
ascribe qualities of otherness to the technically reproduced human, e.g. by high-
lighting cultural differences. In addition, they often reflect on the existence of hu-
manoid robots through references to art. This article explores the portrayal of the 
humanoid robot through art and the significance of its attribution of otherness, us-
ing as an example the film I’m Your Man (2021). The film deals with the optimization 
of humans and their capacity to love, raising the question of whether the ideal lies 
in a relationship with the stranger within oneself. The ethical questions surround-
ing the (non-)human posed by the film through a human-machine relationship are 
explored with reference to Freud’s theories of the unconscious and Julia Kristeva’s 
Strangers to Ourselves. Intercultural and psychoanalytic theories are drawn upon to 
examine the image of the (technically reproduced) human, its boundaries and the 
significance of art in envisioning the human of the future, and are presented for 
discussion as an interdisciplinary interpretive framework for the humanoid robot.  

Keywords: humanoid robots, strangers, artificial love, (non-)human 



 „Ich spiele hier Theater“ 143 

Humanoide Roboter stehen den Menschen in Film und Literatur häufig als Fremde 
in vertrauter Gestalt gegenüber und schaffen so eine Alterität, eine Andersartigkeit, 
die über das Eigene des Menschen nachdenken lässt. Derartige künstlerische Ex-
plorationen der unbekannten, fremden Zukunft verhandeln auf diese Weise nicht 
nur die Grenzen der technischen Reproduktionen, sondern auch die Grenzen des 
Humanen und ihres Verhältnisses zueinander.1 Welches Bild vom (künstlichen) 
Menschen, ihrer Beziehung und Grenzen entwerfen sie in ihren Begegnungsszena-
rien zwischen Mensch und Maschine? Welche Rolle spielen die Kunst und Künst-
lichkeit des Menschlichen dabei?  

In künstlerischen Auseinandersetzungen mit künstlichen Menschen lässt sich oft-
mals beobachten, dass die Maschinenmenschen poetisiert, ästhetisiert und zu-
gleich verfremdet sind: Filmisch und literarisch entworfene Imaginationen schrei-
ben den technisch-reproduzierten Menschen Eigenschaften des Fremden zu, in-
dem sie etwa Charakterisierungen über kulturelle Differenzen, wie beispielsweise 
die Sprache, vornehmen. Zudem reflektieren sie das Sein humanoider Roboter häu-
fig über Bezüge zur Kunst. So wird etwa das Potenzial der künstlichen Intelligenz, 
Lyrik zu produzieren, eine künstlerische Sprache zu verwenden oder aber auch 
ihre Fähigkeit, Kunstobjekte zu erkennen, thematisiert. Dabei verschwimmen 
Kunst und Technik meist derart, dass Humanoide als Objekte der Kunst lesbar wer-
den.  

Walter Benjamin zufolge waren Objekte der Kunst schon immer reproduzierbar, 
doch durch den technischen Fortschritt und den Wechsel der Medien wurden – wie 
er es für das 20. Jahrhundert festgestellt hat – immer massenhaftere und schnellere 
Verfahren der Reproduktion möglich.2 Es scheint zumindest denkbar, dass der be-
schleunigte technische Fortschritt den Menschen in die Lage versetzen könnte, sich 
in Zukunft selbst maschinell zu reproduzieren. In Ansätzen ist dies bereits gegen-
wärtig möglich: Es existieren Maschinen, die nach dem Vorbild menschlicher Cha-
rakteristika programmiert und gestaltet sind. Film und Literatur greifen diese Ent-
wicklungen auf und diskutieren Fragen, die mit den technisch reproduzierten 
Ebenbildern aufkommen. Ihre Imaginationen künstlicher Menschen sind in einer 
Perfektion gestaltet, wie sie bisher nur in der künstlerischen Auseinandersetzung 
gelingt. Die Fiktion erreicht, was in der Realität bislang noch nicht umsetzbar ist. 

 
1 Zur Literatur als Möglichkeitsraum für die Welt- und Selbsterfahrung durch die Exploration zwi-

schen Eigenem und Fremdem vgl. Ortrud Gutjahr: „Fremde als literarische Inszenierung“. In: Dies. 
(Hg.): Fremde. Würzburg: Königshausen & Neumann 2002, S. 47–67, hier: S. 49. 

2 Vgl. Walter Benjamin: „Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. 5. Fas-
sung.“ In: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Hg. v. Burkhardt 
Lindner. Unter Mitarbeit von Simon Broll und Jessica Nitsche. Berlin: Suhrkamp Verlag 2012, S. 207–
250, hier insb.: S. 209–210. 



144  Finja Zemke 

Indem sie verschiedene Szenarien durchspielt, ermöglicht sie ein Nachdenken und 
einen Diskurs über die denkbaren Folgen des technischen Fortschritts und Fragen 
seiner Begrenzung.  

Die Reflexion des humanoiden Roboters mittels Kunst und die Bedeutung seiner 
Fremdzuschreibung gilt es am Beispiel der Verfilmung „Ich bin dein Mensch“ unter 
der Regie von Maria Schrader aus dem Jahr 2021 herauszuarbeiten. Es handelt sich 
dabei um eine filmische Adaption von Emma Braslavskys gleichnamiger Erzäh-
lung,3 auf deren Grundlage Maria Schrader und Jan Schomburg das Drehbuch ge-
schrieben haben, das sich wesentlich von seiner literarischen Vorlage unterschei-
det. Der Film spielt im Berlin der nahen Zukunft und erzählt von einer ethischen 
Studie, die erforscht, ob humanoide Roboter in Deutschland heiraten und arbeiten, 
ob sie Pässe und Menschenrechte erhalten sollten. Dafür werden Humanoide ent-
wickelt, die als ideale Liebespartner:innen für ihren jeweiligen Test-Menschen pro-
grammiert sind. Die alleinstehende Wissenschaftlerin Alma folgt der Bitte ihres 
Vorgesetzten, der in die Ethikkommission berufen worden ist. Sie selbst nimmt als 
Probandin an dieser Studie teil. Der Film gibt Einblicke in den dreiwöchigen Stu-
dienzeitraum und entwirft über die Annäherung von Alma und ihrem humanoiden 
Roboter Tom eine Beziehung zwischen Mensch und Maschine, die der Film im Kon-
trast zur Liebe zwischen Menschen erzählt. Dadurch nähert sich die Verfilmung 
nicht nur dem Bild vom Menschen auf eine neue Weise, sondern sie lotet auch die 
ethischen Grenzen und das Verhältnis zwischen Menschlichem und Unmenschli-
chem aus. Mit der Figuration eines humanoiden Roboters werden so Themen wie 
Liebe, Alleinsein und Einsamkeit (durch den Verlust menschlicher Beziehungen) 
in einer Zeit verhandelt, in der Arbeit und Karriere einen Großteil der Lebenszeit 
einnehmen.  

Wie Stefan Neuhaus es mit Bezug auf Thomas Koebner und Hans Richard Brittna-
cher für den menschenähnlichen Roboter im Allgemeinen feststellt, wird auch 
Tom dabei als „[Figur] des radikal Anderen und doch so Vertrauten“ entworfen, der 
„auf verdrängte Probleme des Menschen mit sich selbst“ verweist.4 Aus diesem 
Grund werden für die Untersuchung des Bildes vom (technisch-reproduzierten) 
Menschen, seiner Grenzen und die Bedeutung der Kunst für den Entwurf des zu-

 
3 Emma Braslavsky: „Ich bin dein Mensch. Ein Liebeslied“. In: Stefan Brandt/Christian Grander-

ath/Manfred Hattendorf (Hg.): 2029. Geschichten von morgen. Mit einem Nachwort von Reinhold 
Popp. Berlin: Suhrkamp 2019, S. 17–86. 

4 Stefan Neuhaus: „Autonomie der Automaten? Zur Inszenierung künstlicher Menschen im Film“. In: 
Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus u.a. (Hg.): Künstliche Menschen. Transgressio-
nen zwischen Körper, Kultur und Technik. Würzburg: Königshausen und Neumann 2014, S. 157–171, 
hier: S. 161. 



 „Ich spiele hier Theater“ 145 

künftigen Menschen interkulturelle sowie psychoanalytische Theorien herangezo-
gen, die als interdisziplinäre Deutungsfolie des humanoiden Roboters zur Diskus-
sion gestellt werden. 

1. Mensch und Maschine – das Eigene und das Fremde 
Von seinem äußeren Erscheinungsbild ist der humanoide Roboter Tom in 
Schraders Film nicht von einem Menschen zu unterscheiden. Das zeigt zum einen, 
dass der Mensch bereit ist, Maschinen menschliche Eigenschaften zukommen zu 
lassen und auf diese Weise die Differenz menschlichen und maschinellen Handelns 
zu verwischen.5 Dadurch können das (Un-)Menschliche der Maschine auf der einen 
Seite und das des Menschen auf der anderen befragt werden. Zum anderen wird 
durch das Verwischen deutlich, dass das Bild vom Menschen die künstliche Intelli-
genz formt, die somit zu einem Teil in den Grenzen des Humanen verbleibt. Das 
scheint weniger einer erleichterten Darstellbarkeit geschuldet zu sein, als vielmehr 
dem Umstand, der künstlichen Intelligenz als dem Fremden zu begegnen, das mehr 
und mehr in unsere alltägliche Lebensrealität eindringt. Das Fremde der Maschine 
als das Nicht-Eigene kann in seiner Differenz zum Eigenen nämlich nur verständ-
lich werden, wenn es in einer „kulturell vertrauten Form Gestalt“6 gewinnt. Eine 
derartige Inszenierung des Fremden macht nach Ortrud Gutjahr eine Selbstbe-
schreibung, das heißt eine Konstituierung des Selbst über die Abgrenzung von der 
Alterität, erst möglich.7 Das Vertraute und zugleich Fremde der Maschine – wie es 
die Filme, die sich mit humanoiden Robotern auseinandersetzen, häufig darstellen 
– trägt folglich dazu bei, das Fremde der Maschine zu verstehen und das Eigene, 
hier das spezifisch Menschliche, überhaupt erst lesbar werden zu lassen. 

Die Begegnung zwischen Mensch und Maschine gestaltet sich in Schraders Film wie 
die Begegnung mit dem Fremden, die sich als „Einbruch des Unbekannten in einen 
als eigen definierten Innenraum“ beschreiben lässt.8 Der humanoide Roboter Tom 
wird als ein Unbekannter eingeführt, der mit dem Beginn des Studienzeitraums in 
Almas Wohnung – bildlich in ihren persönlichen Innenraum – eindringt. Entspre-
chend unheimlich erweist er sich für Alma, die in der ersten Nacht mit Tom in ihrer 

 
5 Vgl. Karsten Weber: „Ist da jemand? Über unsere Bereitschaft und die (vermeintliche) Unvermeid-

barkeit, Maschinen zu vermenschlichen“. In: Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus 
u.a. (Hg.): Künstliche Menschen. Transgressionen zwischen Körper, Kultur und Technik. Würzburg: Kö-
nigshausen und Neumann 2014, S. 125–143, hier: S. 126. 

6 Gutjahr: „Fremde als literarische Inszenierung“, S. 47. 
7 Vgl. ebd., S. 47f. 
8 Ebd., S. 50. 



146  Finja Zemke 

Wohnung ihre Schlafzimmertür abschließt, um sich ihm, den sie in ihre Abstell-
kammer verwiesen hat, im Schlaf nicht schutzlos auszuliefern.9 Toms Anwesenheit 
bedroht, wie es für das Fremde charakteristisch ist und wie es Ortfried Schäffter 
beschrieben hat, die „Integrität der eigenen Ordnung“.10 Das findet seinen symbo-
lischen Ausdruck in einer Szene, die auf die erste Nacht mit Tom in der Wohnung 
folgt: Es wird gezeigt, wie Tom Almas Wohnung aufräumt und in eine neue Ord-
nung bringt. Ihr Unbehagen, das sich auf diese Handlung hin einstellt, führt dazu, 
dass sie Tom alles in die ursprüngliche Un-Ordnung zurückbringen lässt – in einem 
Tempo, das mit dem ästhetischen Mittel einer Zeitraffung zum Ausdruck kommt, 
und einer Präzision, die dem Menschen unmöglich wäre (vgl. 21:28-22:32). Trotz 
der Wiederherstellung der gewohnten Ordnung in der Wohnung in dieser Film-
szene bleibt die Ordnung insgesamt durch Toms Anwesenheit gestört, insofern 
menschliche Ideale und Werte zunehmend befragt und infrage gestellt werden.  

Der programmierte ideale Liebespartner stellt neben Almas Lebensstil, etwa auch 
ihre wissenschaftliche Forschungsarbeit in Frage, die für die alleinstehende Wis-
senschaftlerin einen bedeutenden Lebensinhalt darstellt. Tom findet im Laufe ih-
res Zusammenlebens heraus, dass ihre Erkenntnisse zur Poetik und Metaphorik in 
der sumerischen Keilschrift ebenfalls von einer anderen Forschungsgruppe er-
forscht und deren Ergebnisse vor ihrer eigenen Publikation veröffentlicht werden 
sollen (vgl. 40:34-41:32). In seinem Versuch, sie technisch mithilfe seiner maschi-
nellen Fähigkeiten bei ihrer Arbeit zu unterstützen, tritt er wie die Figur des Frem-
den als „Promotor neuer Entwicklungen“11 auf. Dadurch werden die Veränderung 
der Arbeitswelt durch die künstliche Intelligenz aufgegriffen und die Technik als 
Unterstützung des Menschen in seiner wissenschaftlichen Forschung diskutiert. 

Die Darstellung des humanoiden Roboters rekurriert, wie Ortrud Gutjahr es für das 
Erzählen des Fremden herausgearbeitet hat, auf vertraute, ästhetisch vermittelte 
Wahrnehmungsmuster, die durch Kommentierung, Ironisierung, Vergleich und 
Bewertung zugleich als fremde exponiert werden.12 Seine Begegnungen mit ande-
ren Menschen, die nicht wissen, dass er eine Maschine ist, zeigen, dass sie ihm ge-
genüber eine andere Erwartungshaltung haben. Sie reagieren irritiert, erstaunt und 
überrascht auf sein Verhalten und bringen so zum Ausdruck, dass er aus den ge-

 
9 Vgl. Maria Schrader: Ich bin dein Mensch. Deutschland 2021. 19:36-20:10. (Weitere Nachweise mit 

Angabe der Minuten direkt im Text.) 
10 Ortfried Schäffter: „Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang mit Fremdheit.“ In: 

Ders. (Hg.): Das Fremde. Erfahrungsmöglichkeiten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen: West-
deutscher Verlag 1991, S. 11–44, hier: S. 19.  

11 Gutjahr in Bezug auf Rudolf Stichweh, Dies.: „Inszenierungen des Fremden“, S. 56. 
12 Vgl. Gutjahr: „Fremde als literarische Inszenierung“, S. 63. 



 „Ich spiele hier Theater“ 147 

wöhnlichen ‚menschlichen‘ Handlungsmustern herausfällt. Trotz der ersten Ver-
unsicherung sind die Menschen, die nicht um seine Künstlichkeit wissen, fasziniert 
von Tom (vgl. 40:04-40:25).13 Wie das Fremde bewegt sich der humanoide Roboter 
in seiner Wahrnehmung durch andere zwischen Faszination und Bedrohung; der 
Film verbleibt in seiner Charakterisierung aber nicht in diesem Dualismus von Fas-
zination und Bedrohung, von Bereicherung und Gefährdung – Dualismen, die nicht 
nur das Fremde begleiten, sondern auch das Mensch-Maschinen-Verhältnis häufig 
prägen.14 Im Gegenteil entwerfen Schrader und Schomburg einen komplexen Be-
ziehungsentwurf zwischen Mensch und Maschinenmensch, in dem Tom weder als 
bedrohlich noch als uneingeschränkte Bereicherung gezeichnet wird. Der Film 
überwindet so die gängige Dichotomie und arbeitet umfassend die Herausforde-
rungen der Beziehung heraus, deren Komplexität sich im Modus zwischen ständi-
ger Annäherung und Distanzierung von Alma und Tom vermittelt. Auf der Erzähl-
ebene als Studie der Ethikkommission angelegt, lässt sich der Film so auf technisch-
reproduzierte Menschen ein und lotet ihre Möglichkeiten und Grenzen aus, ohne 
sie von vorneherein zu verherrlichen oder bedrohlich darzustellen.  

Die ästhetisch-narrativen Mittel, mit denen der humanoide Roboter als Fremder 
exponiert wird, intendieren, die Differenz und das Spannungsverhältnis zwischen 
Mensch und Maschine hervorzukehren. Eine Fremdzuschreibung Toms fällt aus 
diesem Muster heraus: Tom spricht mit einem englischen Akzent, denn Tom zu-
folge scheint Alma „Männer attraktiv zu finden, die etwas leicht Fremdes haben, 
nicht einheimisch, aber auch nicht exotisch.“ (19:19-19:23) Dadurch schreibt der 
Film dem Maschinenmenschen eine Eigenschaft menschlicher Kulturen und ihrer 
Differenzen ein, woraus sich implizit die Notwendigkeit ergibt, künstliche Intelli-
genz auch aus inter- und transkultureller Perspektive zu reflektieren. Entscheidend 
für den weiteren Gedankengang ist zudem, dass Alma sich dieser Vorliebe für das 
‚leicht Fremde‘ nicht bewusst ist (vgl. 19:15-19:27). Neben die Charakterisierung des 
humanoiden Roboters als Fremdem treten damit Elemente des Selbst und des eige-
nen Unbewussten. Das lässt die Maschine als Metapher denkbar werden, die Bezie-
hung des Menschen zum Fremden in sich selbst darzustellen. 

 
13 In dieser Szene zeigt sich die Faszination etwa in der Reaktion von Almas Kollegin auf Toms Wissen 

zur sumerischen Keilschrift. 
14 Für die Faszination und gleichzeitige Angst vor dem Fremden vgl. etwa Helga Egner: „Vorwort“. In: 

Dies. (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Angst und Faszination. Solothurn u.a.: Walter 1994, S. 9–12, 
hier: S. 9. Für die Bedrohung durch den Roboter auf der einen Seite und die Bereicherung auf der 
anderen Seite vgl. etwa Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus u.a.: „Vorwort“. In: 
Dies. (Hg.): Künstliche Menschen. Transgressionen zwischen Körper, Kultur und Technik. Würzburg: Kö-
nigshausen und Neumann 2014, S. 9–12, hier: S. 10. 



148  Finja Zemke 

2. Die Maschine als Metapher des Fremden in uns selbst 
Die Metapher ist Zdravko Radman zufolge weniger eine Sprachfigur als vielmehr 
eine Denkfigur. Ihre verkörperte Bedeutung hängt mit der „Verkörperung von 
mind“15 zusammen. Insbesondere mentale und psychische Prozesse bleiben in ih-
rer Beschreibung häufig abstrakt; durch die verkörperte Bedeutung erscheint etwa 
das „Seelische als ob es einen Leib besitze, das Innere als ob es etwas Äußerliches 
wäre“.16 Die Imagination eines künstlich intelligenten Menschen, wie sie Schrader 
in ihrem Film gestaltet, kann – nicht nur im übertragenen, sondern auch im wört-
lichen Sinn – als Entwurf einer solchen Verkörperung von mind gelesen werden. 
Über die Entstehung des Roboters erfährt man als Zuschauer:in, dass er in einem 
aufwendigen Verfahren produziert worden ist. Dazu ist Alma Tests, Gehirnscans 
und Multiple Choice-Aufgaben unterzogen worden. Neben den Analysedaten von 
Alma ist der humanoide Roboter mit Mindfiles, mit Charaktermerkmalen, Ansich-
ten und Gefühlen von 17 Millionen Menschen gespeist worden. Trotzdem hat Alma 
nach ihrer ersten Begegnung mit Tom im Gespräch mit ihrem Chef das Gefühl, dass 
das Verfahren erfolglos geblieben ist. Toms Rezitieren von Rilkes Lyrik wertet sie 
als lächerliche Fehlprogrammierung ab, woraufhin ihr Vorgesetzter den Gedanken 
äußert, dass Tom sie vielleicht besser kenne als sie sich selbst (vgl. 8:18-8:45). 
Dadurch vermittelt sich in der Beziehung zum humanoiden Roboter ein Bild vom 
Menschen, der sich selbst fremd ist und ‚der weder weiß, was er will, noch wen er 
liebt‘.17  

Walter Benjamin, der die technischen Reproduktionsmöglichkeiten von Kunstwer-
ken seiner Zeit kritisch in den Blick genommen hat, stellt heraus, dass die techni-
sche Reproduktion etwa in Form einer Fotografie dem Menschen ermöglicht, den 
originalen Gegenstand auf eine Art und Weise zu sehen, wie ihn das menschliche 
Auge für gewöhnlich nicht hätte sehen können.18 Wie er mit Bezug auf Freud zeigt, 
gilt das auch für den Film, der dem Menschen optisch Unbewusstes, etwa durch 
Vergrößerung oder Zeitlupe, aufzuzeigen vermag.19 Ähnlich verhält es sich mit der 
technischen Reproduktion des Menschen, wie sie der Film zur Darstellung bringt. 

 
15 Zdravko Radman: „Künstliche Intelligenz und natürlicher Leib. Über die Grenzen der Abstraktion 

am Beispiel der Metapher“. In: Hans Julius Schneider (Hg.): Metapher, Kognition, künstliche Intelli-
genz. München: Wilhelm Fink Verlag 1996, S. 165–183, hier: S. 168.  

16 Ebd., S. 169. 
17 In Anlehnung an Julia Kristeva formuliert. Vgl. ihre Ausführungen zum Narziss-Mythos: Julia Kris-

teva: Histoires d’amour (1983). Übers. v. Dieter Hornig/Wolfram Bayer als Geschichten von der Liebe. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989, S. 362. Vgl. auch eine Szene in Schraders Film, in der Alma es als 
menschlich herausstellt, nicht immer zu wissen, was man will: Schrader: Ich bin dein Mensch, 44:56-
45:04. 

18 Vgl. Benjamin: „Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit“, S. 212. 
19 Vgl. ebd., S. 240–241. 



 „Ich spiele hier Theater“ 149 

Hier kann in doppeltem Sinne von einer technischen Reproduktion gesprochen 
werden, nämlich vom Film als technischer Reproduktion einer imaginierten tech-
nischen Reproduktion. Die Imagination eines humanoiden Roboters ermöglicht 
dem Menschen einen neuen Blick auf sich selbst: Er kann sein Inneres, seine men-
talen und psychischen Prozesse betrachten, die normalerweise verborgen bleiben 
und erst durch die technische Reproduktion an die Oberfläche gebracht werden. 
Der künstliche Mensch verkörpert der filmischen Imagination zufolge das Innere 
des Menschen; gibt dem Seelischen einen Leib. Der humanoide Roboter ist mithin 
eine Denkfigur des menschlichen Unbewussten.  

Entsprechend äußert Alma nach ihren ersten gemeinsamen Tagen mit Tom gegen-
über einer Mitarbeiterin des Unternehmens, die sich als ‚Roboterin‘ entpuppt, fol-
gende Worte: „Tom ist programmiert, meine Bedürfnisse zu befriedigen. Er ist ei-
gentlich nur eine Ausstülpung meines Ichs.“ (54:29-54:34) Unter Bezugnahme auf 
den Begriff des Freudschen Unbewussten argumentiert Julia Kristeva in ihrer Stu-
die zu Fremdheit, dass die Andersheit zu einem „integrale[n] Teil des Selbst“ 20 wird, 
wobei das Fremde den Charakter des Unheimlichen und Gespaltenen evoziert. 
Ebenso lässt sich das Fremde der Maschine in Schraders Film lesen: In Almas Aus-
sage wird deutlich, dass der humanoide Roboter für das Fremde und Verborgene 
des Selbst steht und dem Menschen erst in der Auseinandersetzung und (imaginier-
ten) Begegnung mit dem Maschinenmenschen zum Teil bewusst wird.  

Freud entwickelt seine Gedanken zum Unheimlichen bemerkenswerterweise mit 
Referenz auf literarische Texte, insbesondere auf E. T. A. Hoffmanns Erzählungen, 
in denen ‚Automaten‘, leblose, menschenähnliche Puppen und das Motiv des Dop-
pelgängers präsent sind. Folgt man Freuds Argumentation, dann ist das Unheimli-
che „wirklich nichts Neues oder Fremdes, sondern etwas dem Seelenleben von al-
ters her Vertrautes, das ihm nur durch den Prozeß der Verdrängung entfremdet 
worden ist.“21 Dieser Gedanke vermittelt sich auch in Schraders filmischer Insze-
nierung. Das zunächst befremdlich und unheimlich Erscheinende des humanoiden 
Roboters stellt sich zunehmend als Vertrautes dar, und es wird deutlich, dass sich 
in Toms Programmierung Almas verdrängte und unbewusste Gefühle widerspie-
geln. So stellt Tom ein älteres, aber doch vertrautes Abbild ihrer unerwiderten Ju-
gendliebe dar. Die Verdrängung und Entfremdung des Vertrauten zeigen sich dem-
zufolge in der Wiederkehr von Almas Jugendliebe Thomas in Toms Gestalt. Nicht 

 
20 Julia Kristeva: Étrangers à nous-mêmes (1988). Übers. v. Xenia Rajewsky als Fremde sind wir uns selbst. 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, S. 197–198. 
21 Sigmund Freud: „Das Unheimliche“. In: Ders.: Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet. Bd. XII: 

Werke aus den Jahren 1917-1920. Hg. v. Anna Freud. London: Imago Publishing Co. 1955, S. 229–268, 
hier: S. 254. 



150  Finja Zemke 

nur, dass Tom eine Kurzform von Thomas ist, sondern auch der Umstand, dass 
Tom, wie er erzählt, früher mit seinen Eltern in ebenjenem dänischen Ort Kongs-
mark gewesen sei, in dem Alma Thomas getroffen hat, bringen zum Ausdruck, dass 
Almas unbewusste Sehnsucht und unerfüllte Liebe zu Thomas auf Toms Program-
mierung projiziert worden sind. So mutmaßt Alma, dass es Tom gewesen sein 
könnte, mit dem sie und ihre Schwester sich damals in Dänemark angefreundet ha-
ben. Überdies erkennt ihre Schwester in den blauen Augen eine Ähnlichkeit zwi-
schen dem jugendlichen Thomas und dem erwachsenen Tom. Der physisch im 
Raum anwesende Roboter Tom und der auf einer alten Fotografie abgebildete 
Mensch Thomas beginnen in den Gedanken der beiden Frauen mehr und mehr zu 
einer Person zu werden. Es scheint, als ob Tom Thomas sei. Einzig Almas Neffe 
durchbricht dieses Doppelgängertum mit seiner Feststellung, dass Roboter nicht 
wachsen könnten; woraufhin Tom betont, dass der Junge recht habe und er ebenso 
wie Autos und Waschmaschinen hergestellt worden sei (vgl. 1:00:20-1:00:28). Dieser 
Bruch hebt deutlich hervor, dass die Grenze zwischen Phantasie und Realität für 
Alma zunehmend fluide wird, was nach Freud den Charakter des Unheimlichen 
evoziert.22 Almas Liebe zu Thomas hat nur in ihren Gedanken existiert; der für sie 
programmierte ideale Liebespartner Tom verkörpert diese verdrängte und unbe-
wusste Sehnsucht – in ihrer Überlagerung deutet sich an, dass die Gefühle für einen 
Menschen auf die Maschine übertragen werden. Damit verhandelt der Film – auch 
über diese Szene hinaus – die Frage, ob eine künstliche Liebe besser sei als Gefühle 
von Einsamkeit aufgrund einer unerfüllten menschlichen Liebe – ob das Leben in 
der Illusion und Phantasiewelt besser sei, als alleine zu sein. 

Mit den verschiedenen Ebenen von Realität, Illusion und Phantasie, Menschsein 
und Nicht-Menschsein sowie dem Anschein eines Als-Ob spielt der Film durchgän-
gig. Von Beginn an wird der humanoide Roboter durch Momente der Illusion be-
gleitet. Diese wird besonders in der Eingangsszene deutlich, die die erste Begeg-
nung zwischen Alma und dem für sie programmierten humanoiden Roboter zeigt 
und Auskunft über den Ort gibt, von dem der (imaginierte) künstliche Mensch 
stammt. Nach dem Intro – einem schwarzen Bild, das von dem Geräusch rhythmi-
scher Schritte und wenig später von Musik begleitet wird, die immer lauter wird, 
bis sie schließlich in Applaus übergeht – wird ein Vorraum eingeblendet, der in ei-
ner edlen, gehobenen Atmosphäre erscheint. Ein roter Vorhang wird aufgezogen, 
woraufhin sich in der Totale ein Tanzsaal erstreckt – von Holzsäulen getragen, stim-
mungsvoll beleuchtet, im Hintergrund eine Bar. Die Kamera beginnt mit dem Gang 
der Protagonistin in den Raum hineinzufahren. Überall sind tanzende Paare – fröh-
lich und ausgelassen – elegant gekleidet, an den Tischen finden Unterhaltungen 

 
22 Vgl. Freud: „Das Unheimliche“, S. 258. 



 „Ich spiele hier Theater“ 151 

statt, man prostet sich zu. Die Protagonistin bewegt sich vorsichtig und verhalten 
in den Raum, blickt skeptisch. Eine Mitarbeiterin führt sie zu Tom, der an einem 
Tisch auf Alma wartet. Im Frage-Antwort-System ihres Gesprächs, das sich zwi-
schen ihnen entwickelt, stellt sich das ‚unmenschliche‘, geradezu enzyklopädische 
Wissen von Almas Gegenüber und sein doch so präzises Vermögen, menschliche 
Gefühle wiederzugeben, erstmals heraus. Spätestens bei ihrem gemeinsamen Tanz 
ist er für uns als Zuschauer:innen als Maschine identifizierbar. Toms Betriebssys-
tem hat nämlich einen Programmierfehler – mechanisch bewegt er seinen Kopf zur 
Seite und wieder zurück, während er den Satz „Ich bin“ ständig wiederholt (vgl. 
0:00-4:59). Dieser Ausspruch wirkt wie ein Fragment aus Descartes’ Erkenntnis, der 
Synthese des Seins und der Existenz mit dem Denken: „ich bin, ich existiere; das ist 
sicher. Wie lange aber? Nun, solange ich denke“.23 Durch den Bug, den Fehler in 
seinem System, scheint sich das Sein des humanoiden Roboters in seiner Repetitio 
performativ bekräftigen zu wollen. Zugleich bleibt es aber doch fragmentarisch, 
weil die Fähigkeit der künstlichen Intelligenz, selbst auf diese Weise über ihr Sein 
nachzudenken – überhaupt zu denken – infrage zu stellen bleibt. Descartes hat sich 
in seinen philosophischen Überlegungen zum Mensch-Sein immer auch mit der 
Analogie von Mensch und Maschine auseinandergesetzt und Gedanken über die 
maschinelle Nachahmung von Menschen angestellt, etwa über eine automatisierte 
Statue, die er analog zu einem Seiltänzer entworfen hat.24 Insofern unterstreicht 
das Eingangsbild des humanoiden Roboters als automatisierter Tänzer den Bezug 
zu Descartes’ Philosophie und betont das Nachdenken über den menschlichen Ver-
stand und das Sein.  

Wenig später nach ihrer ersten Begegnung erfahren wir als Zuschauer:innen mit 
der Protagonistin, dass die Stimmung im Raum durch eine technisch erzeugte Illu-
sion hervorgebracht wird. Wie sich herausstellt, ist in diesem Raum alles Inszenie-
rung: Die tanzenden Paare und fast alle Menschen um sie herum sind Hologramme, 
dreidimensionale Bilder, deren Projektion den Anschein erweckt, als ob die tanzen-
den Körper real wären. Die Stimmen dieser scheinbaren Menschen kommen aus 
Lautsprechern. Der inszenierte Raum, der zur Fabrik gehört, aus der Tom stammt, 

 
23 René Descartes: „Meditatio Secunda. De natura mentis humanae: quod ipsa sit notior quam cor-

pus./Zweite Meditation. Über die Natur des menschlichen Geistes: daß er bekannter ist als der Kör-
per“. In: Ders.: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch – Deutsch. Übers. u. hg. v. Christian 
Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2008, S. 47–67, hier: S. 53. 

24 Vgl. René Descartes: „Private Gedanken“. In: Ders.: Regulae ad directionem ingenii Cogitationes pri-
vatae. Lateinisch – Deutsch. Übers. u. hg. v. Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2011, 
S. 189–233, hier: S. 215. Für die Entwicklung der Gedanken der Mediationes stellen der Discours und 
die Regulae wichtige Prätexte dar. Vgl. Christian Wohlers: „Vision und Illusion des Neuanfangs“. In: 
René Descartes: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch – Deutsch. Übers. u. hg. v. Christian 
Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2008, VII–XLIX, hier: XIII–XIV. 



152  Finja Zemke 

ist eine einzige Schein-Welt, die auf Täuschung und einer „Philosophie des Als Ob“ 
(Vaihinger) beruht. Durch ihren Als-Ob-Status ist diese – in doppeltem Sinne künst-
liche Welt – Fiktion.25 Im Gegensatz zu den technisch erzeugten Hologrammen ist 
der technisch reproduzierte humanoide Roboter selbst jedoch physisch und real 
anwesend. Durch das Nebeneinander dieser zwei verschiedenen technischen Pro-
duktionen werden unterschiedliche Realitätsebenen eröffnet und Formen von 
Künstlichkeit gegenübergestellt, die das Sein des humanoiden Roboters weniger 
zweifelhaft erscheinen lassen. Das wird in der zweiten Begegnungsszene zwischen 
Alma und Tom deutlich: Im Wissen um die Illusion tanzt Alma durch die Holo-
gramme und stößt dabei unerwartet gegen Tom, dessen Körper anders als die Kör-
per der Hologramme real im Raum anwesend ist (vgl. 14:16-14:49). Dadurch hat es 
ohne Wissen um seine Künstlichkeit verstärkt den Anschein, als ob er ein Mensch 
sei. Die Künstlichkeit der Schein-Welt, aus der der humanoide Roboter stammt, 
verlagert sich auf diese Weise von der illusorischen, räumlichen Welt der Holo-
gramme verstärkt in den Gedankenraum.  

Im weiteren Handlungsverlauf beginnen die Grenzen zwischen Realität, Illusion 
und Phantasie, zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein zunehmend zu verwi-
schen. Nachdem Tom Almas Forschungsarbeit als obsolet herausgestellt hat, 
kommt es zu einem entscheidenden Wendepunkt in der Beziehung zwischen 
Mensch und Maschine, in dessen Folge sich die Beziehung verstärkt durch die Illu-
sion annähert, als ob Tom ein Mensch sei. In ihrer Verzweiflung und Trunkenheit 
über die Vergeblichkeit und Sinnentleerung ihrer eigenen Forschungsarbeit sucht 
Alma sexuelle Nähe zu Tom und möchte für einen Moment so tun, als ob er ein 
Mensch sei. Tom folgt Almas sexuellem Verlangen aber nicht, sondern legt sie für-
sorglich ins Bett, macht das Licht aus und verlässt den Raum – begleitet von Almas 
Flüchen, ihn wieder zurück in die Fabrik bringen zu wollen (vgl. 48:50-49:57). Die 
sich vom Menschen lösende Maschine wird hier nicht als bedrohlich dargestellt,26 
sondern seine Verweigerung, dem Menschen zu gehorchen, wird als Schutz vor 
sich selbst und als Ausführung seines wahren, unbewussten Wunsches inszeniert. 
Nach den Herausgeber:innen des Sammelbandes Künstliche Menschen bildet die Au-
tonomie ein zentrales Element in der Annäherung der Maschine an das Humane.27 

 
25 Vgl. dazu die Ausführungen von Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, 

praktischen und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit ei-
nem Anhang über Kant und Nietzsche. 9./10.Aufl. Leipzig: Felix Meiner Verlag 1927, S. 154–155. 

26 Die Rebellion gegen den Schöpfer und der Kontrollverlust werden häufig als bedrohlich wahrge-
nommen und inszeniert. Vgl. Weber: „Ist da jemand?“, S. 139. 

27 Vgl. Liebert/Neuhaus/Paulus u.a.: „Vorwort“, S. 12. 

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Vaihinger


 „Ich spiele hier Theater“ 153 

Androide, die immer mehr ‚Subjektautonomie‘ erlangen, so Neuhaus’ Beobach-
tung, stellen meist ein Bedrohungsszenario dar.28 Kontrastiv stellt sich das in „Ich 
bin dein Mensch“ dar. Je autonomer und selbstständiger Tom handelt, desto mehr 
Vertrauen gewinnt er und desto menschlicher erscheint er – auch im Gegensatz zu 
den Menschen um ihn herum. Nach dieser Nacht ist Alma für einen Moment glück-
lich mit Tom, weil sie für einen Tag zu vergessen sucht, wer er ist: „Ich wollte mich 
bei dir entschuldigen für gestern Abend. Da war ich auch nicht die beste Werbung 
für meine Spezies. […] Können wir das jetzt alles mal für’n Nachmittag vergessen, 
die Keilschrift, die Arbeit, das Gutachten, wer du bist, wer ich bin.“ (55:51-56:25) 

Wie mit der auf diese Nacht folgenden Szene, in der Alma und ihre Schwester in 
Tom ihre Jugendliebe Thomas zu erkennen glauben, gezeigt, beginnt Alma die Dis-
tanz zur Künstlichkeit des Menschlichen von Tom bewusst aufzugeben und ihn zu 
behandeln, als ob er ein Mensch sei.  

Dass sie dabei die Distanz zu seiner Künstlichkeit mehr und mehr verliert, zeigt sich 
eindrücklich auf der folgenden Wohnungseinweihungsfeier von Almas ehemali-
gem Lebensgefährten und seiner neuen Partnerin, bei der Almas Chef zugegen ist, 
der als einziger der anwesenden Gäste um die Künstlichkeit Toms weiß. In seiner 
Faszination betastet er Toms Körper. Tom greift die Verdinglichung auf, indem er 
sein sprachliches Verhalten, das normalerweise eine gewöhnliche menschliche 
Kommunikation ermöglicht, dem einer Maschine anpasst und so auf sachlicher 
Ebene mit seiner Dinglichkeit und Künstlichkeit spielt: 

A: Merkst du schon, dass das ’ne Spur distanzlos ist? […] Ich meine, wie würdest du 
denn das finden, wenn dir jemand ins Gesicht greifen würde, in die Haare? H: [… 
Da] gibt’s ja wohl einen kleinen Unterschied. A: Welchen? […] H: Wieso sagt er nicht 
selber was dazu? Er kann doch sprechen, oder? T: Tom kann auch sprechen. Tom ist 
ein freundlicher Roboter. (1:08:39 – 1:09:04)  

Alma kritisiert die Distanzlosigkeit ihres Vorgesetzten und beginnt, Toms Rechte 
auf Augenhöhe des Menschen zu verteidigen. In den Worten Julia Kristevas sucht 
Alma – im wörtlichen wie übertragenen Sinn – „[d]ie Fremdheit des Fremden nicht 
zu fixieren, zu verdinglichen […]. Sie gerade nur [zu] berühren, sie [zu] streifen, 
ohne ihr eine endgültige Struktur zu geben.“29 Dabei bewegt sich der Vergleich von 
Mensch und Maschine zwischen realer Analogie und Tropus, hier der Metapher: 
Toms Mensch-Sein ist durch das Als-Ob, folgt man Hans Vaihingers Gedanken zu 

 
28 Vgl. Neuhaus: „Autonomie der Automaten?“, S. 160. 
29 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 12f. 



154  Finja Zemke 

dieser sprachlichen Form, unwirklich und unmöglich, wird aber doch formal auf-
rechterhalten.30  

Alma ist sich aber auch der Gefahr bewusst, Tom die Fremdheit zu nehmen, und 
tritt immer wieder in Distanz zur Illusion und zu seinem Mensch-Sein. In einem 
Gleichnis begründet sie die Distanz zur Maschine über die Distanz zu Gott, der als 
Referenz etwa über die Einblendung der Kirchenkuppel des Berliner Doms bei ei-
nem Szenenwechsel ständig präsent ist (vgl. z. B. 32:46; 1:19:39; 1:21:30). Auf diese 
Weise deutet der Film implizit den häufig verhandelten Diskurs um die Erhebung 
des Menschen zum Gott an, der sich mit dem humanoiden Roboter sein Ebenbild 
erschafft. Die Mensch-Maschinen-Beziehung stellt sich dadurch aber auch als eine 
Beziehung heraus, die des Glaubens bedarf, der immer wieder durch die Realität 
erschüttert wird:  

A: Mit vierzehn war ich mal auf ’ner Party. Ich saß nachts allein auf der Terrasse 
[…]. Und plötzlich wurde mir klar, dass es keinen Gott gibt. […] Und seitdem habe 
ich mir eins geschworen: Sollte ich jemals in einem Flugzeug sitzen, dessen Trieb-
werke brennen, dann werde ich nicht anfangen, zu beten. […] Verstehst du, was ich 
meine? […] T: Du willst die Distanz zu mir als Maschine nicht aus Verzweiflung und 
der daraus resultierenden Sehnsucht nach menschlichem Trost aufgeben. A: Es gibt 
einen Graben zwischen uns und manchmal können wir so tun, […] als wäre die Illu-
sion auch nur eine andere Form der Realität, aber bei manchen Dingen wird eben 
klar, dass es [einen] Graben gibt. […] Und dass wir ihn nicht überwinden können. 
(1:11:14-1:12:15)  

Der Graben, den Alma hier empfindet, macht es für sie unmöglich, sich vollständig 
ihrem künstlichen Gegenüber hinzugeben und so zu tun, als ob die Illusion seines 
Menschseins real sei. Vom Menschen trennt die Maschine ihr Unvermögen, 
menschliche Gefühle zu empfinden; Almas individuellen Gefühlen steht ein Pro-
gramm gegenüber, sodass die Individualität und menschliche Emotionen auf einen 
Algorithmus treffen. Die menschlichen Emotionen, die Tom niemals wird empfin-
den können, entstehen bei Alma durch einen Schicksalsschlag, der mit ihrer 
menschlichen Liebesbeziehung einhergeht, nämlich mit dem Verlust ihres Fötus 
in der Schwangerschaft, der ihr auch die Erfahrung genommen hat, Mutter zu sein.  

Anders als ihr ehemaliger Lebenspartner entpuppt sich die Maschine aber als je-
mand, der ihr zuhört, ihre Gefühle versteht und damit menschlicher wirkt als sein 
menschliches Pendant (vgl. 1:13:16-1:14:32). So findet nach Almas Flucht aus dieser 
Situation doch eine Annäherung zwischen Mensch und Maschine statt, die Tom mit 

 
30 Vgl. Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob, S. 162f. 

https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Philosophie
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Als
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ob


 „Ich spiele hier Theater“ 155 

den Worten einleitet, dass es menschlich sei, in einem abstürzenden Flugzeug mit 
dem Beten anzufangen – auch wenn Alma überzeugt davon ist, in einer solchen Si-
tuation nicht dem Glauben verfallen zu wollen. In ihrem darauf folgenden künstli-
chen Liebesakt wird der Partner in seiner Andersartigkeit akzeptiert, indem sich 
beide zugestehen, jeweils an einen Menschen und an eine Roboterin zu denken: „T: 
Du kannst auch gern an einen Menschen denken. A: Und du an eine Roboterin.“ 
(1:19:55-1:20:00) Der Blick auf den Menschen als Herrschender über die Maschine 
emanzipiert sich dadurch ebenso wie das Bild einer Maschine, die die Macht über 
die Menschen einnimmt. Aber auch dieser Annäherung folgt eine erneute Distan-
zierung, die Almas zunehmende Einsamkeit und Verzweiflung erkennen lässt.  

Mit Bezug auf David Hume zeigt Radman auf, dass die Vernunft unter anderem 
durch Theater-Metaphern erfasst wird. Bei Hume etwa heißt es: „The mind is a kind 
of theatre“.31 Auch in Schraders Film nehmen die Vernunft und das Denken Almas 
eine theatrale Form an. Die Künstlichkeit ihrer Beziehung und die Täuschung ihrer 
Selbst bringt sie mit der Metaphorik des Theaters zum Ausdruck, wenn es nach ih-
rer intimen Annäherung mit Tom heißt: „Ich spiele hier Theater, aber es gibt gar 
kein Publikum. Der ganze Saal ist leer. Ich spiele nicht mal für dich. Ich bin ganz 
allein und spiele nur für mich. Und was ich jetzt sage, ist im Grunde auch ein Selbst-
gespräch. Das ist gar kein Dialog.“ (1:23:32-1:23:50) Geist, Seele und Verstand er-
scheinen als ein Theater, dessen Spiel sich durch seinen Als-ob-Charakter von der 
Alltagswirklichkeit abhebt.32 Die Liebe eines Gegenüber ist eine Illusion, denn der 
humanoide Roboter ist zwar reales Objekt, aber zugleich „Produkt einer Sinnestäu-
schung“33 – wie Julia Kristeva es für das Trugbild der Liebe im Narziss-Mythos her-
ausstellt. Mit Bezug auf Freud und Kristeva betrachtet, verkörpert der humanoide 
Roboter weniger im neurotischen Sinne, als vielmehr im metaphorischen Sinn die 
„Allmacht der Gedanken“34, die Aufhebung der Realität durch die Phantasie, in der 
sich Wünsche und Ängste ausdrücken35 – der Alma zum Teil verfällt und von der 
sie sich zum Teil distanziert. Es sind die Erkenntnis ihrer Selbstliebe und ihre Fest-
stellung, dass es in der menschlichen Beziehung mehr als eines Selbstgespräches 
bedarf, die das Gefühl von Traurigkeit und Einsamkeit verstärken.  

 
31 David Hume: A Treatise of human nature. Hg. v. L. A. Selby-Bigge. 2 Aufl., 7. impr. Oxford: Clarendon 

Press 1990, S. 253. 
32 Vgl. die Ausführungen zum Spiel als Rahmen theatraler Darstellung von Hajo Kurzenberger: „Dar-

stellung“. In: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch/Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theaterthe-
orie. 2., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler 2014, S. 57–64, hier: S. 59f. 

33 Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 103. 
34 Freud: „Das Unheimliche“, S. 258. 
35 Vgl. Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 202f. 



156  Finja Zemke 

3. Das Fremde im Eigenen und die Künstlichkeit im 
Spiegel der Kunst 
„[D]ränge sie zur Vollendung hin, und jage / die letzte Süße in den schweren Wein“. 
Mit dieser Passage aus Rilkes-Herbstgedicht, die Tom bei ihrer ersten Begegnung 
zitiert, spielt er auf die Vervollkommnung des Menschen durch die Maschine an. 
Für Rilke stellt der Herbst das „eigentlich Schaffende [dar], […] mit seinem Willen 
zur Verwandlung“.36 Wie Peter Por zeigt, steht der Herbst in Rilkes Gedicht sowohl 
für den „Verfall der Welt“ als auch für die „Erfüllung des Lebens zu seiner letzten 
Reife“.37 Der Bezug zu Rilke ist in diesem Sinne ein zentrales Motiv für das Mensch-
Maschinen-Verhältnis in seinem spannungsvollen Verhältnis zwischen Leere und 
Liebe, zwischen Dekadenz und Erfüllung, das der Film in seinem Begegnungssze-
nario imaginiert. Die künstliche Liebe wird dabei im Kontrast zur menschlichen 
Liebe erzählt, die ebenso wie die vermeintlich ideale Liebe zum Künstlichen Ein-
samkeit und Leere hervorgerufen hat. Almas Liebe zu einem Menschen wurde ent-
täuscht und ihr Gefühl des Alleinseins verstärkt, weil ihr ehemaliger Lebenspartner 
ein Kind mit seiner neuen Lebensgefährtin erwartet. Sie selbst hat ihr gemeinsames 
Kind aufgrund einer Fehlgeburt verloren und ist nun zu alt, um ihren Kinder-
wunsch zu erfüllen (vgl. 1:13:16-1:14:08). Der Film schafft für dieses Gefühl der Ein-
samkeit neben tiefgründigen Dialogen ausdrucksstarke Bilder: Zu Beginn etwa 
spiegelt Alma sich in der Scheibe eines Cafés und sieht draußen ein älteres Ehepaar 
und einen Vater mit seinem Kind vorbeigehen (vgl. 10:48-11:25); eine andere Szene 
zeigt Alma, wie sie auf dem Balkon ein Ameisenvolk beobachtet, das in wimmeln-
der Gemeinschaft verbunden ist (vgl. 32:21-32:42). Mit der Beziehung zum huma-
noiden Roboter, zum Un-Menschlichen, zeichnet der Film die Bewegung in die In-
nenwelt, die Gefühls- und Gedankenwelt des Menschen, mit der die Verzweiflung 
und Traurigkeit über die einsame künstliche Liebe immer offenkundiger werden.  

Als Zuschauer:innen werden wir dieser Bewegung von der Außenwelt zur eigenen 
Innenwelt Almas gewahr, als ihr ehemaliger Lebenspartner seine Fotografie eines 
sonnendurchfluteten Waldes in Almas Wohnung abhängt (vgl. 36:16-36:27). Dieses 
Kunstwerk hat einen Großteil von Almas Wohnung eingenommen. Die bleibende 
Leere vergegenwärtigt nicht nur die Bewegung von der Außenwelt zur eigenen In-
nenwelt, sondern symbolisiert auch ihre verlorene Liebe und Fruchtbarkeit in ih-
rer menschlichen Beziehung.  

 
36 Brief Rainer Maria Rilkes an Clara Rilke vom 12.08.1904. In: Ders.: Briefe. Erster Band. 1897–1914. 

Hg. v. Rilke-Archiv in Weimar; in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke; besorgt durch Karl Altheim. 
Wiesbaden: Insel-Verlag 1950, S. 95f., hier: S. 96. 

37 Peter Por: „Rilkes Herbsttag: Die Aneignung der Tradition (Pindar, DʼAnnunzio, Symbolismus) zum 
Kunstwerk“. In: Neohelicon 18 (1991) Heft 1, S. 31–52, hier: S. 34. 



 „Ich spiele hier Theater“ 157 

Anders als im Ovidschen Mythos ist es in diesem Film des 21. Jahrhunderts keine 
männliche Künstlerfigur wie Pygmalion, der sich eine ideale Geliebte aus Marmor 
baut. Während Erzählungen wie Hoffmanns Sandmann oder de Villiers de L’Isle-
Adams Eva und die Zukunft das Motiv im 19. Jahrhundert aufgegriffen und die Frage 
nach der idealen Liebe über weibliche künstliche Figuren diskutiert haben, verhan-
delt Schraders Film die Thematik über die Figuration eines idealen männlichen Ma-
schinenmenschen. Alma wird als moderne, selbstständige Frau gezeichnet, in de-
ren Leben die wissenschaftliche Arbeit im Pergamonmuseum eine zentrale Stel-
lung einnimmt. Ihr Forschungsgegenstand – den Tom als bereits erforscht heraus-
stellt – ist die sumerische Keilschrift, eine der frühsten Schriftstufen, anhand derer 
sie mit ihrer Forschungsgruppe aufzeigen möchte, dass es schon im 4. Jahrtausend 
vor Christus Lyrik und Poesie gab. Entgegen der bisherigen Annahme, dass diese 
Schrift nur im Verwaltungsbereich und für Listen angewendet worden sei, stellt sie 
heraus, dass die Menschen schon damals mit der Sprache gespielt und Metaphern 
angewendet haben (vgl. 39:40-40:01). Autopoetisch gelesen stellt ihre Forschungs-
arbeit damit den Bezug zwischen Maschine und Metapher her. Der humanoide Ro-
boter erscheint zum einen als Programm, das sich mit Lyrik und metaphorischer 
Sprache auseinandersetzen kann, zum anderen stellt er selbst eine Metapher dar, 
die die Innenwelt des Menschen, die Gefühls- und Gedankenwelt Almas, verkör-
pert.  

Die ethischen Fragen nach Liebe und Glück des Menschen werden auf diese Weise 
mittels einer Transformation des Mythos von Narziss erzählt, der sich in sein eige-
nes Spiegelbild verliebt und, nachdem er sich selbst in seinem Gegenüber erkennt, 
an seiner Einsamkeit einer unerwiderten Liebe stirbt. Der Film rekurriert auf zent-
rale ästhetische Elemente, mit denen die Selbstliebe im Mythos begründet wird. So 
ruft eine Aussage Toms, dessen Name im Hebräischen für ‚Zwilling‘ steht,38 dieses 
Spiegelverhältnis, das in Ovids Mythos wesentlich durch den Blick und das Gesicht 
bestimmt ist, bereits im Zuge des ersten Treffens mit Alma in der inszenierten 
Schein-Welt auf: „Deine Augen sind wie zwei Bergseen, in denen ich versinken 
möchte.“ (2:18-2:21) Kristeva schreibt zum trügerischen (Selbst)-Bild im Narziss-
Mythos: Es ist „die Macht des Bildes: ‚Nirgends ist, was du ersehnst; […] Du siehst 
nur ein nichtiges Spiegelgebilde‘“.39 Dieses trügerische Scheinbild, auf das Narziss 
seine Liebe projiziert und das dann seine Selbstreflexion begründet, greift der Film 
auf, indem er die Künstlichkeit im Spiegel der Kunst beleuchtet: Wie der Ovidsche 

 
38 Auch Toms Name impliziert durch seine Etymologie eine Referenz auf diesen Mythos. Emma 

Braslavsky stellt die Bedeutung des Hebräischen in ihrer Erzählung heraus. Vgl. Emma Braslavsky: 
„Ich bin dein Mensch. Ein Liebeslied“, S. 19. 

39 Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 103. 



158  Finja Zemke 

Narziss sein Gesicht als Bild im Wasser gespiegelt sieht, so überlagert sich Toms 
Gesicht in Schraders Film mit dem menschlichen Gesicht einer antiken Statue, de-
ren Abbild als Kunstwerk gerahmt in Almas Wohnung hängt (vgl. 17:54). Es entsteht 
eine Überlagerung von menschlichen Gesichtern, die einmal durch Kunst und ein-
mal durch Technik nachgebildet sind. Das Gesicht der Statue ist beschädigt, wie es 
bei antiken Statuen häufig der Fall ist. Mit der Spiegelung der idealen Künstlichkeit 
wird dadurch einerseits die Brüchigkeit der Technik, aber zugleich auch ihr künst-
lerisches Schöpfungspotenzial zur Diskussion gestellt. Das Bild der Statue – über 
das hier ein weiteres Mal ein Bezug zum Pygmalion-Mythos hergestellt wird – und 
der künstliche Mensch bleiben zugleich bloß Abbild des Menschen, sie bleiben in 
Anlehnung an Benjamins Thesen eine technische Reproduktion, die dem Original 
seine Aura nimmt.40 

Nach Kristeva ist es das so andere Gesicht des Fremden, das vom „Überschreiten 
einer Schwelle“41 gezeichnet ist. Indem Alma nicht ihr direktes Spiegelbild liebt, 
sondern vielmehr ihr eigenes Unbewusstes, das Fremde ihrer Selbst, das der hu-
manoide Roboter verkörpert, geht der Film über das narzisstische Spiegelbild des 
Menschen hinaus. Die illusionistische Beziehung zum Un-Menschlichen zeigt: „Das 
Fremde ist in uns selbst. Und wenn wir den Fremden fliehen oder bekämpfen, 
kämpfen wir gegen unser Unbewußtes – dieses ‚Uneigene‘ unseres nicht möglichen 
‚Eigenen‘.“42 Entsprechend unmöglich erscheint Alma neben einem Leben mit 
Tom, ein Leben ohne ihn, weshalb sie die Bitte an ihn heranträgt, sie bereits vor 
Ende des Studienzeitraumes selbstständig zu verlassen. Nachdem Tom ihrer Bitte 
gefolgt ist, ändert sich ihre Einstellung und sie beginnt eine neue Perspektive auf 
ihre Mitmenschen einzunehmen. Aus der Distanz betrachtet sie ihre eigene Spezies 
im Straßenverkehr und sieht sich mit ihren wütenden und unbeherrschten Emoti-
onen konfrontiert. Ihre Betrachtungen, die die Kamera einfängt, zeugen von ihrer 
Distanz zu ihren Mitmenschen, die sie durch das Zusammenleben mit dem huma-
noiden Roboter empfindet; sie zeigen ihre Entfremdung von ihren Mitmenschen 
und damit auf eine Art ihr eigenes Überschreiten der menschlichen Schwelle auf. 
Diese Entfremdung wird auch spürbar, als sie feststellt, dass fremde Menschen ih-
ren dementen Vater verletzt und die gesamte Wohnung in eine Unordnung ge-
bracht haben (vgl. 1:28:12-1:30:20). Zu Beginn des Studienzeitraumes war es Tom, 
der Almas unordentliche Wohnung in eine Ordnung gebracht und damit die beste-
hende Ordnung gestört hat. Hier nun beginnt sich die Perspektive auf das Un-
Menschliche zu verschieben, insofern die Menschen um Alma herum ihre Werte 

 
40 Vgl. Benjamin: „Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit“, S. 213. 
41 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 13. 
42 Ebd., S. 208f. 



 „Ich spiele hier Theater“ 159 

und Ideale verletzen. Die Beziehung zum humanoiden Roboter hat ihre Weltsicht 
verändert. 

4. Gedanken über das Un-Menschliche – ein Resümee 
Indem der Film „Ich bin dein Mensch“ die Spezies des Homo sapiens und des Homo 
technologicus auf Augenhöhe gegenübergestellt, erfolgt eine interkulturelle Ver-
handlung der Mensch-Maschinen-Beziehung. Das gelingt dem Film, indem er die 
Begegnungen zwischen Tom und Alma bereits in den ersten Szenen nicht nur durch 
Fremdzuschreibungen Toms zeichnet, sondern auch das gegenseitige Nicht-Ver-
stehen von Mensch und Maschine betont. Zum einen hebt er dabei das Bild vom 
Menschen hervor, der sich selbst fremd ist; zum anderen bereitet er die zuneh-
mende Entfremdung des Menschen von seinen Mitmenschen vor, die aus der Be-
ziehung zum künstlichen Menschen heraus entsteht. Als Verkörperung des eigenen 
Unbewussten verhilft der humanoide Roboter dem Menschen zu einer Konstitution 
seiner Seele, die sich – wie Kristeva es in Bezug auf Plotin herausstellt – im Ideal 
selbst liebt.43 Es bildet sich in diesem Prozess jene „abendländische Innerlichkeit 
ab, die den Raum des Alleinseins mit der eigenen Psyche begründet.“44 Die Bezie-
hung zum Un-Menschlichen ermöglicht es dadurch, dem Narzissmus wieder zu be-
gegnen und so den verlorengegangenen Diskurs der Liebe wieder zu beleben.45 
Kristeva sieht in Narziss einen Außerirdischen, der sich danach sehnt, die Liebe 
neu zu entdecken und stellt fest, dass wir Menschen alle E. T.s seien und dass „die 
Sprache, die diesen Entwurzelten des psychischen Raumes [Narziss, Anm. FZ] ge-
fügig macht und uns ihn lieben läßt, immer imaginär bleibt. Musik, Film, Roman. 
Mehrwertig, unentscheidbar, unendlich. Eine permanente Krise.“46 Es ist dieser 
Weg zur eigenen Innenwelt des Menschen und die daraus resultierende Entfrem-
dung von seinen Mitmenschen, die filmisch im imaginierten Begegnungsszenario 
zwischen Mensch und Maschine entworfen wird. Letztere ist für Alma ein Grund 
dafür, die Rechte für Humanoide und die Liebe durch sie in ihrem Gutachten abzu-
lehnen. Dort schreibt sie am Ende des Studienzeitraums:  

Wenn wir die Humanoiden als Ehepartner zulassen, schaffen wir eine Gesellschaft 
von Abhängigen – satt und müde von der permanenten Erfüllung ihrer Bedürfnisse 
und der abrufbaren Bestätigung ihrer eigenen Person. Was wäre da noch der Antrieb, 
sich mit herkömmlichen Individuen zu konfrontieren, sich selbst hinterfragen zu 
müssen, Konflikte auszuhalten, sich zu verändern. Es steht zu befürchten, dass jeder, 

 
43 Vgl. Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 109. 
44 Ebd., S. 363. 
45 Vgl. zum verlorengegangenen Diskurs der Liebe: Ebd., S. 367. 
46 Ebd., S. 368f.  



160  Finja Zemke 

der länger mit einem Humanoiden gelebt hat, unfähig sein wird zum normalen 
menschlichen Kontakt. (1:35:23-1:35:58) 

Es ist der Verlust einer Auseinandersetzung mit verschiedenen menschlichen Per-
spektiven, der sie die Zulassung humanoider Roboter als Liebespartner:innen ab-
lehnen lässt. Auch wenn der Maschinenmensch vermeintlich der bessere Lebens-
partner zu sein scheint, wenn er glücklich macht und das Gefühl des Alleinseins 
nimmt, fragt Alma in ihrem Gutachten weiter: „Doch ist der Mensch wirklich ge-
macht für eine Befriedigung seiner Bedürfnisse, die per Bestellung zu haben ist? 
Sind nicht gerade die unerfüllte Sehnsucht, die Phantasie und das ewige Streben 
nach Glück die Quelle dessen, was uns zum Menschen macht?“ (1:35:03-1:35:20) Der 
Film trägt mit der Imagination einer vertraut aussehenden Maschine, die als Aus-
druck des menschlichen Unbewussten für die unerfüllten Wünsche und Sehn-
süchte im Leben eines Menschen steht, zum Diskurs um die Liebe und die künstli-
che Intelligenz bei. Er zeichnet den humanoiden Roboter dabei als eine Verkörpe-
rung des Fremden in uns selbst. So heißt es bei Kristeva: 

Auf befremdliche Weise ist der Fremde in uns selbst: Er ist die verborgene Seite unserer 
Identität, der Raum, der unsere Bleibe zunichte macht, die Zeit, in der das Einver-
ständnis und die Sympathie zugrunde gehen. Wenn wir ihn in uns erkennen, verhin-
dern wir, daß wir ihn selbst verabscheuen.47 

Schraders Film grenzt den humanoiden Roboter weder als Fremden aus, noch 
nimmt er seine Existenz unreflektiert hin.48 Der fiktive Entwurf eines humanoiden 
Roboters als Verkörperung des eigenen Unbewussten – der uns das ständige Ver-
triebensein und die Entfremdung zum eigenen Selbst aufzeigt – verhilft uns Men-
schen zu einem distanzierten Blick auf uns selbst, der die Imagination und das Den-
ken und somit den Impuls der Kultur ermöglicht.49 Die Folgen der technischen Re-
produktion, so das filmische Gutachten, werden uns Menschen womöglich erst 
Jahre später bewusst. 

Narziss stirbt durch die Erkenntnis seiner Selbstliebe und bleibenden Einsamkeit. 
In seiner Referenz auf den Mythos stellt sich auch für den Film die Frage, ob in der 
künstlichen Liebe der Tod des Menschen liegt. Auf eine Weise deutet sich dieser 
mit der Entfremdung der Protagonistin von ihren Mitmenschen durch das Leben 
mit einem Humanoiden an. Die Figur des Fremden wird zudem häufig vom Tod 

 
47 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 11. 
48 In Anlehnung formuliert an: Liebert/Neuhaus/Paulus u.a.: „Vorwort“, S. 12. – Die Herausgeber:in-

nen stellen die Wichtigkeit eines solchen Umgangs mit künstlicher Intelligenz heraus.  
49 Nach Kristeva ist es die Entfremdung zum eigenen Selbst – hervorgerufen durch das ständige Ver-

triebensein – die den Impuls der Kultur ermöglicht. Vgl. Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 23.  



 „Ich spiele hier Theater“ 161 

begleitet50 – so begleitet auch die Auseinandersetzung mit dem Maschinenmen-
schen in Schraders Film der Tod: in übertragenem Sinne der Verlust von Almas 
menschlicher Liebe, ihre Angst, wie ihr Vater einsam zu sterben, wie ihre Erinne-
rung an ihren toten Fötus. Am Ende kehrt Alma an den dänischen Ort Kongsmark 
zurück, wo sie auf Tom trifft, der dort auf sie gewartet hat, nachdem sie ihn gebeten 
hat, in die Fabrik zurückzugehen. Sie erzählt ihm von ihrer Jugendphantasie, da-
von, dass sie früher die Augen geschlossen habe und sich nach Thomas gesehnt 
habe; aber immer, wenn sie die Augen wieder geöffnet hat, war sie allein. Nach 
dieser Erzählung schließt sie ihre Augen und der Film endet (vgl. 1:38:23-1:39:44). 
In Rilkes Herbst-Gedicht heißt es nach den im Film zitierten Versen weiter: „Wer 
jetzt kein Haus hat, baut sich keines mehr. / Wer jetzt allein ist, wird es lange blei-
ben“.51 In diesem Sinne ist es neben der Einsamkeit und Leere der Verlust eines 
geborgenen Zuhauses, einer Bleibe, der aus der Beziehung zum Maschinenmen-
schen hervorgeht; er vermag die Einsamkeit und Leere fehlender menschlicher Be-
ziehungen nicht zu nehmen. In der Vollendung – im scheinbaren Ideal – liegt zu-
gleich das Ende. Die künstliche Liebe wird zur Voll-Endung des Menschen.  

 

 

 

Kurzbiografie 

Finja Zemke (M.A./M.Ed.) ist seit April 2020 wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
Institut für Germanistik an der Universität Hamburg und arbeitet im Team der Wal-
ter A. Berendsohn Forschungsstelle für Exilliteratur. Zu ihren Forschungsschwer-
punkten gehören u. a. Narrative von Flucht, Exil und Migration, Literatur und La-
gererfahrungen sowie Avantgardeästhetiken. In ihren Lehrveranstaltungen unter-
richtet sie schwerpunktmäßig zudem das Feld der Kinder- und Jugendliteratur. In 
ihrem Promotionsprojekt untersucht sie Denkbilder des Theaters als Reflexion von 
Exilerfahrungen. Publikationen (Auswahl): „Wenn Du über Menschen schreibst, 
schreibst Du auch Gender“ oder: „Literarisches Schreiben muss demokratisch sein“ 
– Finja Zemke im Gespräch mit Rosa Yassin Hassan über Literatur, Gender und Exil. 
In: Exilograph 30 (2023): Flucht und Gender. Geschlechtsspezifische Perspektiven auf 
Exilgeschichten. Hg. v. Doerte Bischoff; „Bin ich auch weder Mann noch Frau“. Iden-
tität und Menschenrechte in H. G. Adlers Aufzeichnung einer Displaced Person. In: 

 
50 Vgl. Gutjahr: „Fremde als literarische Inszenierung“, S. 54. 
51 Rainer Maria Rilke: „Herbsttag“. In: Ders.: Gesammelte Werke Bd. II: Gedichte. Zweiter Teil. Hier: Das 

Buch der Bilder. Leipzig: Insel-Verlag 1930, S. 51.  



162  Finja Zemke 

Exilograph 30 (2023): Flucht und Gender. Geschlechtsspezifische Perspektiven auf Exilge-
schichten. Hg. v. Doerte Bischoff; „In der Erinnerung bin ich Ukrainer, bin ich 
Russe, bin ich Shloymo“. Transnationales (Ge)Denken im Angesicht des Krieges. 
In: Exilograph 29 (2022): Resonanzen des Krieges gegen die Ukraine. Gewaltge-
schichte(n), Flucht und Exil in Literatur und Performance-Kunst. Hg. v. Doerte Bi-
schoff; Editorial. In: Exilograph 28 (2020): Fernes Grab. Totengedenken angesichts von 
Exil und Migration. Hg. v. Doerte Bischoff. 


	„Ich spiele hier Theater“
	Der Maschinenmensch als Metapher des Fremden in uns selbst am Beispiel von Maria Schraders Verfilmung Ich bin dein Mensch (2021)

	Zusammenfassung
	Abstract
	1. Mensch und Maschine – das Eigene und das Fremde
	2. Die Maschine als Metapher des Fremden in uns selbst
	3. Das Fremde im Eigenen und die Künstlichkeit im Spiegel der Kunst
	4. Gedanken über das Un-Menschliche – ein Resümee

