Finja Zemke

,1ch spiele hier Theater®

Der Maschinenmensch als
Metapher des Fremden in uns
selbst am Beispiel von Maria
Schraders Verfilmung Ich bin
dein Mensch (2021)

Imaginationen kiinstlicher Menschen, Hg. v. Reiter, Reulecke, 2025, S. 141-162.
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-07

© 2025 Finja Zemke
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz,

ausgenommen von dieser Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos.

Finja Zemke, Universitdt Hamburg, finja.zemke@uni-hamburg.de


https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-07
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:finja.zemke@uni-hamburg.de

142

Finja Zemke

Zusammenfassung

In kiinstlerischen Darstellungen des kiinstlichen Menschen ldsst sich oftmals be-
obachten, dass Maschinenmenschen poetisiert, dsthetisiert und zugleich verfrem-
det sind: Filmisch und literarisch entworfene Imaginationen schreiben technisch-
reproduzierten Menschen Eigenschaften des Fremden zu, indem sie etwa Charak-
terisierungen tiber kulturelle Differenzen vornehmen. Zudem reflektieren sie das
Sein humanoider Roboter haufig iiber Beziige zur Kunst. Dieser Beitrag untersucht
die Reflexion humanoider Roboter mittels Kunst und die Bedeutung ihrer Fremd-
zuschreibung anhand der Verfilmung Ich bin dein Mensch (2021). Der Film spielt die
Optimierung des Menschen und seiner Liebe durch und l4sst die Frage stellen, ob
ihr Ideal in der Beziehung zum Fremden in sich selbst liegt. Die ethischen Frage-
stellungen nach dem (Un-)Menschlichen, die der Film mit einer (Liebes-)Bezie-
hung zwischen Mensch und Maschine aufwirft, werden in Referenz auf Freuds
Theorien zum Unbewussten und Julia Kristevas Fremde sind wir uns selbst erforscht.
Interkulturelle sowie psychoanalytische Theorien werden fiir die Untersuchung
des Bildes vom (technisch-reproduzierten) Menschen, seiner Grenzen und die Be-
deutung der Kunst fiir den Entwurf des zukiinftigen Menschen herangezogen und
als interdisziplindre Deutungsfolie humanoider Roboter zur Diskussion gestellt.

Schlagworter: humanoide Roboter, Fremde, kiinstliche Liebe, (Un-)Menschliches

Abstract

In artistic portrayals with artificial humans, it can be observed that machine-hu-
mans are poetized, aestheticized and alienated. Cinematic and literary imaginings
ascribe qualities of otherness to the technically reproduced human, e.g. by high-
lighting cultural differences. In addition, they often reflect on the existence of hu-
manoid robots through references to art. This article explores the portrayal of the
humanoid robot through art and the significance of its attribution of otherness, us-
ing as an example the film I'm Your Man (2021). The film deals with the optimization
of humans and their capacity to love, raising the question of whether the ideal lies
in a relationship with the stranger within oneself. The ethical questions surround-
ing the (non-)human posed by the film through a human-machine relationship are
explored with reference to Freud’s theories of the unconscious and Julia Kristeva’s
Strangers to Ourselves. Intercultural and psychoanalytic theories are drawn upon to
examine the image of the (technically reproduced) human, its boundaries and the
significance of art in envisioning the human of the future, and are presented for
discussion as an interdisciplinary interpretive framework for the humanoid robot.

Keywords: humanoid robots, strangers, artificial love, (non-)human



»Ich spiele hier Theater”

Humanoide Roboter stehen den Menschen in Film und Literatur hédufig als Fremde
in vertrauter Gestalt gegeniiber und schaffen so eine Alteritat, eine Andersartigkeit,
die tiber das Eigene des Menschen nachdenken ldsst. Derartige kiinstlerische Ex-
plorationen der unbekannten, fremden Zukunft verhandeln auf diese Weise nicht
nur die Grenzen der technischen Reproduktionen, sondern auch die Grenzen des
Humanen und ihres Verhiltnisses zueinander.! Welches Bild vom (kiinstlichen)
Menschen, ihrer Beziehung und Grenzen entwerfen sie in ihren Begegnungsszena-
rien zwischen Mensch und Maschine? Welche Rolle spielen die Kunst und Kiinst-
lichkeit des Menschlichen dabei?

In kiinstlerischen Auseinandersetzungen mit kiinstlichen Menschen lésst sich oft-
mals beobachten, dass die Maschinenmenschen poetisiert, dsthetisiert und zu-
gleich verfremdet sind: Filmisch und literarisch entworfene Imaginationen schrei-
ben den technisch-reproduzierten Menschen Eigenschaften des Fremden zu, in-
dem sie etwa Charakterisierungen iiber kulturelle Differenzen, wie beispielsweise
die Sprache, vornehmen. Zudem reflektieren sie das Sein humanoider Roboter héu-
fig liber Beziige zur Kunst. So wird etwa das Potenzial der kiinstlichen Intelligenz,
Lyrik zu produzieren, eine kiinstlerische Sprache zu verwenden oder aber auch
ihre Fahigkeit, Kunstobjekte zu erkennen, thematisiert. Dabei verschwimmen
Kunst und Technik meist derart, dass Humanoide als Objekte der Kunst lesbar wer-
den.

Walter Benjamin zufolge waren Objekte der Kunst schon immer reproduzierbar,
doch durch den technischen Fortschritt und den Wechsel der Medien wurden - wie
er es fiir das 20. Jahrhundert festgestellt hat - immer massenhaftere und schnellere
Verfahren der Reproduktion moglich.? Es scheint zumindest denkbar, dass der be-
schleunigte technische Fortschritt den Menschen in die Lage versetzen konnte, sich
in Zukunft selbst maschinell zu reproduzieren. In Ansétzen ist dies bereits gegen-
wartig moglich: Es existieren Maschinen, die nach dem Vorbild menschlicher Cha-
rakteristika programmiert und gestaltet sind. Film und Literatur greifen diese Ent-
wicklungen auf und diskutieren Fragen, die mit den technisch reproduzierten
Ebenbildern aufkommen. Ihre Imaginationen kiinstlicher Menschen sind in einer
Perfektion gestaltet, wie sie bisher nur in der kiinstlerischen Auseinandersetzung
gelingt. Die Fiktion erreicht, was in der Realitdt bislang noch nicht umsetzbar ist.

Zur Literatur als Moglichkeitsraum fiir die Welt- und Selbsterfahrung durch die Exploration zwi-
schen Eigenem und Fremdem vgl. Ortrud Gutjahr: ,Fremde als literarische Inszenierung®. In: Dies.
(Hg.): Fremde. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 2002, S. 47-67, hier: S. 49.

Vgl. Walter Benjamin: ,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. 5. Fas-
sung.”“ In: Ders.: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Hg. v. Burkhardt
Lindner. Unter Mitarbeit von Simon Broll und Jessica Nitsche. Berlin: Suhrkamp Verlag 2012, S. 207-
250, hier insb.: S. 209-210.

143



144

Finja Zemke

Indem sie verschiedene Szenarien durchspielt, ermoglicht sie ein Nachdenken und
einen Diskurs iiber die denkbaren Folgen des technischen Fortschritts und Fragen
seiner Begrenzung.

Die Reflexion des humanoiden Roboters mittels Kunst und die Bedeutung seiner
Fremdzuschreibung gilt es am Beispiel der Verfilmung ,Ich bin dein Mensch® unter
der Regie von Maria Schrader aus dem Jahr 2021 herauszuarbeiten. Es handelt sich
dabei um eine filmische Adaption von Emma Braslavskys gleichnamiger Erzéh-
lung,® auf deren Grundlage Maria Schrader und Jan Schomburg das Drehbuch ge-
schrieben haben, das sich wesentlich von seiner literarischen Vorlage unterschei-
det. Der Film spielt im Berlin der nahen Zukunft und erzihlt von einer ethischen
Studie, die erforscht, ob humanoide Roboter in Deutschland heiraten und arbeiten,
ob sie Pdsse und Menschenrechte erhalten sollten. Dafiir werden Humanoide ent-
wickelt, die als ideale Liebespartner:innen fiir ihren jeweiligen Test-Menschen pro-
grammiert sind. Die alleinstehende Wissenschaftlerin Alma folgt der Bitte ihres
Vorgesetzten, der in die Ethikkommission berufen worden ist. Sie selbst nimmt als
Probandin an dieser Studie teil. Der Film gibt Einblicke in den dreiw6chigen Stu-
dienzeitraum und entwirft iiber die Anndherung von Alma und ihrem humanoiden
Roboter Tom eine Beziehung zwischen Mensch und Maschine, die der Film im Kon-
trast zur Liebe zwischen Menschen erzéhlt. Dadurch néhert sich die Verfilmung
nicht nur dem Bild vom Menschen auf eine neue Weise, sondern sie lotet auch die
ethischen Grenzen und das Verhéltnis zwischen Menschlichem und Unmenschli-
chem aus. Mit der Figuration eines humanoiden Roboters werden so Themen wie
Liebe, Alleinsein und Einsamkeit (durch den Verlust menschlicher Beziehungen)
in einer Zeit verhandelt, in der Arbeit und Karriere einen Grof3teil der Lebenszeit
einnehmen.

Wie Stefan Neuhaus es mit Bezug auf Thomas Koebner und Hans Richard Brittna-
cher fiir den menschenidhnlichen Roboter im Allgemeinen feststellt, wird auch
Tom dabei als ,[Figur] des radikal Anderen und doch so Vertrauten® entworfen, der
sauf verdringte Probleme des Menschen mit sich selbst verweist.* Aus diesem
Grund werden fiir die Untersuchung des Bildes vom (technisch-reproduzierten)
Menschen, seiner Grenzen und die Bedeutung der Kunst fiir den Entwurf des zu-

Emma Braslavsky: ,Ich bin dein Mensch. Ein Liebeslied“. In: Stefan Brandt/Christian Grander-
ath/Manfred Hattendorf (Hg.): 2029. Geschichten von morgen. Mit einem Nachwort von Reinhold
Popp. Berlin: Suhrkamp 2019, S. 17-86.

Stefan Neuhaus: ,Autonomie der Automaten? Zur Inszenierung kiinstlicher Menschen im Film*. In:
Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus u.a. (Hg.): Kiinstliche Menschen. Transgressio-
nen zwischen Korper, Kultur und Technik. Wiirzburg: Kénigshausen und Neumann 2014, S. 157-171,
hier: S. 161.



»Ich spiele hier Theater”

kiinftigen Menschen interkulturelle sowie psychoanalytische Theorien herangezo-
gen, die als interdisziplindre Deutungsfolie des humanoiden Roboters zur Diskus-
sion gestellt werden.

1. Mensch und Maschine - das Eigene und das Fremde

Von seinem &dulleren Erscheinungsbild ist der humanoide Roboter Tom in
Schraders Film nicht von einem Menschen zu unterscheiden. Das zeigt zum einen,
dass der Mensch bereit ist, Maschinen menschliche Eigenschaften zukommen zu
lassen und auf diese Weise die Differenz menschlichen und maschinellen Handelns
zu verwischen.’Dadurch kénnen das (Un-)Menschliche der Maschine auf der einen
Seite und das des Menschen auf der anderen befragt werden. Zum anderen wird
durch das Verwischen deutlich, dass das Bild vom Menschen die kiinstliche Intelli-
genz formt, die somit zu einem Teil in den Grenzen des Humanen verbleibt. Das
scheint weniger einer erleichterten Darstellbarkeit geschuldet zu sein, als vielmehr
dem Umstand, der kiinstlichen Intelligenz als dem Fremden zu begegnen, das mehr
und mehr in unsere alltdgliche Lebensrealitdt eindringt. Das Fremde der Maschine
als das Nicht-Eigene kann in seiner Differenz zum Eigenen nimlich nur verstind-
lich werden, wenn es in einer ,kulturell vertrauten Form Gestalt“® gewinnt. Eine
derartige Inszenierung des Fremden macht nach Ortrud Gutjahr eine Selbstbe-
schreibung, das heif3t eine Konstituierung des Selbst iiber die Abgrenzung von der
Alteritét, erst moglich.” Das Vertraute und zugleich Fremde der Maschine - wie es
die Filme, die sich mit humanoiden Robotern auseinandersetzen, haufig darstellen
- tragt folglich dazu bei, das Fremde der Maschine zu verstehen und das Eigene,
hier das spezifisch Menschliche, {iberhaupt erst lesbar werden zu lassen.

Die Begegnung zwischen Mensch und Maschine gestaltet sich in Schraders Film wie
die Begegnung mit dem Fremden, die sich als ,,Einbruch des Unbekannten in einen
als eigen definierten Innenraum® beschreiben lisst.® Der humanoide Roboter Tom
wird als ein Unbekannter eingefiihrt, der mit dem Beginn des Studienzeitraums in
Almas Wohnung - bildlich in ihren personlichen Innenraum - eindringt. Entspre-
chend unheimlich erweist er sich fiir Alma, die in der ersten Nacht mit Tom in ihrer

Vgl. Karsten Weber: ,Ist da jemand? Uber unsere Bereitschaft und die (vermeintliche) Unvermeid-
barkeit, Maschinen zu vermenschlichen“. In: Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus
u.a. (Hg.): Kiinstliche Menschen. Transgressionen zwischen Korper, Kultur und Technik. Wiirzburg: Ko-
nigshausen und Neumann 2014, S. 125-143, hier: S. 126.

Gutjahr: ,Fremde als literarische Inszenierung®, S. 47.

7 Vgl. ebd., S. 47f.

$  Ebd.,S.50.

145



146

Finja Zemke

Wohnung ihre Schlafzimmertiir abschlie3t, um sich ihm, den sie in ihre Abstell-
kammer verwiesen hat, im Schlaf nicht schutzlos auszuliefern.’ Toms Anwesenheit
bedroht, wie es fiir das Fremde charakteristisch ist und wie es Ortfried Schiffter
beschrieben hat, die ,Integritét der eigenen Ordnung®.'® Das findet seinen symbo-
lischen Ausdruck in einer Szene, die auf die erste Nacht mit Tom in der Wohnung
folgt: Es wird gezeigt, wie Tom Almas Wohnung aufrdumt und in eine neue Ord-
nung bringt. IThr Unbehagen, das sich auf diese Handlung hin einstellt, fiihrt dazu,
dass sie Tom alles in die urspriingliche Un-Ordnung zuriickbringen ldsst - in einem
Tempo, das mit dem &dsthetischen Mittel einer Zeitraffung zum Ausdruck kommt,
und einer Prézision, die dem Menschen unmoglich wire (vgl. 21:28-22:32). Trotz
der Wiederherstellung der gewohnten Ordnung in der Wohnung in dieser Film-
szene bleibt die Ordnung insgesamt durch Toms Anwesenheit gestort, insofern
menschliche Ideale und Werte zunehmend befragt und infrage gestellt werden.

Der programmierte ideale Liebespartner stellt neben Almas Lebensstil, etwa auch
ihre wissenschaftliche Forschungsarbeit in Frage, die fiir die alleinstehende Wis-
senschaftlerin einen bedeutenden Lebensinhalt darstellt. Tom findet im Laufe ih-
res Zusammenlebens heraus, dass ihre Erkenntnisse zur Poetik und Metaphorik in
der sumerischen Keilschrift ebenfalls von einer anderen Forschungsgruppe er-
forscht und deren Ergebnisse vor ihrer eigenen Publikation veroffentlicht werden
sollen (vgl. 40:34-41:32). In seinem Versuch, sie technisch mithilfe seiner maschi-
nellen Fahigkeiten bei ihrer Arbeit zu unterstiitzen, tritt er wie die Figur des Frem-
den als ,Promotor neuer Entwicklungen“! auf. Dadurch werden die Verédnderung
der Arbeitswelt durch die kiinstliche Intelligenz aufgegriffen und die Technik als
Unterstiitzung des Menschen in seiner wissenschaftlichen Forschung diskutiert.

Die Darstellung des humanoiden Roboters rekurriert, wie Ortrud Gutjahr es fiir das
Erzdhlen des Fremden herausgearbeitet hat, auf vertraute, dsthetisch vermittelte
Wahrnehmungsmuster, die durch Kommentierung, Ironisierung, Vergleich und
Bewertung zugleich als fremde exponiert werden.'* Seine Begegnungen mit ande-
ren Menschen, die nicht wissen, dass er eine Maschine ist, zeigen, dass sie ihm ge-
geniiber eine andere Erwartungshaltung haben. Sie reagieren irritiert, erstaunt und
iiberrascht auf sein Verhalten und bringen so zum Ausdruck, dass er aus den ge-

®  Vgl. Maria Schrader: Ich bin dein Mensch. Deutschland 2021. 19:36-20:10. (Weitere Nachweise mit
Angabe der Minuten direkt im Text.)

Ortfried Schiffter: ,Modi des Fremderlebens. Deutungsmuster im Umgang mit Fremdheit.“ In:
Ders. (Hg.): Das Fremde. Erfahrungsmaoglichkeiten zwischen Faszination und Bedrohung. Opladen: West-
deutscher Verlag 1991, S. 11-44, hier: S. 19.

Gutjahr in Bezug auf Rudolf Stichweh, Dies.: ,Inszenierungen des Fremden®, S. 56.

Vgl. Gutjahr: ,Fremde als literarische Inszenierung®, S. 63.



»Ich spiele hier Theater”

wohnlichen ,menschlichen‘ Handlungsmustern herausfallt. Trotz der ersten Ver-
unsicherung sind die Menschen, die nicht um seine Kiinstlichkeit wissen, fasziniert
von Tom (vgl. 40:04-40:25).* Wie das Fremde bewegt sich der humanoide Roboter
in seiner Wahrnehmung durch andere zwischen Faszination und Bedrohung; der
Film verbleibt in seiner Charakterisierung aber nicht in diesem Dualismus von Fas-
zination und Bedrohung, von Bereicherung und Gefdhrdung - Dualismen, die nicht
nur das Fremde begleiten, sondern auch das Mensch-Maschinen-Verhéltnis haufig
prigen.’* Im Gegenteil entwerfen Schrader und Schomburg einen komplexen Be-
ziehungsentwurf zwischen Mensch und Maschinenmensch, in dem Tom weder als
bedrohlich noch als uneingeschrinkte Bereicherung gezeichnet wird. Der Film
iiberwindet so die gdngige Dichotomie und arbeitet umfassend die Herausforde-
rungen der Beziehung heraus, deren Komplexitit sich im Modus zwischen stindi-
ger Anndherung und Distanzierung von Alma und Tom vermittelt. Auf der Erzihl-
ebene als Studie der Ethikkommission angelegt, 1dsst sich der Film so auf technisch-
reproduzierte Menschen ein und lotet ihre Moglichkeiten und Grenzen aus, ohne
sie von vorneherein zu verherrlichen oder bedrohlich darzustellen.

Die asthetisch-narrativen Mittel, mit denen der humanoide Roboter als Fremder
exponiert wird, intendieren, die Differenz und das Spannungsverhéiltnis zwischen
Mensch und Maschine hervorzukehren. Eine Fremdzuschreibung Toms fallt aus
diesem Muster heraus: Tom spricht mit einem englischen Akzent, denn Tom zu-
folge scheint Alma ,Ménner attraktiv zu finden, die etwas leicht Fremdes haben,
nicht einheimisch, aber auch nicht exotisch.” (19:19-19:23) Dadurch schreibt der
Film dem Maschinenmenschen eine Eigenschaft menschlicher Kulturen und ihrer
Differenzen ein, woraus sich implizit die Notwendigkeit ergibt, kiinstliche Intelli-
genz auch aus inter- und transkultureller Perspektive zu reflektieren. Entscheidend
flir den weiteren Gedankengang ist zudem, dass Alma sich dieser Vorliebe fiir das
,Jleicht Fremde‘ nicht bewusst ist (vgl. 19:15-19:27). Neben die Charakterisierung des
humanoiden Roboters als Fremdem treten damit Elemente des Selbst und des eige-
nen Unbewussten. Das lasst die Maschine als Metapher denkbar werden, die Bezie-
hung des Menschen zum Fremden in sich selbst darzustellen.

In dieser Szene zeigt sich die Faszination etwa in der Reaktion von Almas Kollegin auf Toms Wissen
zur sumerischen Keilschrift.

Fiir die Faszination und gleichzeitige Angst vor dem Fremden vgl. etwa Helga Egner: ,Vorwort*. In:
Dies. (Hg.): Das Eigene und das Fremde. Angst und Faszination. Solothurn u.a.: Walter 1994, S. 9-12,
hier: S. 9. Fiir die Bedrohung durch den Roboter auf der einen Seite und die Bereicherung auf der
anderen Seite vgl. etwa Wolf-Andreas Liebert/Stefan Neuhaus/Dietrich Paulus u.a.: ,Vorwort®. In:
Dies. (Hg.): Kiinstliche Menschen. Transgressionen zwischen Korper, Kultur und Technik. Wiirzburg: Ko-
nigshausen und Neumann 2014, S. 9-12, hier: S. 10.

147



148

Finja Zemke

2. Die Maschine als Metapher des Fremden in uns selbst

Die Metapher ist Zdravko Radman zufolge weniger eine Sprachfigur als vielmehr
eine Denkfigur. Thre verkorperte Bedeutung hingt mit der ,Verkorperung von
mind“*® zusammen. Insbesondere mentale und psychische Prozesse bleiben in ih-
rer Beschreibung haufig abstrakt; durch die verkorperte Bedeutung erscheint etwa
das ,Seelische als ob es einen Leib besitze, das Innere als ob es etwas AuRerliches
wire“.'® Die Imagination eines kiinstlich intelligenten Menschen, wie sie Schrader
in ihrem Film gestaltet, kann - nicht nur im iibertragenen, sondern auch im wort-
lichen Sinn - als Entwurf einer solchen Verkorperung von mind gelesen werden.
Uber die Entstehung des Roboters erfihrt man als Zuschauer:in, dass er in einem
aufwendigen Verfahren produziert worden ist. Dazu ist Alma Tests, Gehirnscans
und Multiple Choice-Aufgaben unterzogen worden. Neben den Analysedaten von
Alma ist der humanoide Roboter mit Mindfiles, mit Charaktermerkmalen, Ansich-
ten und Gefiihlen von 17 Millionen Menschen gespeist worden. Trotzdem hat Alma
nach ihrer ersten Begegnung mit Tom im Gespréach mit ihrem Chef das Gefiihl, dass
das Verfahren erfolglos geblieben ist. Toms Rezitieren von Rilkes Lyrik wertet sie
als lacherliche Fehlprogrammierung ab, woraufhin ihr Vorgesetzter den Gedanken
dullert, dass Tom sie vielleicht besser kenne als sie sich selbst (vgl. 8:18-8:45).
Dadurch vermittelt sich in der Beziehung zum humanoiden Roboter ein Bild vom
Menschen, der sich selbst fremd ist und ,der weder weil}, was er will, noch wen er
liebt"."”

Walter Benjamin, der die technischen Reproduktionsmoglichkeiten von Kunstwer-
ken seiner Zeit kritisch in den Blick genommen hat, stellt heraus, dass die techni-
sche Reproduktion etwa in Form einer Fotografie dem Menschen ermdoglicht, den
originalen Gegenstand auf eine Art und Weise zu sehen, wie ihn das menschliche
Auge fiir gew6hnlich nicht hitte sehen konnen.'® Wie er mit Bezug auf Freud zeigt,
gilt das auch fiir den Film, der dem Menschen optisch Unbewusstes, etwa durch
VergroRerung oder Zeitlupe, aufzuzeigen vermag.' Ahnlich verhilt es sich mit der
technischen Reproduktion des Menschen, wie sie der Film zur Darstellung bringt.

15 7dravko Radman: ,Kiinstliche Intelligenz und natiirlicher Leib. Uber die Grenzen der Abstraktion
am Beispiel der Metapher”. In: Hans Julius Schneider (Hg.): Metapher, Kognition, kiinstliche Intelli-
genz. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1996, S. 165-183, hier: S. 168.

16 Ebd., S. 169.

7 In Anlehnung an Julia Kristeva formuliert. Vgl. ihre Ausfithrungen zum Narziss-Mythos: Julia Kris-
teva: Histoires d’amour (1983). Ubers. v. Dieter Hornig/Wolfram Bayer als Geschichten von der Liebe.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1989, S. 362. Vgl. auch eine Szene in Schraders Film, in der Alma es als
menschlich herausstellt, nicht immer zu wissen, was man will: Schrader: Ich bin dein Mensch, 44:56-
45:04.

8 Vgl. Benjamin: ,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit®, S. 212.

¥ Vgl. ebd., S. 240-241.



»Ich spiele hier Theater”

Hier kann in doppeltem Sinne von einer technischen Reproduktion gesprochen
werden, ndmlich vom Film als technischer Reproduktion einer imaginierten tech-
nischen Reproduktion. Die Imagination eines humanoiden Roboters ermdglicht
dem Menschen einen neuen Blick auf sich selbst: Er kann sein Inneres, seine men-
talen und psychischen Prozesse betrachten, die normalerweise verborgen bleiben
und erst durch die technische Reproduktion an die Oberfliche gebracht werden.
Der kiinstliche Mensch verkorpert der filmischen Imagination zufolge das Innere
des Menschen; gibt dem Seelischen einen Leib. Der humanoide Roboter ist mithin
eine Denkfigur des menschlichen Unbewussten.

Entsprechend duflert Alma nach ihren ersten gemeinsamen Tagen mit Tom gegen-
iiber einer Mitarbeiterin des Unternehmens, die sich als ,Roboterin‘ entpuppt, fol-
gende Worte: ,Tom ist programmiert, meine Bediirfnisse zu befriedigen. Er ist ei-
gentlich nur eine Ausstiilpung meines Ichs.” (54:29-54:34) Unter Bezugnahme auf
den Begriff des Freudschen Unbewussten argumentiert Julia Kristeva in ihrer Stu-
die zu Fremdheit, dass die Andersheit zu einem ,integrale[n] Teil des Selbst“ ?° wird,
wobei das Fremde den Charakter des Unheimlichen und Gespaltenen evoziert.
Ebenso ldsst sich das Fremde der Maschine in Schraders Film lesen: In Almas Aus-
sage wird deutlich, dass der humanoide Roboter fiir das Fremde und Verborgene
des Selbst steht und dem Menschen erst in der Auseinandersetzung und (imaginier-
ten) Begegnung mit dem Maschinenmenschen zum Teil bewusst wird.

Freud entwickelt seine Gedanken zum Unheimlichen bemerkenswerterweise mit
Referenz auf literarische Texte, insbesondere auf E. T. A. Hoffmanns Erzdhlungen,
in denen ,Automaten’, leblose, menschendhnliche Puppen und das Motiv des Dop-
pelgingers prasent sind. Folgt man Freuds Argumentation, dann ist das Unheimli-
che ,wirklich nichts Neues oder Fremdes, sondern etwas dem Seelenleben von al-
ters her Vertrautes, das ihm nur durch den Prozel§ der Verdringung entfremdet
worden ist.“?! Dieser Gedanke vermittelt sich auch in Schraders filmischer Insze-
nierung. Das zunichst befremdlich und unheimlich Erscheinende des humanoiden
Roboters stellt sich zunehmend als Vertrautes dar, und es wird deutlich, dass sich
in Toms Programmierung Almas verdringte und unbewusste Gefiihle widerspie-
geln. So stellt Tom ein dlteres, aber doch vertrautes Abbild ihrer unerwiderten Ju-
gendliebe dar. Die Verdriangung und Entfremdung des Vertrauten zeigen sich dem-
zufolge in der Wiederkehr von Almas Jugendliebe Thomas in Toms Gestalt. Nicht

2 Julia Kristeva: Etrangers d nous-mémes (1988). Ubers. v. Xenia Rajewsky als Fremde sind wir uns selbst.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, S. 197-198.

2 Sigmund Freud: ,Das Unheimliche“. In: Ders.: Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet. Bd. XII:
Werke aus den Jahren 1917-1920. Hg. v. Anna Freud. London: Imago Publishing Co. 1955, S. 229-268,
hier: S. 254.

149



150

Finja Zemke

nur, dass Tom eine Kurzform von Thomas ist, sondern auch der Umstand, dass
Tom, wie er erzahlt, friither mit seinen Eltern in ebenjenem dénischen Ort Kongs-
mark gewesen sei, in dem Alma Thomas getroffen hat, bringen zum Ausdruck, dass
Almas unbewusste Sehnsucht und unerfiillte Liebe zu Thomas auf Toms Program-
mierung projiziert worden sind. So mutmalit Alma, dass es Tom gewesen sein
konnte, mit dem sie und ihre Schwester sich damals in Danemark angefreundet ha-
ben. Uberdies erkennt ihre Schwester in den blauen Augen eine Ahnlichkeit zwi-
schen dem jugendlichen Thomas und dem erwachsenen Tom. Der physisch im
Raum anwesende Roboter Tom und der auf einer alten Fotografie abgebildete
Mensch Thomas beginnen in den Gedanken der beiden Frauen mehr und mehr zu
einer Person zu werden. Es scheint, als ob Tom Thomas sei. Einzig Almas Neffe
durchbricht dieses Doppelgdngertum mit seiner Feststellung, dass Roboter nicht
wachsen konnten; woraufthin Tom betont, dass der Junge recht habe und er ebenso
wie Autos und Waschmaschinen hergestellt worden sei (vgl. 1:00:20-1:00:28). Dieser
Bruch hebt deutlich hervor, dass die Grenze zwischen Phantasie und Realitdt fiir
Alma zunehmend fluide wird, was nach Freud den Charakter des Unheimlichen
evoziert.”? Almas Liebe zu Thomas hat nur in ihren Gedanken existiert; der fiir sie
programmierte ideale Liebespartner Tom verkorpert diese verdrangte und unbe-
wusste Sehnsucht - in ihrer Uberlagerung deutet sich an, dass die Gefiihle fiir einen
Menschen auf die Maschine iibertragen werden. Damit verhandelt der Film - auch
iiber diese Szene hinaus - die Frage, ob eine kiinstliche Liebe besser sei als Gefiihle
von Einsamkeit aufgrund einer unerfiillten menschlichen Liebe - ob das Leben in
der Ilusion und Phantasiewelt besser sei, als alleine zu sein.

Mit den verschiedenen Ebenen von Realitét, Illusion und Phantasie, Menschsein
und Nicht-Menschsein sowie dem Anschein eines Als-Ob spielt der Film durchgén-
gig. Von Beginn an wird der humanoide Roboter durch Momente der Illusion be-
gleitet. Diese wird besonders in der Eingangsszene deutlich, die die erste Begeg-
nung zwischen Alma und dem fiir sie programmierten humanoiden Roboter zeigt
und Auskunft iiber den Ort gibt, von dem der (imaginierte) kiinstliche Mensch
stammt. Nach dem Intro - einem schwarzen Bild, das von dem Gerausch rhythmi-
scher Schritte und wenig spiter von Musik begleitet wird, die immer lauter wird,
bis sie schliel3lich in Applaus libergeht - wird ein Vorraum eingeblendet, der in ei-
ner edlen, gehobenen Atmosphire erscheint. Ein roter Vorhang wird aufgezogen,
woraufhin sich in der Totale ein Tanzsaal erstreckt - von Holzsdulen getragen, stim-
mungsvoll beleuchtet, im Hintergrund eine Bar. Die Kamera beginnt mit dem Gang
der Protagonistin in den Raum hineinzufahren. Uberall sind tanzende Paare - froh-
lich und ausgelassen - elegant gekleidet, an den Tischen finden Unterhaltungen

2 vgl. Freud: ,Das Unheimliche® S. 258.



»Ich spiele hier Theater”

statt, man prostet sich zu. Die Protagonistin bewegt sich vorsichtig und verhalten
in den Raum, blickt skeptisch. Eine Mitarbeiterin fiihrt sie zu Tom, der an einem
Tisch auf Alma wartet. Im Frage-Antwort-System ihres Gesprachs, das sich zwi-
schen ihnen entwickelt, stellt sich das ,unmenschliche’, geradezu enzyklopadische
Wissen von Almas Gegeniiber und sein doch so prizises Vermogen, menschliche
Gefiihle wiederzugeben, erstmals heraus. Spitestens bei ihrem gemeinsamen Tanz
ist er flir uns als Zuschauer:innen als Maschine identifizierbar. Toms Betriebssys-
tem hat ndmlich einen Programmierfehler - mechanisch bewegt er seinen Kopf zur
Seite und wieder zuriick, wahrend er den Satz ,Ich bin“ standig wiederholt (vgl.
0:00-4:59). Dieser Ausspruch wirkt wie ein Fragment aus Descartes’ Erkenntnis, der
Synthese des Seins und der Existenz mit dem Denken: ,ich bin, ich existiere; das ist
sicher. Wie lange aber? Nun, solange ich denke®.? Durch den Bug, den Fehler in
seinem System, scheint sich das Sein des humanoiden Roboters in seiner Repetitio
performativ bekriftigen zu wollen. Zugleich bleibt es aber doch fragmentarisch,
weil die Fahigkeit der kiinstlichen Intelligenz, selbst auf diese Weise iiber ihr Sein
nachzudenken - iiberhaupt zu denken - infrage zu stellen bleibt. Descartes hat sich
in seinen philosophischen Uberlegungen zum Mensch-Sein immer auch mit der
Analogie von Mensch und Maschine auseinandergesetzt und Gedanken iiber die
maschinelle Nachahmung von Menschen angestellt, etwa iiber eine automatisierte
Statue, die er analog zu einem Seiltdnzer entworfen hat.?* Insofern unterstreicht
das Eingangsbild des humanoiden Roboters als automatisierter Tdnzer den Bezug
zu Descartes’ Philosophie und betont das Nachdenken iiber den menschlichen Ver-
stand und das Sein.

Wenig spater nach ihrer ersten Begegnung erfahren wir als Zuschauer:innen mit
der Protagonistin, dass die Stimmung im Raum durch eine technisch erzeugte Illu-
sion hervorgebracht wird. Wie sich herausstellt, ist in diesem Raum alles Inszenie-
rung: Die tanzenden Paare und fast alle Menschen um sie herum sind Hologramme,
dreidimensionale Bilder, deren Projektion den Anschein erweckt, als ob die tanzen-
den Korper real wiren. Die Stimmen dieser scheinbaren Menschen kommen aus
Lautsprechern. Der inszenierte Raum, der zur Fabrik gehort, aus der Tom stammt,

2 René Descartes: ,Meditatio Secunda. De natura mentis humanae: quod ipsa sit notior quam cor-

pus./Zweite Meditation. Uber die Natur des menschlichen Geistes: daR er bekannter ist als der Kor-
per®. In: Ders.: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch - Deutsch. Ubers. u. hg. v. Christian
Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2008, S. 47-67, hier: S. 53.

Vgl. René Descartes: ,Private Gedanken®. In: Ders.: Regulae ad directionem ingenii Cogitationes pri-
vatae. Lateinisch - Deutsch. Ubers. u. hg. v. Christian Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2011,
S. 189-233, hier: S. 215. Fiir die Entwicklung der Gedanken der Mediationes stellen der Discours und
die Regulae wichtige Prétexte dar. Vgl. Christian Wohlers: ,,Vision und Illusion des Neuanfangs®. In:
René Descartes: Meditationes de prima philosophia. Lateinisch - Deutsch. Ubers. u. hg. v. Christian
Wohlers. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2008, VII-XLIX, hier: XIII-XIV.

24

151



152

Finja Zemke

ist eine einzige Schein-Welt, die auf Tduschung und einer ,Philosophie des Als Ob*
(Vaihinger) beruht. Durch ihren Als-Ob-Status ist diese - in doppeltem Sinne kiinst-
liche Welt - Fiktion.? Im Gegensatz zu den technisch erzeugten Hologrammen ist
der technisch reproduzierte humanoide Roboter selbst jedoch physisch und real
anwesend. Durch das Nebeneinander dieser zwei verschiedenen technischen Pro-
duktionen werden unterschiedliche Realitdtsebenen er6ffnet und Formen von
Kiinstlichkeit gegeniibergestellt, die das Sein des humanoiden Roboters weniger
zweifelhaft erscheinen lassen. Das wird in der zweiten Begegnungsszene zwischen
Alma und Tom deutlich: Im Wissen um die Illusion tanzt Alma durch die Holo-
gramme und stof3t dabei unerwartet gegen Tom, dessen Korper anders als die Kor-
per der Hologramme real im Raum anwesend ist (vgl. 14:16-14:49). Dadurch hat es
ohne Wissen um seine Kiinstlichkeit verstarkt den Anschein, als ob er ein Mensch
sei. Die Kiinstlichkeit der Schein-Welt, aus der der humanoide Roboter stammt,
verlagert sich auf diese Weise von der illusorischen, rdumlichen Welt der Holo-
gramme verstarkt in den Gedankenraum.

Im weiteren Handlungsverlauf beginnen die Grenzen zwischen Realitit, Illusion
und Phantasie, zwischen Menschsein und Nicht-Menschsein zunehmend zu verwi-
schen. Nachdem Tom Almas Forschungsarbeit als obsolet herausgestellt hat,
kommt es zu einem entscheidenden Wendepunkt in der Beziehung zwischen
Mensch und Maschine, in dessen Folge sich die Beziehung verstirkt durch die Illu-
sion annéhert, als ob Tom ein Mensch sei. In ihrer Verzweiflung und Trunkenheit
iiber die Vergeblichkeit und Sinnentleerung ihrer eigenen Forschungsarbeit sucht
Alma sexuelle Ndhe zu Tom und mdchte fiir einen Moment so tun, als ob er ein
Mensch sei. Tom folgt Almas sexuellem Verlangen aber nicht, sondern legt sie fiir-
sorglich ins Bett, macht das Licht aus und verldsst den Raum - begleitet von Almas
Fliichen, ihn wieder zuriick in die Fabrik bringen zu wollen (vgl. 48:50-49:57). Die
sich vom Menschen 16sende Maschine wird hier nicht als bedrohlich dargestellt,
sondern seine Verweigerung, dem Menschen zu gehorchen, wird als Schutz vor
sich selbst und als Ausfiihrung seines wahren, unbewussten Wunsches inszeniert.
Nach den Herausgeber:innen des Sammelbandes Kiinstliche Menschen bildet die Au-
tonomie ein zentrales Element in der Anndherung der Maschine an das Humane.?

% Vgl. dazu die Ausfiihrungen von Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen,

praktischen und religiésen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit ei-
nem Anhang iiber Kant und Nietzsche. 9./10.Aufl. Leipzig: Felix Meiner Verlag 1927, S. 154-155.
Die Rebellion gegen den Schépfer und der Kontrollverlust werden hiufig als bedrohlich wahrge-
nommen und inszeniert. Vgl. Weber: ,Ist da jemand?“, S. 139.

% vgl. Liebert/Neuhaus/Paulus u.a.: ,Vorwort*, S. 12.

26


https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Vaihinger

»Ich spiele hier Theater”

Androide, die immer mehr ,Subjektautonomie’ erlangen, so Neuhaus’ Beobach-
tung, stellen meist ein Bedrohungsszenario dar.? Kontrastiv stellt sich das in ,]Ich
bin dein Mensch“ dar. Je autonomer und selbststandiger Tom handelt, desto mehr
Vertrauen gewinnt er und desto menschlicher erscheint er — auch im Gegensatz zu
den Menschen um ihn herum. Nach dieser Nacht ist Alma fiir einen Moment gliick-
lich mit Tom, weil sie fiir einen Tag zu vergessen sucht, wer er ist: ,Ich wollte mich
bei dir entschuldigen fiir gestern Abend. Da war ich auch nicht die beste Werbung
fiir meine Spezies. [...] Konnen wir das jetzt alles mal fiir'n Nachmittag vergessen,
die Keilschrift, die Arbeit, das Gutachten, wer du bist, wer ich bin.“ (55:51-56:25)

Wie mit der auf diese Nacht folgenden Szene, in der Alma und ihre Schwester in
Tom ihre Jugendliebe Thomas zu erkennen glauben, gezeigt, beginnt Alma die Dis-
tanz zur Kiinstlichkeit des Menschlichen von Tom bewusst aufzugeben und ihn zu
behandeln, als ob er ein Mensch sei.

Dass sie dabei die Distanz zu seiner Kiinstlichkeit mehr und mehr verliert, zeigt sich
eindriicklich auf der folgenden Wohnungseinweihungsfeier von Almas ehemali-
gem Lebensgefiahrten und seiner neuen Partnerin, bei der Almas Chef zugegen ist,
der als einziger der anwesenden Giste um die Kiinstlichkeit Toms weil. In seiner
Faszination betastet er Toms Korper. Tom greift die Verdinglichung auf, indem er
sein sprachliches Verhalten, das normalerweise eine gewohnliche menschliche
Kommunikation erméglicht, dem einer Maschine anpasst und so auf sachlicher
Ebene mit seiner Dinglichkeit und Kiinstlichkeit spielt:

A: Merkst du schon, dass das ’ne Spur distanzlos ist? [...] Ich meine, wie wiirdest du
denn das finden, wenn dir jemand ins Gesicht greifen wiirde, in die Haare? H: |[...
Da] gibt’s ja wohl einen kleinen Unterschied. A: Welchen? [...] H: Wieso sagt er nicht
selber was dazu? Er kann doch sprechen, oder? T: Tom kann auch sprechen. Tom ist
ein freundlicher Roboter. (1:08:39 - 1:09:04)

Alma kritisiert die Distanzlosigkeit ihres Vorgesetzten und beginnt, Toms Rechte
auf Augenhohe des Menschen zu verteidigen. In den Worten Julia Kristevas sucht
Alma - im wortlichen wie libertragenen Sinn - ,,[d]ie Fremdheit des Fremden nicht
zu fixieren, zu verdinglichen [...]. Sie gerade nur [zu] beriihren, sie [zu] streifen,
ohne ihr eine endgiiltige Struktur zu geben.“* Dabei bewegt sich der Vergleich von
Mensch und Maschine zwischen realer Analogie und Tropus, hier der Metapher:
Toms Mensch-Sein ist durch das Als-Ob, folgt man Hans Vaihingers Gedanken zu

% Vgl. Neuhaus: ,Autonomie der Automaten?*, S. 160.

¥ Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 12f.

153



154

Finja Zemke

dieser sprachlichen Form, unwirklich und unméglich, wird aber doch formal auf-
rechterhalten.®

Alma ist sich aber auch der Gefahr bewusst, Tom die Fremdheit zu nehmen, und
tritt immer wieder in Distanz zur Illusion und zu seinem Mensch-Sein. In einem
Gleichnis begriindet sie die Distanz zur Maschine iiber die Distanz zu Gott, der als
Referenz etwa iiber die Einblendung der Kirchenkuppel des Berliner Doms bei ei-
nem Szenenwechsel standig préasent ist (vgl. z. B. 32:46; 1:19:39; 1:21:30). Auf diese
Weise deutet der Film implizit den hiufig verhandelten Diskurs um die Erhebung
des Menschen zum Gott an, der sich mit dem humanoiden Roboter sein Ebenbild
erschafft. Die Mensch-Maschinen-Beziehung stellt sich dadurch aber auch als eine
Beziehung heraus, die des Glaubens bedarf, der immer wieder durch die Realitét
erschiittert wird:

A: Mit vierzehn war ich mal auf 'ner Party. Ich saf$ nachts allein auf der Terrasse
[...]. Und plotzlich wurde mir klar, dass es keinen Gott gibt. [...] Und seitdem habe
ich mir eins geschworen: Sollte ich jemals in einem Flugzeug sitzen, dessen Trieb-
werke brennen, dann werde ich nicht anfangen, zu beten. |[...] Verstehst du, was ich
meine? [...] T: Duwillst die Distanz zu mir als Maschine nicht aus Verzweiflung und
der daraus resultierenden Sehnsucht nach menschlichem Trost aufgeben. A: Es gibt
einen Graben zwischen uns und manchmal konnen wir so tun, [...] als wdre die Illu-
sion auch nur eine andere Form der Realitdt, aber bei manchen Dingen wird eben
klar, dass es [einen] Graben gibt. [...] Und dass wir ihn nicht iiberwinden konnen.
(1:11:14-1:12:15)

Der Graben, den Alma hier empfindet, macht es fiir sie unmdaglich, sich vollstindig
ihrem kiinstlichen Gegeniiber hinzugeben und so zu tun, als ob die Illusion seines
Menschseins real sei. Vom Menschen trennt die Maschine ihr Unvermogen,
menschliche Gefiihle zu empfinden; Almas individuellen Gefiihlen steht ein Pro-
gramm gegeniiber, sodass die Individualitidt und menschliche Emotionen auf einen
Algorithmus treffen. Die menschlichen Emotionen, die Tom niemals wird empfin-
den konnen, entstehen bei Alma durch einen Schicksalsschlag, der mit ihrer
menschlichen Liebesbeziehung einhergeht, ndmlich mit dem Verlust ihres Fotus
in der Schwangerschaft, der ihr auch die Erfahrung genommen hat, Mutter zu sein.

Anders als ihr ehemaliger Lebenspartner entpuppt sich die Maschine aber als je-
mand, der ihr zuhort, ihre Gefiihle versteht und damit menschlicher wirkt als sein
menschliches Pendant (vgl. 1:13:16-1:14:32). So findet nach Almas Flucht aus dieser
Situation doch eine Annéherung zwischen Mensch und Maschine statt, die Tom mit

% Vgl. Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob, S. 162f.


https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Philosophie
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Als
https://kataloge.uni-hamburg.de/DB=1/SET=1/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Ob

»Ich spiele hier Theater”

den Worten einleitet, dass es menschlich sei, in einem abstiirzenden Flugzeug mit
dem Beten anzufangen - auch wenn Alma {iberzeugt davon ist, in einer solchen Si-
tuation nicht dem Glauben verfallen zu wollen. In threm darauf folgenden kiinstli-
chen Liebesakt wird der Partner in seiner Andersartigkeit akzeptiert, indem sich
beide zugestehen, jeweils an einen Menschen und an eine Roboterin zu denken: ,,T:
Du kannst auch gern an einen Menschen denken. A: Und du an eine Roboterin.”
(1:19:55-1:20:00) Der Blick auf den Menschen als Herrschender iiber die Maschine
emanzipiert sich dadurch ebenso wie das Bild einer Maschine, die die Macht iiber
die Menschen einnimmt. Aber auch dieser Anndherung folgt eine erneute Distan-
zierung, die Almas zunehmende Einsamkeit und Verzweiflung erkennen ldsst.

Mit Bezug auf David Hume zeigt Radman auf, dass die Vernunft unter anderem
durch Theater-Metaphern erfasst wird. Bei Hume etwa heif3t es: ,,The mind is a kind
of theatre“.® Auch in Schraders Film nehmen die Vernunft und das Denken Almas
eine theatrale Form an. Die Kiinstlichkeit ihrer Beziehung und die Tauschung ihrer
Selbst bringt sie mit der Metaphorik des Theaters zum Ausdruck, wenn es nach ih-
rer intimen Anndherung mit Tom heif3t: ,Ich spiele hier Theater, aber es gibt gar
kein Publikum. Der ganze Saal ist leer. Ich spiele nicht mal fiir dich. Ich bin ganz
allein und spiele nur fiir mich. Und was ich jetzt sage, istim Grunde auch ein Selbst-
gespriach. Das ist gar kein Dialog.” (1:23:32-1:23:50) Geist, Seele und Verstand er-
scheinen als ein Theater, dessen Spiel sich durch seinen Als-ob-Charakter von der
Alltagswirklichkeit abhebt.* Die Liebe eines Gegeniiber ist eine Illusion, denn der
humanoide Roboter ist zwar reales Objekt, aber zugleich , Produkt einer Sinnestiu-
schung“®® - wie Julia Kristeva es fiir das Trugbild der Liebe im Narziss-Mythos her-
ausstellt. Mit Bezug auf Freud und Kristeva betrachtet, verkdrpert der humanoide
Roboter weniger im neurotischen Sinne, als vielmehr im metaphorischen Sinn die
»Allmacht der Gedanken“?* die Aufhebung der Realitdt durch die Phantasie, in der
sich Wiinsche und Angste ausdriicken® - der Alma zum Teil verféllt und von der
sie sich zum Teil distanziert. Es sind die Erkenntnis ihrer Selbstliebe und ihre Fest-
stellung, dass es in der menschlichen Beziehung mehr als eines Selbstgespréches
bedarf, die das Gefiihl von Traurigkeit und Einsamkeit verstiarken.

31 David Hume: A Treatise of human nature. Hg. v. L. A. Selby-Bigge. 2 Aufl., 7. impr. Oxford: Clarendon

Press 1990, S. 253.

Vgl. die Ausfithrungen zum Spiel als Rahmen theatraler Darstellung von Hajo Kurzenberger: ,Dar-
stellung®. In: Erika Fischer-Lichte/Doris Kolesch/Matthias Warstat (Hg.): Metzler Lexikon Theaterthe-
orie. 2., akt. u. erw. Aufl. Stuttgart: Verlag J. B. Metzler 2014, S. 57-64, hier: S. 59f.

3 Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 103.

3 Freud: ,Das Unheimliche“, S. 258.

% Vgl. Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 202f.

32

155



156

Finja Zemke

3. Das Fremde im Eigenen und die Kiinstlichkeit im
Spiegel der Kunst

»[D]range sie zur Vollendung hin, und jage / die letzte Siifle in den schweren Wein“.
Mit dieser Passage aus Rilkes-Herbstgedicht, die Tom bei ihrer ersten Begegnung
zitiert, spielt er auf die Vervollkommnung des Menschen durch die Maschine an.
Fiir Rilke stellt der Herbst das ,eigentlich Schaffende [dar], [...] mit seinem Willen
zur Verwandlung”.* Wie Peter Por zeigt, steht der Herbst in Rilkes Gedicht sowohl
fiir den ,Verfall der Welt“ als auch fiir die ,Erfiillung des Lebens zu seiner letzten
Reife®.?” Der Bezug zu Rilke ist in diesem Sinne ein zentrales Motiv fiir das Mensch-
Maschinen-Verhaltnis in seinem spannungsvollen Verhiltnis zwischen Leere und
Liebe, zwischen Dekadenz und Erfiillung, das der Film in seinem Begegnungssze-
nario imaginiert. Die kiinstliche Liebe wird dabei im Kontrast zur menschlichen
Liebe erzihlt, die ebenso wie die vermeintlich ideale Liebe zum Kiinstlichen Ein-
samkeit und Leere hervorgerufen hat. Almas Liebe zu einem Menschen wurde ent-
tduscht und ihr Gefiihl des Alleinseins verstarkt, weil ihr ehemaliger Lebenspartner
ein Kind mit seiner neuen Lebensgefdhrtin erwartet. Sie selbst hatihr gemeinsames
Kind aufgrund einer Fehlgeburt verloren und ist nun zu alt, um ihren Kinder-
wunsch zu erfiillen (vgl. 1:13:16-1:14:08). Der Film schafft fiir dieses Gefiihl der Ein-
samkeit neben tiefgriindigen Dialogen ausdrucksstarke Bilder: Zu Beginn etwa
spiegelt Alma sich in der Scheibe eines Cafés und sieht draufien ein dlteres Ehepaar
und einen Vater mit seinem Kind vorbeigehen (vgl. 10:48-11:25); eine andere Szene
zeigt Alma, wie sie auf dem Balkon ein Ameisenvolk beobachtet, das in wimmeln-
der Gemeinschaft verbunden ist (vgl. 32:21-32:42). Mit der Beziehung zum huma-
noiden Roboter, zum Un-Menschlichen, zeichnet der Film die Bewegung in die In-
nenwelt, die Gefiihls- und Gedankenwelt des Menschen, mit der die Verzweiflung
und Traurigkeit iiber die einsame kiinstliche Liebe immer offenkundiger werden.

Als Zuschauer:innen werden wir dieser Bewegung von der Auflenwelt zur eigenen
Innenwelt Almas gewahr, als ihr ehemaliger Lebenspartner seine Fotografie eines
sonnendurchfluteten Waldes in Almas Wohnung abhéngt (vgl. 36:16-36:27). Dieses
Kunstwerk hat einen Grofteil von Almas Wohnung eingenommen. Die bleibende
Leere vergegenwirtigt nicht nur die Bewegung von der Aullenwelt zur eigenen In-
nenwelt, sondern symbolisiert auch ihre verlorene Liebe und Fruchtbarkeit in ih-
rer menschlichen Beziehung.

% Brief Rainer Maria Rilkes an Clara Rilke vom 12.08.1904. In: Ders.: Briefe. Erster Band. 1897-1914.
Hg. v. Rilke-Archiv in Weimar; in Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke; besorgt durch Karl Altheim.
Wiesbaden: Insel-Verlag 1950, S. 95f., hier: S. 96.

3 Peter Por: ,Rilkes Herbsttag: Die Aneignung der Tradition (Pindar, D’Annunzio, Symbolismus) zum
Kunstwerk". In: Neohelicon 18 (1991) Heft 1, S. 31-52, hier: S. 34.



»Ich spiele hier Theater”

Anders als im Ovidschen Mythos ist es in diesem Film des 21. Jahrhunderts keine
miénnliche Kiinstlerfigur wie Pygmalion, der sich eine ideale Geliebte aus Marmor
baut. Wahrend Erzdhlungen wie Hoffmanns Sandmann oder de Villiers de L'Isle-
Adams Eva und die Zukunft das Motiv im 19. Jahrhundert aufgegriffen und die Frage
nach der idealen Liebe iiber weibliche kiinstliche Figuren diskutiert haben, verhan-
delt Schraders Film die Thematik iiber die Figuration eines idealen ménnlichen Ma-
schinenmenschen. Alma wird als moderne, selbststindige Frau gezeichnet, in de-
ren Leben die wissenschaftliche Arbeit im Pergamonmuseum eine zentrale Stel-
lung einnimmt. Thr Forschungsgegenstand - den Tom als bereits erforscht heraus-
stellt - ist die sumerische Keilschrift, eine der friihsten Schriftstufen, anhand derer
sie mit ihrer Forschungsgruppe aufzeigen mochte, dass es schon im 4. Jahrtausend
vor Christus Lyrik und Poesie gab. Entgegen der bisherigen Annahme, dass diese
Schrift nur im Verwaltungsbereich und fiir Listen angewendet worden sei, stellt sie
heraus, dass die Menschen schon damals mit der Sprache gespielt und Metaphern
angewendet haben (vgl. 39:40-40:01). Autopoetisch gelesen stellt ihre Forschungs-
arbeit damit den Bezug zwischen Maschine und Metapher her. Der humanoide Ro-
boter erscheint zum einen als Programm, das sich mit Lyrik und metaphorischer
Sprache auseinandersetzen kann, zum anderen stellt er selbst eine Metapher dar,
die die Innenwelt des Menschen, die Gefiihls- und Gedankenwelt Almas, verkor-
pert.

Die ethischen Fragen nach Liebe und Gliick des Menschen werden auf diese Weise
mittels einer Transformation des Mythos von Narziss erzihlt, der sich in sein eige-
nes Spiegelbild verliebt und, nachdem er sich selbst in seinem Gegeniiber erkennt,
an seiner Einsamkeit einer unerwiderten Liebe stirbt. Der Film rekurriert auf zent-
rale asthetische Elemente, mit denen die Selbstliebe im Mythos begriindet wird. So
ruft eine Aussage Toms, dessen Name im Hebriischen fiir ,Zwilling steh’c,3 8 dieses
Spiegelverhiltnis, das in Ovids Mythos wesentlich durch den Blick und das Gesicht
bestimmt ist, bereits im Zuge des ersten Treffens mit Alma in der inszenierten
Schein-Welt auf: ,Deine Augen sind wie zwei Bergseen, in denen ich versinken
mochte.” (2:18-2:21) Kristeva schreibt zum triigerischen (Selbst)-Bild im Narziss-
Mythos: Es ist ,,die Macht des Bildes: ,Nirgends ist, was du ersehnst; [...] Du siehst
nur ein nichtiges Spiegelgebilde*.* Dieses triigerische Scheinbild, auf das Narziss
seine Liebe projiziert und das dann seine Selbstreflexion begriindet, greift der Film
auf, indem er die Kiinstlichkeit im Spiegel der Kunst beleuchtet: Wie der Ovidsche

% Auch Toms Name impliziert durch seine Etymologie eine Referenz auf diesen Mythos. Emma

Braslavsky stellt die Bedeutung des Hebréischen in ihrer Erzahlung heraus. Vgl. Emma Braslavsky:
»Ich bin dein Mensch. Ein Liebeslied, S. 19.
% Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 103.

157



158

Finja Zemke

Narziss sein Gesicht als Bild im Wasser gespiegelt sieht, so iiberlagert sich Toms
Gesicht in Schraders Film mit dem menschlichen Gesicht einer antiken Statue, de-
ren Abbild als Kunstwerk gerahmt in Almas Wohnung héangt (vgl. 17:54). Es entsteht
eine Uberlagerung von menschlichen Gesichtern, die einmal durch Kunst und ein-
mal durch Technik nachgebildet sind. Das Gesicht der Statue ist beschidigt, wie es
bei antiken Statuen haufig der Fall ist. Mit der Spiegelung der idealen Kiinstlichkeit
wird dadurch einerseits die Briichigkeit der Technik, aber zugleich auch ihr kiinst-
lerisches Schopfungspotenzial zur Diskussion gestellt. Das Bild der Statue - iiber
das hier ein weiteres Mal ein Bezug zum Pygmalion-Mythos hergestellt wird - und
der kiinstliche Mensch bleiben zugleich blo8 Abbild des Menschen, sie bleiben in
Anlehnung an Benjamins Thesen eine technische Reproduktion, die dem Original
seine Aura nimmt.*

Nach Kristeva ist es das so andere Gesicht des Fremden, das vom ,,Uberschreiten
einer Schwelle“* gezeichnet ist. Indem Alma nicht ihr direktes Spiegelbild liebt,
sondern vielmehr ihr eigenes Unbewusstes, das Fremde ihrer Selbst, das der hu-
manoide Roboter verkorpert, geht der Film iiber das narzisstische Spiegelbild des
Menschen hinaus. Die illusionistische Beziehung zum Un-Menschlichen zeigt: ,Das
Fremde ist in uns selbst. Und wenn wir den Fremden fliehen oder bekdmpfen,
kidmpfen wir gegen unser Unbewulltes - dieses ,Uneigene’ unseres nicht moglichen
,Eigenen‘.“** Entsprechend unmoéglich erscheint Alma neben einem Leben mit
Tom, ein Leben ohne ihn, weshalb sie die Bitte an ihn herantrigt, sie bereits vor
Ende des Studienzeitraumes selbststdndig zu verlassen. Nachdem Tom ihrer Bitte
gefolgt ist, andert sich ihre Einstellung und sie beginnt eine neue Perspektive auf
ihre Mitmenschen einzunehmen. Aus der Distanz betrachtet sie ihre eigene Spezies
im Stralenverkehr und sieht sich mit ihren wiitenden und unbeherrschten Emoti-
onen konfrontiert. IThre Betrachtungen, die die Kamera einfangt, zeugen von ihrer
Distanz zu ihren Mitmenschen, die sie durch das Zusammenleben mit dem huma-
noiden Roboter empfindet; sie zeigen ihre Entfremdung von ihren Mitmenschen
und damit auf eine Art ihr eigenes Uberschreiten der menschlichen Schwelle auf.
Diese Entfremdung wird auch spiirbar, als sie feststellt, dass fremde Menschen ih-
ren dementen Vater verletzt und die gesamte Wohnung in eine Unordnung ge-
bracht haben (vgl. 1:28:12-1:30:20). Zu Beginn des Studienzeitraumes war es Tom,
der Almas unordentliche Wohnung in eine Ordnung gebracht und damit die beste-
hende Ordnung gestort hat. Hier nun beginnt sich die Perspektive auf das Un-
Menschliche zu verschieben, insofern die Menschen um Alma herum ihre Werte

4 Vgl. Benjamin: ,Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit®, S. 213.
1 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 13.
2 Ebd., S. 208f.



»Ich spiele hier Theater”

und Ideale verletzen. Die Beziehung zum humanoiden Roboter hat ihre Weltsicht
verdndert.

4. Gedanken iiber das Un-Menschliche - ein Resiimee

Indem der Film ,,Ich bin dein Mensch® die Spezies des Homo sapiens und des Homo
technologicus auf Augenhohe gegeniibergestellt, erfolgt eine interkulturelle Ver-
handlung der Mensch-Maschinen-Beziehung. Das gelingt dem Film, indem er die
Begegnungen zwischen Tom und Alma bereits in den ersten Szenen nicht nur durch
Fremdzuschreibungen Toms zeichnet, sondern auch das gegenseitige Nicht-Ver-
stehen von Mensch und Maschine betont. Zum einen hebt er dabei das Bild vom
Menschen hervor, der sich selbst fremd ist; zum anderen bereitet er die zuneh-
mende Entfremdung des Menschen von seinen Mitmenschen vor, die aus der Be-
ziehung zum kiinstlichen Menschen heraus entsteht. Als Verkorperung des eigenen
Unbewussten verhilft der humanoide Roboter dem Menschen zu einer Konstitution
seiner Seele, die sich - wie Kristeva es in Bezug auf Plotin herausstellt - im Ideal
selbst liebt.* Es bildet sich in diesem Prozess jene ,abendlandische Innerlichkeit
ab, die den Raum des Alleinseins mit der eigenen Psyche begriindet.“* Die Bezie-
hung zum Un-Menschlichen ermdoglicht es dadurch, dem Narzissmus wieder zu be-
gegnen und so den verlorengegangenen Diskurs der Liebe wieder zu beleben.*
Kristeva sieht in Narziss einen Aullerirdischen, der sich danach sehnt, die Liebe
neu zu entdecken und stellt fest, dass wir Menschen alle E. T.s seien und dass ,die
Sprache, die diesen Entwurzelten des psychischen Raumes [Narziss, Anm. FZ] ge-
fligig macht und uns ihn lieben 14Rt, immer imaginér bleibt. Musik, Film, Roman.
Mehrwertig, unentscheidbar, unendlich. Eine permanente Krise.“*® Es ist dieser
Weg zur eigenen Innenwelt des Menschen und die daraus resultierende Entfrem-
dung von seinen Mitmenschen, die filmisch im imaginierten Begegnungsszenario
zwischen Mensch und Maschine entworfen wird. Letztere ist fiir Alma ein Grund
dafiir, die Rechte fiir Humanoide und die Liebe durch sie in ihrem Gutachten abzu-
lehnen. Dort schreibt sie am Ende des Studienzeitraums:

Wenn wir die Humanoiden als Ehepartner zulassen, schaffen wir eine Gesellschaft
von Abhdngigen - satt und miide von der permanenten Erfiillung ihrer Bediirfnisse
und der abrufbaren Bestdtigung ihrer eigenen Person. Was wdre da noch der Antrieb,
sich mit herkommlichen Individuen zu konfrontieren, sich selbst hinterfragen zu
miissen, Konflikte auszuhalten, sich zu verdndern. Es steht zu befiirchten, dass jeder,

4 Vgl. Kristeva: Geschichten von der Liebe, S. 109.

“  Ebd., S. 363.

* Vgl. zum verlorengegangenen Diskurs der Liebe: Ebd., S. 367.
4 Ebd., S. 368f.

159



160

Finja Zemke

der langer mit einem Humanoiden gelebt hat, unfdhig sein wird zum normalen
menschlichen Kontakt. (1:35:23-1:35:58)

Es ist der Verlust einer Auseinandersetzung mit verschiedenen menschlichen Per-
spektiven, der sie die Zulassung humanoider Roboter als Liebespartner:innen ab-
lehnen lédsst. Auch wenn der Maschinenmensch vermeintlich der bessere Lebens-
partner zu sein scheint, wenn er gliicklich macht und das Gefiihl des Alleinseins
nimmt, fragt Alma in ihrem Gutachten weiter: ,,Doch ist der Mensch wirklich ge-
macht fiir eine Befriedigung seiner Bediirfnisse, die per Bestellung zu haben ist?
Sind nicht gerade die unerfiillte Sehnsucht, die Phantasie und das ewige Streben
nach Gliick die Quelle dessen, was uns zum Menschen macht?“ (1:35:03-1:35:20) Der
Film tragt mit der Imagination einer vertraut aussehenden Maschine, die als Aus-
druck des menschlichen Unbewussten fiir die unerfiillten Wiinsche und Sehn-
stichte im Leben eines Menschen steht, zum Diskurs um die Liebe und die kiinstli-
che Intelligenz bei. Er zeichnet den humanoiden Roboter dabei als eine Verkorpe-
rung des Fremden in uns selbst. So heif3t es bei Kristeva:

Aufbefremdliche Weise ist der Fremde in uns selbst: Er ist die verborgene Seite unserer
Identitdt, der Raum, der unsere Bleibe zunichte macht, die Zeit, in der das Einver-
standnis und die Sympathie zugrunde gehen. Wenn wir ihn in uns erkennen, verhin-
dern wir, daf$ wir ihn selbst verabscheuen.*

Schraders Film grenzt den humanoiden Roboter weder als Fremden aus, noch
nimmt er seine Existenz unreflektiert hin.* Der fiktive Entwurf eines humanoiden
Roboters als Verkdrperung des eigenen Unbewussten - der uns das stindige Ver-
triebensein und die Entfremdung zum eigenen Selbst aufzeigt - verhilft uns Men-
schen zu einem distanzierten Blick auf uns selbst, der die Imagination und das Den-
ken und somit den Impuls der Kultur ermdglicht.* Die Folgen der technischen Re-
produktion, so das filmische Gutachten, werden uns Menschen womdglich erst
Jahre spater bewusst.

Narziss stirbt durch die Erkenntnis seiner Selbstliebe und bleibenden Einsamkeit.
In seiner Referenz auf den Mythos stellt sich auch fiir den Film die Frage, ob in der
kiinstlichen Liebe der Tod des Menschen liegt. Auf eine Weise deutet sich dieser
mit der Entfremdung der Protagonistin von ihren Mitmenschen durch das Leben
mit einem Humanoiden an. Die Figur des Fremden wird zudem hiufig vom Tod

47 Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 11.

In Anlehnung formuliert an: Liebert/Neuhaus/Paulus u.a.: ,Vorwort“, S. 12. - Die Herausgeber:in-
nen stellen die Wichtigkeit eines solchen Umgangs mit kiinstlicher Intelligenz heraus.

Nach Kristeva ist es die Entfremdung zum eigenen Selbst - hervorgerufen durch das stindige Ver-
triebensein - die den Impuls der Kultur ermdglicht. Vgl. Kristeva: Fremde sind wir uns selbst, S. 23.

48

49



»Ich spiele hier Theater”

begleitet™ - so begleitet auch die Auseinandersetzung mit dem Maschinenmen-
schen in Schraders Film der Tod: in iibertragenem Sinne der Verlust von Almas
menschlicher Liebe, ihre Angst, wie ihr Vater einsam zu sterben, wie ihre Erinne-
rung an ihren toten Fotus. Am Ende kehrt Alma an den dédnischen Ort Kongsmark
zurlick, wo sie auf Tom trifft, der dort auf sie gewartet hat, nachdem sie ihn gebeten
hat, in die Fabrik zuriickzugehen. Sie erzdhlt ihm von ihrer Jugendphantasie, da-
von, dass sie frither die Augen geschlossen habe und sich nach Thomas gesehnt
habe; aber immer, wenn sie die Augen wieder ge6ffnet hat, war sie allein. Nach
dieser Erzahlung schlief3t sie ihre Augen und der Film endet (vgl. 1:38:23-1:39:44).
In Rilkes Herbst-Gedicht heif$t es nach den im Film zitierten Versen weiter: ,,Wer
jetzt kein Haus hat, baut sich keines mehr. / Wer jetzt allein ist, wird es lange blei-
ben“.** In diesem Sinne ist es neben der Einsamkeit und Leere der Verlust eines
geborgenen Zuhauses, einer Bleibe, der aus der Beziehung zum Maschinenmen-
schen hervorgeht; er vermag die Einsamkeit und Leere fehlender menschlicher Be-
ziehungen nicht zu nehmen. In der Vollendung - im scheinbaren Ideal - liegt zu-
gleich das Ende. Die kiinstliche Liebe wird zur Voll-Endung des Menschen.

Kurzbiografie

Finja Zemke (M.A./M.Ed.) ist seit April 2020 wissenschaftliche Mitarbeiterin am
Institut fiir Germanistik an der Universitdt Hamburg und arbeitet im Team der Wal-
ter A. Berendsohn Forschungsstelle fiir Exilliteratur. Zu ihren Forschungsschwer-
punkten gehoren u. a. Narrative von Flucht, Exil und Migration, Literatur und La-
gererfahrungen sowie Avantgardeédsthetiken. In ihren Lehrveranstaltungen unter-
richtet sie schwerpunktmiig zudem das Feld der Kinder- und Jugendliteratur. In
ihrem Promotionsprojekt untersucht sie Denkbilder des Theaters als Reflexion von
Exilerfahrungen. Publikationen (Auswahl): ,Wenn Du {iber Menschen schreibst,
schreibst Du auch Gender® oder: , Literarisches Schreiben muss demokratisch sein®
- Finja Zemke im Gesprich mit Rosa Yassin Hassan iiber Literatur, Gender und Exil.
In: Exilograph 30 (2023): Flucht und Gender. Geschlechtsspezifische Perspektiven auf
Exilgeschichten. Hg. v. Doerte Bischoff; ,Bin ich auch weder Mann noch Frau“. Iden-
titdt und Menschenrechte in H. G. Adlers Aufzeichnung einer Displaced Person. In:

% Vgl. Gutjahr: ,Fremde als literarische Inszenierung®, S. 54.

8 Rainer Maria Rilke: ,Herbsttag”. In: Ders.: Gesammelte Werke Bd. II: Gedichte. Zweiter Teil. Hier: Das
Buch der Bilder. Leipzig: Insel-Verlag 1930, S. 51.

161



162

Finja Zemke

Exilograph 30 (2023): Flucht und Gender. Geschlechtsspezifische Perspektiven auf Exilge-
schichten. Hg. v. Doerte Bischoff; ,In der Erinnerung bin ich Ukrainer, bin ich
Russe, bin ich Shloymo®“. Transnationales (Ge)Denken im Angesicht des Krieges.
In: Exilograph 29 (2022): Resonanzen des Krieges gegen die Ukraine. Gewaltge-
schichte(n), Flucht und Exil in Literatur und Performance-Kunst. Hg. v. Doerte Bi-
schoff; Editorial. In: Exilograph 28 (2020): Fernes Grab. Totengedenken angesichts von
Exil und Migration. Hg. v. Doerte Bischoff.



	„Ich spiele hier Theater“
	Der Maschinenmensch als Metapher des Fremden in uns selbst am Beispiel von Maria Schraders Verfilmung Ich bin dein Mensch (2021)

	Zusammenfassung
	Abstract
	1. Mensch und Maschine – das Eigene und das Fremde
	2. Die Maschine als Metapher des Fremden in uns selbst
	3. Das Fremde im Eigenen und die Künstlichkeit im Spiegel der Kunst
	4. Gedanken über das Un-Menschliche – ein Resümee

