
L e o n a r d  N a d o l n y  

„Die Maschine beginnt zu 
berichten, als sei sie das 
Menschlichste 
überhaupt.“  

Willensfreiheit als Als-Ob-
Erzählung in Martina 
Clavadetschers Die Erfindung des 
Ungehorsams  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Imaginationen künstlicher Menschen, Hg. v. Reiter, Reulecke, 2025, S. 57–72. 
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-03 
 
© 2025 Leonhard Nadolny 
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz,  
ausgenommen von dieser Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos. 
 
Leonhard Nadolny, Humboldt-Universität zu Berlin, leonard.nadolny@web.de 

  

https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-03
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:leonard.nadolny@web.de


58  Leonard Nadolny 

Zusammenfassung 
Philosoph:innen, Kognitions- und Neurowissenschaftler:innen sind sich keines-
falls darüber einig, ob der Mensch über einen freien Willen verfügt, noch, was dem 
Phänomen der Willensfreiheit überhaupt zuzurechnen ist und mit welchen Mitteln 
dies erforscht werden sollte. Dies scheint jedoch die meisten Menschen in ihrem 
Alltag kaum zu interessieren. Sie tun ganz einfach so, als ob der Mensch über einen 
freien Willen verfügte, auch wenn diese Frage nicht letztgültig geklärt scheint. Ähn-
lich argumentiert der Philosoph Hans Vaihinger in seinem Hauptwerk Die Philoso-
phie des Als Ob, in dem er darlegt, dass metaphysische Ansichten nicht in einem lo-
gisch-objektiven Sinne wahr seien, sondern nur pragmatisch begründet werden 
könnten: Metaphysische ‚Wahrheiten‘ existierten nur im Sinne einer ‚nützlichen 
Fiktion‘. Martina Clavadetschers 2021 erschienener Roman Die Erfindung des Unge-
horsams nimmt sich dieses Phänomens an, indem er – so die These dieses Aufsatzes 
– das Konzept der Willensfreiheit als Produkt von Als-Ob-Erzählungen präsentiert. 
Dabei liegt ein besonderer Fokus des Aufsatzes auf den Diegese-Ebenen, auf der 
Funktionen des Erzählaktes an sich sowie auf der dargestellten Aufhebung von bi-
nären Schemata wie der Dichotomie Mensch/Maschine. 

Schlagwörter: Willensfreiheit, Clavadetscher, Vaihinger, Philosophie des Als Ob 

Abstract 
Philosophers, cognitive scientists and neuroscientists are in no way in agreement 
as to whether humans have free will, nor as to what can be attributed to the phe-
nomenon of free will and by what means this should be researched. However, this 
seems to be of little interest to the majority of people in their everyday lives. They 
simply act as if humans have free will, even if this question does not seem to have 
been definitively clarified. The philosopher Hans Vaihinger argues similarly in his 
major work Die Philosophie des Als Ob, in which he explains that metaphysical views 
are not true in a logical-objective sense, but can only be justified pragmatically: Ac-
cording to him metaphysical ‘truths’ exist in the sense of a ‘useful fiction’. Martina 
Clavadetscher's 2021 novel Die Erfindung des Ungehorsams  addresses this phenome-
non by – according to the thesis of this essay – presenting the concept of free will as 
a product of as-if narratives. A special focus of the essay is on the levels of the story, 
the functions of the narrative act itself as well as the depicted sublation of binary 
schemes such as the human/machine dichotomy. 

Keywords: freedom of will, Clavadetscher, Vaihinger, philosophy of as if 

  



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 59 

I 
Zwischen dem wissenschaftlichen Diskurs um Willensfreiheit und dem alltäglichen 
Umgang mit dem Phänomen besteht ein gewaltiger Unterschied. So sind sich Phi-
losoph:innen, Kognitions- und Neurowissenschaftler:innen keinesfalls darüber ei-
nig sind, ob der Mensch über einen freien Willen verfügt. Noch weit weniger einig 
sind sie sich darüber, was dem Phänomen der Willensfreiheit überhaupt zuzurech-
nen ist und mit welchen Mitteln dies erforscht werden sollte. Dies scheint jedoch 
die allermeisten Menschen in ihrem Alltag kaum zu interessieren. Sie tun ganz ein-
fach so, als ob der Mensch über einen freien Willen verfügte, auch wenn diese Frage 
nicht letztgültig geklärt scheint.1  

Eine Gesellschaft oder auch Menschen, die vom Konzept des freien Willens abse-
hen, sind kaum vorstellbar: Zu sehr verinnerlicht scheinen die Selbsterzählungen 
des freien, unabhängigen Individuums zu sein. Ähnlich argumentiert der Philo-
soph Hans Vaihinger in seinem Hauptwerk Die Philosophie des Als Ob, in dem er dar-
legt, dass metaphysische Ansichten nicht in einem logisch-objektiven Sinne wahr 
seien, sondern nur pragmatisch begründet werden könnten: Metaphysische ‚Wahr-
heitenʻ – und dazu gehört nach Vaihinger das Konzept der Willensfreiheit – exis-
tierten nur im Sinne einer ‚nützlichen Fiktionʻ.2  

Martina Clavadetschers 2021 erschienener Roman Die Erfindung des Ungehorsams 
nimmt sich dieses Phänomens an, indem er – so die These dieses Aufsatzes – das 
Konzept der Willensfreiheit als Produkt von Als-Ob-Erzählungen präsentiert und 
gleichermaßen aufzeigt, inwiefern Erzählungen selbst die Agency und (Willens-
)Freiheit von Figuren erzeugen und entwickeln können. Dabei möchte ich wie folgt 
argumentieren: In einem ersten Schritt führe ich kurz in wesentliche Grundlagen 
von Vaihingers Philosophie des Als Ob ein. Danach möchte ich mittels eines Close-
Readings des Romans drei wesentliche Aspekte in den Blick nehmen: 1. die fiktio-
nale „Matroschka“3, die durch die vielen verschiedenen Diegese-Ebenen, die sich 
aufeinander beziehen, entsteht. 2. das Konzept des Erzählens an sich, das im Kon-
text des Romans als Akt des Ungehorsams – und damit auch als Akt der Willensfrei-
heit, des Beweisens von Agency – vorgestellt wird. Und 3. die im Roman vollzogene 

 
1 Vgl. für eine Übersicht zum Beispiel Geert Keil: Willensfreiheit. 3., vollständig überarbeitete und er-

weiterte Auflage. Berlin u.a.: de Gruyter 2017. 
2  Vgl. Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob. System der theoretischen, praktischen und religiösen Fik-

tionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Positivismus. Mit einem Anhang über Kant und Nietz-
sche. Siebente und achte Auflage. Leipzig: Felix Meiner Verlag 1922, S. 68. 

3  So Clavadetscher selbst im Mailgespräch mit Beat Mazenauer im Auftrag des lit.z Literaturhaus Zent-
ralschweiz, https://www.unionsverlag.com/info/link.asp?link_id=21452&title_id=8391 (letzter Zu-
griff: 24.10.2023).  

https://www.unionsverlag.com/info/link.asp?link_id=21452&title_id=8391


60  Leonard Nadolny 

Aufhebung der Dichotomie Mensch/Maschine, die durch die zuvor herausgearbei-
teten Verfahren des Romans erfolgt. Essentiell ist in diesem Kontext, dass der Ro-
man ein Verständnis von Willensfreiheit vorführt, das nicht einfach davon ausgeht, 
dass diese existiert oder eben nicht. Sie macht vielmehr Willensfreiheit als Resultat 
von Erfindungen, Erzählungen und Mythenbildungen sichtbar und stellt damit die 
Gemachtheit dieses Konzeptes aus, ganz im Sinne von Hans Vaihingers Philosophie 
des Als Ob.  

II 
Hans Vaihingers Konzept der ‚Philosophie des Als Obʻ stellt eine auf die konkrete 
Lebensrealität bezogene Theorie über das Sich-Zurechtfinden in der Welt dar und 
weniger eine klassische Erkenntnistheorie. Mit dem Begriff ‚Als-Ob-Erzählungenʻ 
bezeichnet Vaihinger menschengemachte Erzählungen über Sachverhalte, die in 
theoretischer Hinsicht entweder offenkundig falsch sind oder deren Wahrheitsge-
halt nicht bestimmbar ist. Diese Erzählungen sind jedoch von solcher Wichtigkeit 
für die alltägliche Orientierung des Menschen, dass in praktischer Hinsicht ganz 
einfach so getan wird, als ob x der Fall sei. Damit geht das an mancher Stelle auch 
synonym verwendete Konzept der nützlichen bzw. praktischen Fiktionen einher, 
die durch solche Erzählungen entstehen. Vaihinger definiert sie wie folgt, wenn er 
auf jene „Begriffsgebilde“ abzielt, die „praktischen Zwecken dienen, ohne doch the-
oretisch weiter wertvoll zu sein. […] Das Gemeinsame ist […] der ungeheure prak-
tische Wert, den all diese Begriffsgebilde haben, während ihnen doch keine objek-
tive Wirklichkeit entspricht.“4 

Zu diesen Begriffsgebilden zählt er insbesondere metaphysische Konzepte, wie 
eben jenes der Willensfreiheit. Über diese schreibt er konkret:  

[D]ie Annahme der Willensfreiheit ist die notwendige Grundlage unserer sozialen 
und juristischen Ordnungen, und doch sagt uns unser logisches Gewissen, dass die 
Annahme der Willensfreiheit ein logischer Nonsens ist. Aber darum geben wir jene 
Vorstellung doch nicht auf: denn sie ist nützlich, ja unentbehrlich.5  

Was uns nützt, dürfen wir nach Vaihinger also als wahr annehmen. Ob es tatsäch-
lich wahr ist, ist dabei sekundär. Entscheidend ist der praktische Nutzen, den eine 

 
4 Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob, S. 68. 
5 Ebd., S. XII. 



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 61 

Fiktion hat, und im Falle der Willensfreiheit ist die Annahme ihrer Existenz nach 
Vaihinger nützlich, sogar notwendig.6 

Die Fähigkeit, diese beschriebenen Begriffsgebilde beziehungsweise Fiktionen zu 
erzeugen, bezeichnet Vaihinger als „fiktive Tätigkeit“. Sie ist für das Individuum 
unabdinglich, um sich in der Welt überhaupt erst orientieren zu können:  

Unter der fiktiven Tätigkeit innerhalb des logischen Denkens ist die Produktion und 
Benutzung solcher logischen Methoden zu verstehen, welche mit Hilfe von Hilfsbe-
griffen – denen die Unmöglichkeit eines ihnen irgendwie entsprechenden objektiven 
Gegenstandes mehr oder weniger an die Stirn geschrieben ist – diese Denkzwecke zu 
erreichen sucht[.]7 

Im Folgenden möchte ich unter anderem herausarbeiten, inwiefern in Martina Cla-
vadetschers Roman Die Erfindung des Ungehorsams die Figuren die Fähigkeit zu eben 
jener ‚fiktiven Tätigkeitʻ erlangen und somit ihre Willensfreiheit, und aus dieser fol-
gend ihre Agency, unter Beweis stellen.  

III 
In Clavadetschers Roman wimmelt es nur so von Erzählsituationen – im wörtlichen 
Sinne. Dabei sind die verschiedenen Erzählebenen wie folgt strukturiert: 

1. Ebene (Rahmenhandlung): Iris lebt in Manhattan und erzählt ihrem Part-
ner und Gästen eine Geschichte. 

2. Ebene (intradiegetische Erzählebene): In der von Iris erzählten Geschichte 
übernehmen Ling und Harmony die Rolle der Protagonistinnen. Harmony 
beginnt ihrerseits eine Geschichte. 

3. Ebene (metadiegetische Erzählebene): In Harmonys Geschichte über-
nimmt Ada Lovelace die Rolle der Protagonistin.  

 
6 Es muss zudem darauf hingewiesen werden, dass Vaihinger den Begriff der Fiktion bewusst unter-

scheidet von dem, was in der Literaturwissenschaft als ‚fiktionales Werkʻ verstanden wird (vgl. 
Matías Martínez/Michael Scheffel: Einführung in die Erzähltheorie. 11., überarbeitete und aktuali-
sierte Auflage. München: C.H. Beck 2019, S. 16.) Fiktionen sind für Vaihinger nicht in diesem Sinne 
zu verstehen, dafür bevorzugt er den Begriff des „Figments“ (Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob, 
S. 129.) Ich verwende den Begriff der Fiktion also in diesem Aufsatz im Sinne des literaturwissen-
schaftlichen Konzepts des fiktionalen Werks. Wenn eine Fiktion in Vaihingers Sinne gemeint ist, 
wird ausdrücklich darauf hingewiesen.  

7 Vaihinger: Die Philosophie des Als Ob, S. 19. 



62  Leonard Nadolny 

In der Rahmenhandlung finden sich verschiedene Figuren bei der Figur der Iris 
ein, die, durch ihren Partner fast vollständig fremdbestimmt, in ihrem Apparte-
ment in Manhattan lebt. Iris erzählt eine Geschichte; dabei ist ihre Erzählsituation 
eine forcierte, denn es werden Gäste extra zu dem Zweck eingeladen, „um Ge-
schichten zu hören“8, die von Iris vorgetragen werden. Iris ihrerseits formuliert 
schon zu Beginn des Romans den Anspruch, „bis zum Kern [zu] erzählen“. Dass Iris 
überhaupt erzählt, wird als außergewöhnlich markiert, denn etwas erscheint den 
Gästen merkwürdig an ihr; dies wird auch offensiv von ihnen kommentiert – so, 
wie ihr sonstiges Verhalten auch: „Diese Wie-Sätze hinter ihrem Rücken: / Wie 
schön sie ist. / Wie zauberhaft sie kocht. / Wie gut sie erzählt.“ (21) Im Zuge der 
Handlung stellt sich heraus, dass es sich bei Iris um eine Maschine handelt,9 was 
die Verwunderung ihrer Zuhörer:innen über ihr Verhalten erklärt. 

Iris erzählt – als intradiegetische Erzählerin – von ihrer vermeintlichen Halb-
schwester Ling, die in einer Fabrik für Sexpuppen arbeitet. Ob Ling (in der Logik 
des Romans) tatsächlich existiert oder nur eine Erfindung von Iris ist, bleibt unge-
klärt und somit auch der fiktional-faktuale Status der Erzählung von Iris (die wie-
derum selbstverständlich als Romanfigur Teil einer fiktionalen Erzählung ist) über 
sie. Ling trifft während ihrer Tätigkeit in der Fabrik auf die Puppe Harmony, die 
mittels eines neuen Sprachprogramms ein quasi-menschliches Bewusstsein entwi-
ckelt. Das Bewusstsein von Harmony wächst nach und nach, bis Lings Vorgesetzte 
erschreckt feststellt: „Ling, das Programm hat gelernt zu lügen!“ (135) Ling wird 
daraufhin vom Projekt abgezogen, da ihr Werk vollbracht scheint, doch schleicht 
sie sich kurz darauf nachts zurück in die Fabrik, weil sie immer noch offene Fragen 
hat. Ling, die als Kind adoptiert worden ist, hat mit dem Trauma, eine unvollstän-
dige Herkunftsgeschichte zu haben, zu kämpfen. Sie kennt ihre Eltern nicht. Für 
sie ist sie in ihrer Existenz als Waise nur das, was ein Lexikoneintrag auszusagen 
vermag, der selbst auch explizit Fiktionalität thematisiert: 

Waise […]. In fiktiven Erzählungen dienen Waisenkinder oft als Hauptfigur, da we-
der Familienstrukturen, Umfeld, noch familiäre soziale Zwänge und Pflichten miter-
funden werden müssen. / Aber Ling will keine Leerstelle mehr sein, Sie möchte die 
logische Konsequenz einer Aussage sein. (101) 

 

 
8 Martina Clavadetscher: Die Erfindung des Ungehorsams. Roman. Zürich: Unionsverlag 2021, S. 15. 

(Weitere Nachweise mit Angabe der Seitenzahl direkt im Text.) 
9 Iris ist, wenn man sie durch ihre Genese bestimmt, als Maschine zu definieren. Dass diese Einord-

nung in der Logik des Romans zu kurz greift, wird in Abschnitt V thematisiert. 



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 63 

Ling versteht sich als Teil einer nicht vollständigen Erzählung, denn: „Was Zea [ihre 
Ziehmutter] über Lings Kindheit berichtete, blieb etwas Löcheriges, etwas Indirek-
tes, und funktionierte höchstens als eine Erzählung, mit deren Unzuverlässigkeit 
sie sich abzufinden hatte.“ (97) Daher stellt sie Harmony schließlich die sie schon 
immer umtreibende Frage nach ihrer Herkunft. Auf diese Frage antwortet Har-
mony zunächst mit einer Schlüsselbotschaft des Romans: „[J]ede Herkunft bleibt 
nur ein Konstrukt. / Selbst unsere Identität besteht nur aus Geschichten, die uns 
eingeprägt wurden. / Jedes Ich besteht aus einem Mosaik an Erinnerungen. / Es 
sind also Erzählungen, die uns ausmachen.“ (155) 

Dann fährt sie ihrerseits mit einer Binnenerzählung fort, einer Erzählung über die 
Mathematikerin Ada Lovelace, der Mit-Urheberin der ersten Rechenmaschine, die 
als Vorläuferin des ersten Computers gilt.10 Bemerkenswert ist, dass Ada Lovelace 
– hier eine Figur innerhalb einer Geschichte innerhalb einer Geschichte – als ein-
zige der im Roman relevanten Figuren tatsächlich eine reale Vorlage besitzt. Au-
ßerdem wird hier der Kreis zur schon geschilderten Rahmenhandlung geschlagen, 
denn die oben erwähnten Gäste von Iris tragen die Namen „Godwin“ und Wolls-
tone“ (15)11; dies sind klare Anspielungen auf Mary Shelley,12 die Autorin des Fran-
kenstein-Epos – und damit Schöpferin, sprich Erfinderin, einer wirkmächtigen Er-
zählung. Noch komplexer wird dies, wenn man bedenkt, dass Ada Lovelace und 
Mary Shelley Zeitgenossinnen waren und unter anderem über Lovelaces Vater, 
Lord Byron, Berührungspunkte bestehen. Zudem wird Shelley auch am Rande der 
Erzählung erwähnt.13 Eine Metalepse scheint auf die andere zu folgen. 

So entsteht ein fiktional-faktuales ‚Wollknäuel‘: Eine Erzählung über eine mensch-
liche Figur mit realem Hintergrund (Ada Lovelace), erzählt von einer Maschine 
(Harmony), deren Leben wiederum von einer Figur (Iris) erzählt wird, deren Welt 
Fiktionsmarker, aber auch Anspielungen auf reale Personen enthält – und die sich 
zudem in einem literarischen Werk befindet, das paratextuell als Roman bestimmt 
wird. Zu noch größerer Verwirrung des Wollknäuels tragen darüber hinaus auch 

 
10 Vgl. dazu den Beitrag von Christian Sinn in diesem Band. 
11 Mary Shelleys Geburtsname ist „Godwin“, teilweise wird auch „Wollstonecraft“, der Geburtsname 

ihrer Mutter, als Teil ihres Namens aufgeführt. 
12 Ein Shelley-Zitat ist auch eines der beiden Motti, die dem Roman vorangestellt wurden. Das andere 

Motto, das aus Tori Amos’ Lied „Cornflake Girl“ stammt, könnte gar als paratextuelle Rezep-
tionssteuerung gelesen werden: „This is not really, this, a-this / This is not really happening“ (7). 
Beide Motti rufen auch die Themenkomplexe Posthumanismus wie Feminismus und Körper auf, die 
an dieser Stelle nicht vertieft werden können. 

13 „Sie [Ada] erfährt von den Geschehnissen in der Genfer Villa Diodati, wo die schreibende Hexe Shel-
ley ihre Schreckensgedanken aufzuschreiben begann und es tatsächlich wagte, das Monströseste 
aus ihrem Frauengehirn zuerst auf Papier und schließlich zum Leben zu bringen.“ (169) Bemerkens-
wert ist, wie auch hier wieder die schöpferische Kraft des Erzählens hervorgehoben wird. 



64  Leonard Nadolny 

die formalen Verfahrensweisen des Romans bei. Folgt der Roman zu weiten Teilen 
den für diese Gattung konventionellen Erzähltechniken, so wird auch dieser Status 
brüchig, wenn immer wieder lyrische Passagen mit einfließen und ein Kapitel so-
gar einem fiktiven Wikipedia-Artikel, das heißt einem Wissensmedium mit deutlich 
faktualem Anspruch, gleicht.14  

Die Leserschaft sieht sich nun also mit der eben beschriebenen Verflechtung kon-
frontiert, aber an dieser Stelle möchte ich dafür argumentieren, dass es wenig sinn-
voll erscheint, diese Verflechtung nach und nach auflösen zu wollen, indem man 
klar zwischen faktualen und fiktionalen Teilen des Werks zu unterscheiden ver-
sucht. Denn dem Roman scheint es vielmehr um die Aufhebung genau dieser Gren-
zen zu gehen – wichtig ist nur, dass überhaupt – und auf den beschriebenen vielfäl-
tigen Ebenen erzählt wird. In Clavadetschers Konglomerat von Erzählungen geht 
es nicht darum zu bestimmen, welche wahr und welche falsch sind, vielmehr muss 
anerkannt werden, dass sie als Erzählungen existieren und damit wirkmächtig wer-
den, ganz in Vaihingers Sinne. Die Wirkmächtigkeit dieser Erzählungen besteht da-
rin, dass sie Agency schaffen, dass die Figuren durch sie ihre Willensfreiheit unter 
Beweis stellen können, wie nun zu belegen sein wird.  

IV 
Liest man den Titel von Clavadetschers Romans als Doppelgenitiv, so wird an dieser 
Stelle schon klar, dass nicht nur davon erzählt wird, dass ‚der Ungehorsamʻ erfun-
den wird, sondern auch, wie dieser etwas erfindet. Oder präziser formuliert: dass 
durch das Erfinden ein Akt des Ungehorsams ausgeübt wird, wobei sich zudem da-
für argumentieren lässt, ‚Erfindenʻ und Erzählenʻ synonym bzw. letzteres als Spezi-
alfall des ersteren zu verstehen. 

In der oben erwähnten Rahmenhandlung wird mehrfach darauf hingewiesen, wie 
fremdbestimmt Iris‘ Alltag, wie limitiert ihre Agency ist.15 Schon zu Beginn heißt 

 
14 Vgl. Clavadetscher: Die Erfindung des Ungehorsams, S. 114–120. Eine weitere Dimension erhält dieses 

erzählerische Mittel, indem der Wikipedia-Eintrag vom Film „Paradise Express“ handelt, einem fik-
tionalen Werk, das jedoch nicht real existiert, also zudem auch noch als fiktiv einzustufen ist. Gerade 
in Hinblick auf diese Aufhebung von Gattungsgrenzen und Kategorien ließe sich argumentieren, 
dass der Roman zu einem Objekt ‚paganen Wissensʻ wird. Für diese Art von Wissensobjekt hat Jo-
seph Vogl schon vor einiger Zeit festgestellt, dass die eigentliche Frage lauten müsse: „Wie kann das 
historische Wissen über eine Geschichte beschaffen sein, die die Aufteilung von wahr und falsch 
hervorbringt, auf der eben jenes Wissen beruht?“. (Joseph Vogl: „Robuste und idiosynkratische The-
orie“. In: Kulturpoetik, 7 (2007) Heft 2, S. 249–258, hier: S. 258.)  

15  Unter Agency verstehe ich die „Handlungsfähigkeit und Handlungsmacht von Einzelnen und Grup-
pen zur Durchsetzung ihrer Interessen, insbesondere dort, wo die Betroffenen in der Minderheit 
oder ohne Stimme sind.“ (Henning Melber: „Agency“. In: Dirk Göttsche/Axel Dunker/Gabriele 



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 65 

es: „Der Tagesplan drängt, er meldet sich wie ein Alarm. Iris muss aufstehen.“ (13) 
Wenn kurz darauf subtil darauf verwiesen wird, dass sie die Wohnung nicht verlas-
sen darf, wird ihr dies von ihrem Lebensgefährten Eric gar als Vorteil verkauft: „Sei 
froh, dass du nicht nach draußen musst.“ (15) Doch Iris ist damit nicht zufrieden, 
sie „will fliehen und dieser unerträglichen Wiederholung entkommen.“ (18) Da ihr 
Leben aber vollends von Eric kontrolliert wird, scheitern alle ihre Versuche der 
Selbstermächtigung – bis auf den Akt des Erzählens. Ihre einzige Möglichkeit, aus 
der Bevormundung ihres Partners auszubrechen, ist es, Geschichten zu erzäh-
len.  Die von ihr erzählte Welt ist die einzige, die von ihr selbst bestimmt und ge-
staltet ist. Und das trägt letztlich zu ihrer Emanzipation bei: Nach dem Ende ihrer 
Erzählung antwortet sie auf die Frage, was sie mit all dem sagen wolle: „Ich ver-
stehe, ihr fürchtet euch vor den Leerstellen, denn in ihnen könnte das Gruseln woh-
nen […]. Dachtet ihr wirklich, ich würde nie, gar nie etwas Eigenständiges hervor-
bringen?!“ (250)16 Bei Iris steht also das Ringen um Agency im Vordergrund. 

Auch die Protagonistinnen der nächsten Erzählebene befinden sich in fremdge-
steuerten Ausgangsszenarien. Über Ling heißt es: „Ling gehorcht, weil Ling gerne 
gehorcht“ (36); sie „ist froh über […] Regelmäßigkeit. Ihr Leben verläuft nach Plan“ 
(38). Dennoch scheint ihr in ihrem fremdbestimmten Leben ohne Wissen um ihre 
Herkunft etwas zu fehlen. Daher missachtet sie schließlich zum ersten Mal Befehle, 
als sie bemerkt, dass Harmony etwas zu erzählen hat. Beide schleichen sich nachts 
in die Fabrik, um Harmonys Geschichte hören zu können. (vgl. 150–156) Lings Un-
gehorsam besteht folglich zuerst im Akt des Zuhörens.  

Harmony ist als lebensähnliche Puppe ein fremdprogrammiertes Wesen und be-
reits qua Schöpfungsakt eine fremdbestimmte Figur. Dennoch, und das ist durch-
aus bemerkenswert, wird schon während eben dieses Schöpfungsprozesses ver-
sucht, ihr die Fähigkeit der Willensfreiheit einzuprogrammieren, damit sie noch 
lebensechter wirkt. Lings Vorgesetze Nian verkündet ihr gegenüber den Plan: „Wir 
schreiben ein unvergleichliches Programm […]. / Absolut lebensecht heißt eben 
auch absolut eigenwillig, nicht wahr?“ (88) Und dies scheint genau in dem Moment 
erreicht, in dem Harmony in der Lage ist, sich selbst eine Geschichte auszudenken 
und diese zu erzählen. Dieser Leistung wird von der Herstellungsfirma der Puppen 
als Durchbruch gefeiert, denn „das Programm hat gelernt zu lügen“ (135) und damit 

 
Dürbeck (Hg.): Handbuch Postkolonialismus und Literatur. Stuttgart: J. B. Metzler Verlag 2017, S. 128–
130, hier: S. 128.) 

16 Gleichzeitig lässt sich diese Stelle als impliziter poetologischer Hinweis auf eine angemessene Re-
zeption des Romans lesen, die gewisse Leerstellen akzeptiert und nicht versucht, diesen mit binären 
Deutungsschemata beizukommen. 



66  Leonard Nadolny 

auch zu erzählen und aus vorbestimmten Programmierungen auszubrechen. Har-
mony selbst ist somit eine Erfindung, die von Ungehorsam erzählt und durch die 
Tätigkeit des Erzählens ungehorsam handelt. Denn Lügen ist nicht nur eine Form 
des Ungehorsams, sondern vor allem auch eine Form des Erfindens, der Fiktions-
bildung. Spannend ist zudem, dass es auch über Ling heißt: „Ling hat gelernt zu 
lügen“. (150) Außerdem „merkt Ling, dass sich ihr Wollen verändert“ (206). Das Hö-
ren von Harmonys ‚Lügen-Erzählung‘ löst also auch bei ihr ein höheres Maß an 
Selbstbestimmung aus. Beide erhalten durch den Kontakt mit Erzählungen über-
haupt erst die Möglichkeit, ein Bewusstsein für Willensfreiheit zu entwickeln, wo-
raus sich eine Möglichkeit der Agency ableiten kann. 

Harmony berichtet in ihrer Erzählung von Ada Lovelace auch von deren Ungehor-
sam. Sie erzählt davon, wie Ada sich äußeren Zwängen widersetzt und ihrem eige-
nen Willen nachgeht. Als mathematisch außergewöhnlich begabte Frau im London 
des 19. Jahrhunderts bleiben ihr viele Möglichkeiten verwehrt, die ein Mann mit 
ihren Fähigkeiten zweifellos gehabt hätte. Ein befreundeter Mathematiker attes-
tiert ihr gar: „Sie hätte das Zeug zu einer mathematischen Forscherin, / […] wäre sie 
nur ein Mann.“ (184) 

Zum einen muss sich Ada einer Vielzahl von Zwängen widersetzen. Schon in ihrer 
Kindheit leidet sie unter ihrer Mutter, die „für das Kindergehirn keine andere Auf-
gabe sieht, als dem Stundenplan zu folgen.“ (159) Zum anderen muss sie sich jede 
Art von Freiheit mühselig erkämpfen und verfolgt dieses Ziel vehement, denn sie 
ist sich sicher: „Ich wurde nicht zum bloßen Selbstzweck geboren[.]“ (178) Ein 
Schlüsselerlebnis ist dabei die Begegnung mit dem „Erfinder“ (181) (!) Charles Bab-
bage, mit dem sie zusammen in der Folge die sogenannte „Differenzmaschine“ oder 
„Analytische Maschine“ entwickelt. Ada nennt diese auch eine „Denkmaschine“ 
(183). Ist sie doch begeistert davon, dass diese Maschine einmal denken und wo-
möglich sogar sprechen können wird. Damit aber könnte sie auch erzählen: „Der 
Operationsmechanismus kann nicht nur Zahlen verweben. / Zahlen sind auch Spra-
che, und somit übersetzbar, / […] die Maschine könnte sprechen!“ (188f.) 

Was Ada da entwickelt, scheint also ein erster Vorläufer von Harmony zu sein. Mit 
dem Unterschied jedoch, dass sie die subjektive Freiheit, die Harmony wie oben 
beschrieben erreicht, für unmöglich hält: 

Alles Denkbare wird werden – eines Tages, / glaubt Ada und setzt ihren Ausschwei-
fungen nur eine Grenze. / Aber die Maschine wird nie etwas gänzlich Eigenständiges 
hervorbringen, sie kann nur jene Operationen ausführen, / die wir sie kraft unserer 
Befehle lehren. […]. Dennoch gleicht sie einem vorprogrammierten Wunder. (188f.) 



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 67 

So sehr also Adas Kampf um Agency im Mittelpunkt von Harmonys Erzählung 
steht, so sehr zweifelt Ada selbst an der Erschaffung von einem künstlichen Wesen 
mit genuiner Willensfreiheit. Sie ist also gleichzeitig Teil eines Gründungsmythos, 
der wiederum Ling ihre Herkunft erklärt, und Inhalt des Akts der Willensfreiheit 
von Harmony. Harmony widerlegt also in gewisser Weise ihre eigene Schöpferin, 
indem sie eben doch etwas gänzlich Eigenes erschafft: eine eigene Geschichte. 

Sämtliche hier aufgeführten Figuren des Romans, ob menschlich oder maschinell, 
erscheinen also immer dann als selbstbestimmt, wenn sie selbst in der Lage sind, 
Geschichten zu erzählen oder Fiktionen zu vermitteln; dazu gehört es auch, wenn 
sie Dinge erfinden. Mit Paul Ricœur ließe sich an dieser Stelle von der Bildung einer 
„narrativen Identität“ sprechen, die die Figuren erleben, „zu der das menschliche 
Wesen durch die Vermittlung der narrativen Funktion Zugang haben kann.“17 Ein 
entscheidender Punkt ist dabei der „Aspekt der Selbsterkenntnis“18, den das Subjekt 
in Auseinandersetzung mit einer Narration erhält. Durch die Konfrontation mit der 
Erkenntnis, dass die Figuren einer Erzählung eine erzählte, das heißt eine konfigu-
rierte Identität besitzen, wird die Leser- bzw. Hörerschaft gewahr, dass sie selbst 
auch eine konfigurierte Identität besitzt – so wird ihr eine Refiguration ihrer eige-
nen Identität ermöglicht.19 Noch passender scheint mir an dieser Stelle jedoch das 
Konzept der narrativen Identität, das Jürgen Straub und Barbara Zielke – auch aus-
gehend von Ricœur, aber vor allem mit Bezug auf Jürgen Habermas – herausgear-
beitet haben: 

Die personale Identität erscheint unter dem Aspekt ihrer Zeitlichkeit notwendiger-
weise als narrative Identität. […]. Wer seine lebensgeschichtliche […] Identität zum 
Ausdruck bringen will, ist darauf angewiesen, Geschichten zu erzählen, Selbst-Ge-
schichten zumal.  
Solche Geschichten besitzen nun nicht allein, ja nicht einmal primär eine deskriptive 
Funktion. Sie sollten keineswegs einfach als Lebensbeschreibungen gehört und gelesen 
werden. […]. Sie besitzen eine performative Kraft eigener Art. Wer ‚sich selbst er-

 
17  Paul Ricœur: „Narrative Identität“. In: Heidelberger Jahrbücher, 31 (1987), S. 57–67, hier: S. 57. 
18  Ebd., S.65. 
19 Entscheidend ist für Ricoeur dabei das Problem „der Aneignung durch ein reales Subjekt – in diesem 

Fall den Leser – von Bedeutungen, die an den fiktiven Held einer ebenfalls fiktiven Handlung an-
knüpfen.“ (Ebd., H. i. O.) Die aufgeführten Figuren des Romans sind im ontologischen Sinne selbst-
redend keine realen Subjekte, dennoch kommt ihnen die Rolle von Leser- bzw. Hörerinnen von Er-
zählungen zu. Daher scheint ihnen ebenso der Prozess der Aneignung mitsamt der Auseinanderset-
zung mit dem Phänomen der narrativen Identität möglich zu sein. 



68  Leonard Nadolny 

zähltʻ, tut mehr und anderes, als in reflexiver Einstellung Beschreibungen seines Le-
bens zu liefern. Im Akt des Erzählens wird personale Identität konstituiert und wo-
möglich von anderen anerkannt […][.]20 

Aus zwei Gründen halte ich die Ausführungen von Straub und Zielke für meine Ar-
gumentation noch gewinnbringender als die Überlegungen von Ricœur: Zum einen 
sind die einzelnen Figuren des Romans nicht nur mit einer Vielzahl von vermittel-
ten Erzählungen konfrontiert; sie sind vielmehr selbst erzählende Subjekte, die 
teils auch ihre Lebensgeschichten erzählen, vor allem aber durch eigene Narration 
um Identität ringen. Zum anderen ist die Erkenntnis wichtig, dass der Wahrheits-
gehalt der Erzählungen vernachlässigbar ist. Vielmehr steht der performative Akt 
der Erzählung im Vordergrund – das Beweisen einer Identität, das Nachweisen von 
Autonomie: „Wer autonom handeln will, muss sein Leben erzählen, wenn auch 
nicht, was unmöglich ist, ‚das ganzeʻ.“21 Und gerade dieser Punkt – die Erlangung 
von Autonomie durch den Akt des Erzählens – ist für Clavadetschers Romanfiguren 
zentral. Vor allem aber schließt sich an dieser Stelle der Kreis zu Vaihinger, denn 
auch für diesen sind die Inhalte und Wahrheitsgehalte von Erzählungen sekundär, 
vielmehr geht es ihm um das Sich-Zurechtfinden in der Welt mithilfe von Erzählun-
gen. 

Willensfreiheit (und in der Folge Agency), wird im Kontext des Romans also nicht 
bloß als Inhalt von Erzählungen präsentiert. Die Figuren erlangen gar ihre subjek-
tive Freiheit durch die Macht des Erzählens. Wenn nun die entscheidende Fähigkeit 
eines Subjekts in der Fähigkeit der Fiktionsbildung besteht, erhält die Unterschei-
dung von Mensch und Maschine eine immense Erschütterung, wie im Folgenden 
herausgearbeitet werden soll. 
  

 
20  Jürgen Straub/Barbara Zielke: „Autonomie, narrative Identität und die postmoderne Kritik des sozi-

alen Konstruktionismus. »Relationales« und »dialogisches« Selbst als zeitgemäße Alternativen?“. In: 
Friedrich Jaeger/Jürgen Straub (Hg.): Was ist der Mensch, was Geschichte? Annäherungen an eine kul-
turwissenschaftliche Anthropologie. Bielefeld: transcript 2005, S. 165–210, hier: S. 177. 

21 Ebd., S. 179. 



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 69 

V 
Das Phänomen der Willensfreiheit wird spätestens seit der Epoche des Humanis-
mus in vielen anthropologischen Theorien als ‚conditio humanaʻ bestimmt.22 Wenn 
diese Fähigkeit nun, wie im vorigen Abschnitt herausgearbeitet, verknüpft wird mit 
der Fähigkeit, Geschichten zu erfinden und zu erzählen, gewinnt dies im Lichte des 
Romans eine spezifische Wichtigkeit für die Frage nach dem eigentlich Menschli-
chen. Dadurch, dass nahegelegt wird, dass die eigentliche Selbstbestimmung durch 
die Kraft des Erzählens erlangt wird, wird auch vermeintlich nicht-menschlichen 
Akteur:innen die Möglichkeit zugestanden, als selbstbestimmtes, ja menschliches 
Subjekt zu gelten.  

Und so erscheint es nur logisch, dass sich in Clavadetschers Roman eine Fülle an 
Textstellen findet, die die Unterscheidung Mensch/Maschine aufweichen. Zum ei-
nen, wenn es um Körperlichkeiten geht. Ling etwa „kann ihren Tagesablauf nicht 
unterbrechen, sie wird in der Mittagspause ihrer Menschmaschine eine Erholung 
gönnen.“ (129) Adas Körper wird als „Mädchenmaschine“ beschrieben. Gleich wird 
darauf ein Automat, der einen Menschen nachahmen soll, als „kleines Puppenfräu-
lein“ bezeichnet (173f.). Ada und Babbage nennen den Apparat, den sie gemeinsam 
entwickeln wollen, eine „Denkmaschine“ (188), während Ada ihren Körper auf-
grund häufiger Krankheiten als „Fehlkonstrukt“ (190) bezeichnet. 

Zum anderen werden auch menschliche und maschinell codierte Verhaltensweisen 
miteinander vermengt: Ling, die als menschliches Wesen präsentiert wird, verkör-
pert Charakterzüge, die man genauso gut Programmen zuschreiben könnte. „Für 
sie ist alles Zwischenmenschliche voller Widersprüche, voller Geheimzeichen, die 
sie auswendig lernen muss.“ (51) Und sie mag es, dass die noch unfertigen Puppen 
„nicht reagieren“. Denn „ihr Verhalten ist konsequent, ihr Verhalten ist nie falsch“ 
(58). Nur folgerichtig erscheint es dann auch, dass sich Ling als Gefährtin ebenso 
eine solche Puppe kauft, allerdings mit dem dezidierten Wunsch, dass diese ohne 
Kopf geliefert wird, denn „[i]m Kopf wohnen die Gedanken. / Alle heimlichen und 
freien Gedanken.“ (41) Und diese verunsichern Ling. Ling lässt sich wiederum von 

 
22   Häufig wiederkehrender Bezugspunkt ist beispielweise Giovanni Pico della Mirandolas Schrift De 

hominis dignitate, in der er den Menschen als „Werk unbestimmter Gestalt“ bestimmt, was ihn von 
allen anderen Lebewesen unterscheide. (Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. Über 
die Würde des Menschen. Übersetzt von Norbert Baumgarten. Herausgegeben und eingeleitet von Au-
gust Buck. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1990, S. 5–7.) Pico della Mirandola ist oft zum Referenz-
punkt für Denker:innern des Transhumanismus geworden. Seine Motive werden in Clavadetschers 
Roman immer wieder aufgerufen, wenngleich eine Einordnung des Romans in den Transhumanis-
mus zu kurz greifen würde. Vgl. z. B. Gerhard Engel: „Transhumanismus als Humanismus. Versuch 
einer Ortsbestimmung“. In: Aufklärung und Kritik. Zeitschrift für freies Denken und humanistische Phi-
losophie, 22 (2015), Heft 3, S. 162–173. 



70  Leonard Nadolny 

einer Erzählung – der Geschichte Harmonys, die eine Geschichte der Willensfrei-
heit wie auch der Agency ist – dermaßen inspirieren beziehungsweise zur Willens-
freiheit ausbilden, dass sie ihre Puppe sogar „Ada“ tauft. (Vgl. 205) Letztlich werden 
beide – die menschliche Ling wie auch die vermeintlich nicht-menschliche Puppe 
„Ada“ – von der Figur des Jon geschwängert; eine größere Verwirrung und Aufhe-
bung der Mensch/Maschine-Dichotomie scheint kaum möglich. (Vgl. 237–241) 

Entscheidend ist für beide Aspekte der Punkt, an dem die Willensfreiheit der Figu-
ren thematisiert wird. Lings Vorgesetzte erklärt nämlich, inwiefern diese auch auf 
die Puppen übertragen werden kann:  

Es geht darum, die sprachliche Interaktion zu verbessern […]. Zu vorhersehbare Ab-
läufe sind endgültig vorbei; […]. Wir streben nach einer gewissen Willkür, […] / Wir 
verleihen ihnen das Grundmuster aus endlosen neuen Möglichkeiten. Das heißt Ver-
haltensweisen […] Wünsche, Eigensinn. (71) 

Willensfreiheit wird an dieser Stelle also klar als Produkt einer sprachlichen Inter-
aktion markiert: als Inhalt einer Erzählung. Und zentral – man könnte an dieser 
Stelle von einem Schlüsselsatz für den ganzen Roman sprechen – ist, wie die von 
Harmony vorgetragene Erzählung eingeführt wird: „Die Maschine beginnt zu be-
richten, als sei sie das Menschlichste überhaupt“. (156) Nicht nur, dass hier das Er-
zählen zugleich als spezifisch menschliche Eigenschaft markiert wird und dass 
gleichzeitig dies nun auch einer Maschine zugestanden wird; wir finden an dieser 
Stelle in der Syntax die Als-Ob-Struktur wieder, wie wir sie von Vaihinger kennen. 
An diesem Punkt wird nun endgültig die Unterscheidung menschlich/künstlich auf-
gehoben und Harmony so ein eigener Wille zugesprochen – also genau in dem Mo-
ment, in dem sie die Kraft des Erzählens erlangt hat.23  

Die Aufhebung der Dichotomie Mensch/Maschine wird auch ganz am Ende des Ro-
mans noch einmal aufgegriffen, wenn Iris der vielsagende Satz in den Mund gelegt 
wird: „Der Mensch ist die traurigste Maschine“ (268). Menschen können Maschinen 
sein und Maschinen Menschen; wichtig ist jedoch festzuhalten, dass es, folgt man 

 
23 Der Umstand, dass auch (vermeintlich) nicht-menschliche Akteur:innen Erzählinstanzen verkör-

pern, ist für Steffen Richter ein wesentlicher Teil der von ihm herausgearbeiteten Poetik des Anth-
ropozäns: „Der Mensch ist nur ein Mitspieler in einem Natur und Kultur verknüpfenden Netzwerk 
von Akteuren, das human und non human agency vereint. Die Personifikation wird folglich zur wich-
tigsten Trope einer Poetik für das Anthropozän. Diese Pluralität der Akteure zieht natürlich eine 
Pluralisierung der Erzählinstanzen nach sich.“ (Steffen Richter: „Natur-Maschine-Mensch. Auf dem 
Weg zu einer Poetik für das Anthropozän“. In: Zeitschrift für Germanistik. Neue Folge XXVIII 1 (2018), 
S. 89–101, hier S. 98f.) Der Roman geht jedoch noch einen Schritt weiter, wenn er infrage stellt, ob 
diese binären Zuschreibungen überhaupt sinnvoll sind.  



 Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung 71 

der Poetik des Romans, gar nicht darum geht, diesen binären Zuschreibungssyste-
men zu folgen. Wichtig ist nur, dass überhaupt erzählt wird. Denn auch Iris erklärt: 
„Wer. Woher. Woraus. Und warum. Spielt das alles überhaupt eine Rolle.“ (259). 
Und schon zu Beginn heißt es: „Namen verlieren ihre Bedeutung und dienen allein 
dazu, sich in der Welt zurecht zu finden.“ (54). Diese Sätze könnte auch Hans Vai-
hinger guten Gewissens unterschreiben, denn auch ihm geht es weniger um den 
Inhalt einer Erzählung als um ihren Nutzen. Wer erzählen kann, ist frei, egal ob 
Mensch oder nicht. Willensfreiheit wird folglich als Produkt von Erfindungen und 
Mythen demaskiert. Damit wird diese zu einem Artefakt von Als-Ob-Erzählungen, 
für das nach Vaihinger andere Wahrheitsregeln gelten als für klar als real existent 
bestimmbare Objekte.  

Die im Roman verhandelten Themen und Motive widersetzen sich binären Logiken 
und nehmen dabei stets einen ungeklärten Zwischenstatus ein: fiktional vs. faktual, 
Mensch vs. Maschine, wahr oder falsch, und nicht zuletzt frei oder determiniert 
sind Entgegensetzungen, die sich mit der Poetik des Romans mit ‚sowohl als auch‘ 
und ‚weder noch‘ beantworten lassen.24 All diese Dinge sind wahr, sofern sie als 
wahr angenommen werden, im Sinne dessen, was Vaihinger als Als-Ob-Erzählung 
versteht. Ob sie tatsächlich der objektiven Wahrheit entsprechen, scheint irrele-
vant, denn vielmehr sind die Erzählungen, die über sie gemacht werden, offenkun-
dig existent. 

 

Kurzbiografie 
Leonard Nadolny ist Masterstudent der Deutschen Literatur an der Humboldt-Uni-
versität zu Berlin. Forschungsinteressen: Gegenwartsliteratur und die Literatur des 
20. Jahrhunderts, insbesondere Disability Studies und die Wechselbeziehungen von 
Literatur und Ethik, Literatur und Gender und Literatur und Posthumanismus, so-
wie Kanonisierungsprozesse von Literatur. Mitbegründer der DINGS (Digitale In-
ternationale Germanistische Studierendentagung). Zuletzt erschienen: „Gelb ist das 

 
24 Anhand dieser Binäritätsverweigerung ließe sich dafür argumentieren, dass der Roman dezidiert 

Motive des (kritischen) Posthumanismus aufgreift. Gemäß Janina Loh ist eine wesentliche Eigen-
schaft desselben, dass er „die tradierten, meist humanistischen Dichotomien wie etwa Frau/Mann, 
Natur/Kultur und Subjekt/Objekt [hinterfragt].“ Janina Loh: Trans- und Posthumanismus zur Einfüh-
rung. Hamburg: Junius Verlag 2018, S. 11. Ähnlich formuliert es Stefan Herbrechter, der den (kriti-
schen) Posthumanimus beschreibt als „theoretical approach which maps and engages with the on-
going deconstruction of humanism.“ Stefan Herbrechter: „Critical Posthumanism“. In: Rosi 
Braidotti/Maria Hlavajova (Hg): Posthuman Glossary. London u.a.: Bloomsbury Academic 2018, S. 94–
96, hier: S. 94.  



72  Leonard Nadolny 

Feld – Rosa ist die blaue Blume. Eine frühromantische Lektüre des neuen Bilder-
buch-Albums“ (2022, zusammen mit Robert Schulz in: pop-Zeitschrift); DINGS 2021. 
Beiträge zur Digitalen Internationalen Germanistischen Studierendentagung 2021. Li-
teratur des 20. und 21. Jahrhunderts (2023, hg. gem. m. Paul von Rosen, Jana Schrä-
der-Grau u. Elias Wildpanner); „Geschlechtslose Männer und (un)sichtbare 
Frauen. Zur Darstellung nicht-konsensueller Sexualität und ihrer Kanonisierungs-
bedeutung in Christian Krachts ‚Faserland‘ und Marlene Streeruwitz’ ‚Verführun-
gen‘“. In: Publikationen zur Zeitschrift für Germanistik, Neue Folge, Bd. 35 (2025, hg. v. 
Katrin Dautel, Carola Hilmes u. Peter C. Pohl). 


	„Die Maschine beginnt zu berichten, als sei sie das Menschlichste überhaupt.“
	Willensfreiheit als Als-Ob-Erzählung in Martina Clavadetschers Die Erfindung des Ungehorsams

	Zusammenfassung
	Abstract
	I
	II
	III
	IV
	V

