
B a r b a r a  R e i t e r ,  A n n e - K a t h r i n  R e u l e c k e  

Drei Thesen zu 
Imaginationen künstlicher 
Menschen  
Eine Einleitung  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Imaginationen künstlicher Menschen, Hg. v. Reiter, Reulecke, 2025, S. 7–26. 
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-01 
 
© 2025 bei Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz,  
ausgenommen von dieser Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos. 
 
Barbara Reiter, Universität Graz, barbara.reiter@uni-graz.at, ORCID ID 0009-0007-1753-4032 
Anne-Kathrin Reulecke, Universität Graz, anne.reulecke@uni-graz.at, ORCID ID 0000-0002-1091-7555 

  

https://doi.org/10.25364/978-3-903374-43-0-01
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:barbara.reiter@uni-graz.at
https://orcid.org/0009-0007-1753-4032
mailto:anne.reulecke@uni-graz.at
https://orcid.org/0000-0002-1091-7555


8  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

Zusammenfassung 
Der Text skizziert den aktuellen Diskurs zu Künstlicher Intelligenz im Allgemeinen 
und verkörperter KI – Humanoide, Roboter und menschenähnliche Maschinen – 
im Besonderen und kontextualisiert somit die Beiträge des Bands Imaginationen 
Künstlicher Menschen. Dabei werden drei Thesen formuliert. Der Text geht erstens 
davon aus, dass die Rede vom künstlichen Menschen ein Oxymoron darstellt. Er 
diagnostiziert zweitens die Nachträglichkeit beim Verstehen und bei der Regulie-
rung von KI. Drittens thematisiert er die Komplexität in der Darstellbarkeit von KI-
Technologien und die Deckbildfunktion von Fiktionen in zeitgenössischen Roma-
nen, Filmen und Serien. Den Human- und Geisteswissenschaften wie auch den 
künstlerischen Beiträgen kommt dabei die kritische Aufgabe zu, die gegenwärtigen 
disruptiven Entwicklungen zu verstehen, um einen gesellschaftlich verantwortli-
chen Umgang mit ihnen zu ermöglichen. 

Schlagwörter: Künstliche Intelligenz, Humanoide, Oxymoron, Nachträglichkeit, 
Gesellschaftskritik 

 

Abstract 
The text outlines the current discourse on Artificial Intelligence (AI) in general and 
embodied AI—humanoids, robots, and human-like machines—in particular, 
thereby contextualizing the contributions of the volume Imaginationen Künstlicher 
Menschen (Imaginations of Artificial Humans). Three key theses are formulated. 
First, the text argues that the concept of the "artificial human" is an oxymoron. Sec-
ond, it identifies a belatedness in understanding and regulating AI. Third, it ad-
dresses the complexity of representing AI technologies and the role of fictional nar-
ratives in contemporary novels, films, and series as Deckbild (screen image). The 
humanities and arts are assigned the critical task of understanding these disruptive 
developments to enable a socially responsible engagement with them. 

Keywords: Artificial Intelligence, humanoids, oxymoron, belatedness, social criti-
cism 

  



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 9 

Ubiquität und Aktualität  
In der gegenwärtigen Lebensrealität ist der Einsatz von künstlicher Intelligenz 
keine subjektiv entscheidbare Option, er ist allgegenwärtig. Kaum ein Bereich des 
privaten und öffentlichen, des individuellen und institutionellen Lebens existiert, 
der nicht von KI durchdrungen und organisiert wäre. Die menschlichen Subjekte 
sind über mediale Apparaturen, wie das Smartphone, über digitale Sprachassisten-
ten, wie Alexa, oder über Navigationsprogramme im PKW mit Algorithmen ver-
schaltet und verbunden. Einträge im Browser oder in Suchmaschinen am Personal 
Computer sowie Eingaben bei Videoplattformen oder Musik-Streamingdiensten 
werden gespeichert und über Algorithmen als Vorschläge künftiger Anfragen zu-
rückgespielt. Zudem sind auf Large Language Models beruhende Chatbots bzw. ge-
nerative Sprachmodelle, wie ChatGPT der Firma Open AI (massenwirksam einge-
setzt und genutzt seit etwa 2023), sogar in der Lage, hocheffizient und massenhaft 
eingelesene Datenfolgen in Mensch-Maschine-Kommunikationen einzusetzen, wo-
bei die Prompts, die Anfragen der User, das Programm noch weiter trainieren. Das 
integrierte Spracherkennungssystem Whisper macht es möglich, dass User auch in 
eine mündliche Kommunikation mit ChatGPT eintreten, also ‚Gespräche‘ führen 
können.1 Chat-Bots schreiben Haikus, Text-to-Image Programme, wie Midjourney 
oder DALL-E, überführen Sprache in Bilder. Programme, wie AIVA ermöglichen 
das musikalische Komponieren.2 In empirischen Wissenschaften, die mit großen 
Datensätzen operieren, in Bewerbungsprozessen mit Robot Recruiting, in Überwa-
chungssystemen mit Gesichtserkennung, in der Krebstherapie, beim Online Shop-
ping, bei der Partnersuche, bei Übersetzungen und in zahllosen anderen Bereichen 
kommen heute algorithmisch basierte Computerprogramme zum Einsatz – oft-
mals, ohne dass sich ihre Benutzer:innen darüber im Klaren sind oder sein können.  

Gerade auch Technologien der sogenannten eingebetteten oder verkörperten KI, 
Roboter in menschlicher Gestalt bzw. Humanoide mit menschenähnlichen Aus-
drucks- und Handlungsweisen, werden bereits ubiquitär angewendet und sehr 
wahrscheinlich in schon naher Zukunft in vielen gesellschaftlichen Bereichen, zum 
Beispiel in der Pflege, der Medizin, der Erziehung, der Gastronomie und des Han-
dels Normalität sein.3  

Nun mag man einwenden, dass Menschen bereits seit Jahrhunderten, ja seit der 
Antike, künstliche Menschen imaginieren und herstellen. Doch mit der rasanten 

 
1 Vgl. Thomas Ramge: Mensch und Maschine. Wie Künstliche Intelligenz und Roboter unser Leben verän-

dern. 10., vollständig durchgesehene und ergänzte Auflage Ditzingen: Reclam 2024. 
2 Catrin Misselhorn: Künstliche Intelligenz – das Ende der Kunst? Stuttgart: Reclam 2023. 
3 Catrin Misselhorn: Künstliche Intelligenz und Empathie. Vom Leben mit Emotionserkennung, Sexrobotern 

und Co. 3., vollst. durchges. und erg. Auflage Stuttgart: Reclam 2024. 



10  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

technologischen Entwicklung künstlicher Intelligenz und deren exponentiellem 
Einsatz in nahezu allen Lebensbereichen wie auch mit der Möglichkeit, immer 
menschenähnlichere Roboter und Humanoide zu konstruieren, steht die Figur des 
künstlichen Menschen heute in ganz neuer Weise im Fokus. Neben gesellschaftli-
chen und politischen Debatten darüber, wie wirtschaftlich, sozial verträglich oder 
ethisch sinnvoll die Konvivenz von Menschen und Robotern ist, hat auch die Pro-
duktion von Imaginationen und künstlerischen Entwürfen künstlicher Menschen 
deutlich zugenommen.4  

Der vorliegende Band befasst sich mit verkörperter künstlicher Intelligenz – Robo-
tern, Androiden, Humanoiden – in Filmen, Literatur, Serien und Popkulturen der 
Gegenwart. Leitend ist dabei die Frage, was genau diese Fiktionen und was die geis-
tes- bzw. kulturwissenschaftliche Beschäftigung mit ihnen zu einem sinnvollen 
Umgang mit den genannten disruptiven Technologien beitragen können. Damit 
verknüpfte Fragen sind: Wodurch zeichnet sich ein künstlicher Mensch aus? Wel-
che Rolle spielen Imaginationen und Fiktionen von künstlich hergestellten Men-
schen für das menschliche Selbstverständnis? Wie tragen die Künste und Medien 
zur Gestaltung des Homo artificialis bei? Arbeiten sie dabei den Wissenschaften und 
Technologien bei seiner Realisierung in der Wirklichkeit zu, oder formulieren sie 
eher Gegenentwürfe? Benötigen wir sie gar, um notwendige Kritik an gesellschaft-
lichen und industriellen Praktiken üben zu können?5 

Historische Perspektive  
Blickt man aus kulturhistorischer Perspektive, so zeigt sich, dass ein Großteil der 
Romane oder Filme das bis in die Antike zurückgehende Motiv des künstlichen 
Menschen, die mit ihm verbundenen Narrative sowie bekannte Figuren, wie Pyg-
malion, Prometheus, Pandora oder Frankensteins Monster aufgreift – diese aller-
dings reformuliert unter dem Signum der aktuell sich vollziehenden technologi-
schen Revolutionen im Bereich der Digitalisierung, Automatisierung und der 

 
4 Entsprechend finden sich zahlreiche literatur- und kulturwissenschaftliche Sammelbände und Mo-

nografien zum Thema. Stellvertretend seien hier Bände jüngeren Datums genannt: Anke Gilleir/Eva 
Kormann/Angelika Schlimmer (Hg.): Textmaschinenkörper. Genderorientierte Lektüren des Androiden. 
Amsterdam – New York: Rodopi 2006; Ingo Irsigler/Dominik Orth (Hg.): Roboter, Künstliche Intelligenz 
und Transhumanismus in Literatur, Film und anderen Medien. Heidelberg: Winter 2021; Dunja Brötz 
u.a. (Hg.): Menschen/Maschinenmenschen in der Literatur: Golems, Roboter, Androiden und Cyborg als 
das dritte Geschlecht. Innsbruck: Innsbruck University Press 2023; Nadine Hammele: Künstliche Intel-
ligenz im Film. Narrative und ihre Entwicklung von 1970 bis 2020. Bielefeld: transcript 2024.  

5 Zur Bedeutung der KI in den Künsten und für die Künste vgl. Stephanie Catani (Hg.): Handbuch Künst-
liche Intelligenz und die Künste. De Gruyter: Berlin 2024. Der Band stellt für die Künste die Frage, ob 
„Künstliche Intelligenz lediglich ein neues Werkzeug darstellt oder an die Stelle des:der Künstler:in 
tritt“ (ebd., S. 3). 



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 11 

künstlichen Intelligenz. Wenn es in früheren Jahrhunderten um lebensähnliche Fi-
guren wie Statuen, Puppen, Automaten, Homunculi, Klone oder maschinenähnli-
che Roboter ging, so waren diese im Realen nicht existent oder technisch noch weit-
gehend unausgereift bzw. unfertig. Sie wurden daher in den Künsten entsprechend 
phantasmagorisch ausgestattet und hatten ihren Ort in Gattungen des Mythischen, 
der Phantastik oder der Science-Fiction.6 Während die Doppelgänger-Gestalten ‚al-
ten Schlages‘ dazu dienten, die Infragestellung der Autonomie, Identität und Ein-
zigartigkeit des Menschen durch technische Innovationen zu formulieren und die 
medienbedingten Verunsicherungen zugleich auch zu beruhigen, tauchen die 
menschlichen Doubles in den zeitgenössischen Künsten als nun durchaus realisti-
sche Optionen der Gegenwart bzw. der nahen Zukunft auf. Respondieren doch die 
in zeitgenössischen Filmen und Romanen gestalteten künstlichen Menschen auf 
die technologische Entwicklung wirklicher Welten, in denen Roboter und Huma-
noide durch einen deutlichen Zuwachs an technisch generierter Menschenähnlich-
keit, Feinmotorik und Sprachfähigkeit ausgezeichnet sind und bereits zunehmend 
als Co-Worker und Social Companions in Arbeits- und Lebenswelten integriert wer-
den.7 Hier geht es also um Erzählweisen jenseits klassischer Science-Fiction, die 
sich als ‚realistisch‘ erzählende Gegenwartsentwürfe zu ‚phantastisch‘ gewordenen 
Realitäten verstehen und die auf die bereits bestehende Gemeinschaft von Men-
schen und Maschinen reagieren. Die Bandbreite reicht dabei von menschenähnli-
chen maschinellen Protagonisten, die als „relationale Artefakte“ zwischen Ding 
und Lebewesen agieren8 bis zu Humanoiden, die als Ich-Erzähler zu sprechen be-
ginnen. 

Übergänge und Hybridisierung 
Trotz der kategorialen Trennung der Bereiche des Künstlichen und des Menschli-
chen gibt es, wie philosophische, kultur- und medienwissenschaftliche Untersu-

 
6 Vgl. zur Literatur- und Imaginationsgeschichte der künstlichen Menschen: Klaus Völker: „Nach-

wort“. In: Ders. (Hg.): Künstliche Menschen. Dichtungen und Dokumente über Golems, Homunculi, le-
bende Statuen und Androiden (1971). München: dtv 1976; Rudolf Drux (Hg.): Der Frankenstein-Komplex. 
Kulturgeschichtliche Aspekte des Traums vom künstlichen Menschen. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1999; Ru-
dolf Drux: „Künstlicher Mensch“. In: Hans Richard Brittnacher/Markus May (Hg.): Phantastik. Ein 
interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart u.a.: Metzler 2013, S. 391–401. Vgl. Systematisierend und zu-
dem neuere literarische, auch populär- und jugendliterarische Inszenierungen künstlicher Men-
schen einbeziehend: Maren Conrad: „Literaturgeschichte der Künstlichen Intelligenz“. In: Catani 
(Hg.): Handbuch Künstliche Intelligenz, S. 47–82. 

7 Vgl. Thomas Ramge: Mensch und Maschine; Catrin Misselhorn: Künstliche Intelligenz und Empathie. 
8 Vgl. Sherry Turkle: Alone Together. Why we expect more from Technology and less from Each Other. New 

York 2011. 



12  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

chungen gleichermaßen betonen, immer auch Übergänge zwischen dem Menschli-
chen und dem Maschinellen. Marshall McLuhan etwa hebt hervor, dass die Medien 
Extensionen menschlicher Organe, Glieder und Sinne darstellen: „Jede Erfindung 
oder neue Technik ist eine Ausweitung unseres natürlichen Körpers, und eine sol-
che Ausweitung verlangt auch ein neues Verhältnis oder neues Gleichgewicht der 
anderen Organe und Ausweitungen der Körper untereinander.“9 Karin Harrasser 
zeigt in ihrer Problem- und Faszinationsgeschichte der Prothese, dass Menschen 
immer schon Mängel mit prothetisch-technischen Hilfsmitteln zu kompensieren 
suchten, um wieder zu ‚ganzen‘ Menschen zu werden.10 Irmela Krüger-Fürhoff un-
tersucht in ihrer Kulturgeschichte der Transplantation, wie chirurgisch durchge-
führte Organ-Verpflanzungen die menschliche Integrität tangieren und oftmals als 
eine „Hybridisierung der Transplantierten“ imaginiert werden.11 In Donna Hara-
ways Konzept von der Cyborg schließlich werden die aus medialen Interferenzen 
und medizinischen Operationen hervorgehenden „kybernetische[n] Organismen, 
Hybride aus Maschine und Mensch“12 – im Duktus des kritischen Posthumanismus 
– gar als Ausgangspunkt für die Aufhebung abendländischer dichotomer Oppositi-
onen von Natur und Kultur, von Frau und Mann, von Mensch und Tier verstanden.  

Zugleich finden sich in der Technikgeschichte selbst, in der menschenähnliche Ma-
schinen (seit der Antike) entworfen und (bis in die Gegenwart) zum Einsatz ge-
bracht werden, markante Abstufungen bzw. Grade in der Mimesis menschlichen Aus-
sehens und menschlicher Eigenschaften. Man denke an mechanische Puppen im 
18. Jahrhundert, wie die Schreibautomaten von Pierre und Henri-Louis Jaquet-
Droz, die ihr uhrwerkhaftes und mechanisches Innenleben nicht verbergen konn-
ten und gerade durch die offenkundig maschinelle Nachahmung einer der spezi-
fisch-menschlichen Fähigkeiten, des Schreibens, verblüfften und faszinierten. Seit 
dem 20. Jahrhundert gibt es hochspezialisierte Arbeitsroboter, die bestimmte 
Gliedmaßen des Menschen und deren Funktionen, wie das Greifen der Hände, zwar 
nachahmen, die ebenfalls ihren Maschinencharakter gar nicht verbergen sollen, 
weil sie schlicht Aufgaben erfüllen, die Menschen nicht bewältigen können. Hier 
sei auch auf starke Maschinen für grobe Arbeiten des Hebens und Tragens hinge-

 
9 Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. Understanding Media (1964). Aus dem Englischen übersetzt 

von Meinrad Amann. Düsseldorf – Wien: Econ 1968. 
10 Vgl. Karin Harrasser: Prothesen. Figuren einer lädierten Moderne. Berlin: Vorwerk8 2016. 
11 Irmela Marei Krüger-Fürhoff: Verpflanzungsgebiete. Wissenskulturen und Poetik der Transplantation. 

München: Fink 2012, S. 38. 
12 Donna Haraway: „Ein Manifest für Cyborgs. Feminismus im Streit mit den Technowissenschaften“ 

(1985). In: Dies.: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Hg. und eingel. v. Carmen 
Hammer und Immanuel Stieß. Übers. v. Dagmar Fink u.a. Frankfurt/M. – New York: Campus 1995, 
S. 33–72, hier: S. 33.  



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 13 

wiesen, aber auch auf besonders feingliedrige und feinmotorisch ausgereifte Ma-
schinen, die etwa beim Operieren von menschlichen Organen oder beim Entschär-
fen von Minen zum Einsatz kommen – bei all diesen Delegierungen von Tätigkeiten 
spielt die Menschenähnlichkeit im Aussehen keinerlei Rolle, sondern ist möglich-
erweise sogar eher hinderlich. Daneben finden sich jedoch, und besonders, je nä-
her wir in die Gegenwart kommen, auch jene Maschinen, bei denen eine möglichst 
große Menschenähnlichkeit in Aktionen, im Verhalten, in Bewegungen und im 
Aussehen gerade angestrebt und realisiert wird: Die Rede ist sowohl von Androiden 
bzw. Humanoiden, die als Social Care Assistents in Altersheimen Funktionen 
menschlicher Pfleger:innen übernehmen, als auch von jenen – optisch, haptisch 
und motorisch – möglichst menschengetreuen Liebes- bzw. Erotik-Companions, 
die als menschliche, zumeist weibliche Partner:innen fungieren sollen.13 

Darauf, dass die möglichst große Mimesis an menschliches Aussehen und Handeln 
bei Humanoiden nicht unbedingt auch auf im selben Maße größere Akzeptanz bei 
Menschen stößt, hat Masahiro Mori verwiesen. In seinem viel zitierten Text „The 
Uncanny Valley“ befasst sich der Roboteringenieur mit der Wahrnehmung von be-
lebten Dingen, Puppen, Prothesen und Robotern durch Menschen und behauptet, 
dass die Affinität zu Robotern und anderen Entitäten zwar zunimmt, wenn diese 
menschenähnlicher aussehen, dass sich dieser Effekt aber geradezu ins Gegenteil 
verkehren kann, wenn ein bestimmter Grad an Menschenähnlichkeit überschritten 
wird.14 Neuere empirische Untersuchungen zur Human Robot Interaction (HRI) be-
stätigen diesen Zusammenhang: Zwar steigt die Akzeptanz mit zunehmender anth-
ropomorpher Gestaltung, doch sobald ein humanoider Roboter eine nahezu men-
schenidentische Erscheinung erreicht, empfinden viele Menschen ihn als unheim-
lich oder gar verstörend. Dieses Phänomen, das als „Uncanny Valley“ bezeichnet 
wird, wurde in zahlreichen Studien zur HRI empirisch nachvollzogen. Dabei zeigt 

 
13 Vgl. zum Einsatz möglichst menschenähnlicher Androide in gegenwärtigen westlichen Gesellschaf-

ten den Film: „Hi, Ai“. Dokumentarfilmessay. Regie und Drehbuch: Isa Willinger. Deutschland 2019. 
Produzent: Stefan Kloos. Koproduziert vom „Kleinen Fernsehspiel“ (ZDF). 

14 Vgl. Masahiro Mori: „The Uncanny Valley. Das unheimliche Tal“ (1970). Übersetzung aus dem Japa-
nischen v. Karl F. MacDorman/Valentin Schwind. In: Konstantin Daniel Haensch/Lara 
Nelke/Matthias Planitzer (Hg.): Uncanny Interfaces. Hamburg: Textem Verlag 2019, S. 212–219. Ein 
humanoider Roboter und eine Bunraku-Puppe werden als positiv wahrgenommen, ein noch anth-
ropomorpher wirkender Humanoide oder eine sehr realitätsnahe, sich bewegende Handprothese 
werden jedoch als unangenehm oder gar gruselig empfunden. Die als zweifelsfrei künstlich und de-
finitiv nicht-lebendig identifizierbaren Puppen, Dinge und Roboter ‚punkten‘ sozusagen damit, 
wenn sie menschenähnlich aussehen. Sobald aber menschlich aussehende künstliche Entitäten ihre 
Maschinenhaftigkeit allzu sehr verbergen, sind sie offenbar schlechter zu ertragen. Nach dem Ab-
sinken der Kurve befinden wir uns im sogenannten „unheimlichen Tal“. Ähnlich wie in Sigmund 
Freuds Schrift zum „Unheimlichen“ (1919), auf das sich Mori selbst nicht direkt bezogen hat, ist es 
insbesondere das Nicht-unterscheiden-Können zwischen ‚tot‘ und ‚lebendig‘, welches Unbehagen 
und das Gefühl des Unheimlichen auslöst. 



14  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

sich, dass subtile Abweichungen in Mimik, Gestik oder Sprachverhalten bei nahezu 
menschenähnlichen Robotern besonders irritierend wirken können und emotio-
nale Dissonanz hervorrufen. Die neuere empirische Forschung legt nahe, dass 
nicht allein die äußere Ähnlichkeit, sondern vor allem die Kohärenz zwischen Aus-
sehen und Verhalten entscheidend für die soziale Akzeptanz ist.15 

Medienphilosophische Perspektiven, Digitaler 
Humanismus und ‚Weisheit‘ 
Blickt man auf medienphilosophische Theoriebildungen zur rasanten und disrup-
tiven Entwicklung der Informations- und Kommunikationstechnologien und zur 
Vormacht künstlicher Intelligenz, so findet sich hier ein Spektrum, das von größter 
Begeisterung bis zu ausgeprägter Skepsis reicht, von deutlicher Affirmation am ei-
nen und Untergangsszenarien am anderen Ende. Nick Bostrom etwa feiert die be-
vorstehende Ankunft einer „Superintelligenz“, während Roberto Simanowski von 
einer „Selbstentmachtung des Menschen“ hinsichtlich der Überantwortung des 
Denkens an Algorithmen spricht.16 Im Bereich dazwischen befinden sich gemä-
ßigte Positionen wie Mark Coeckelberghs Ethik der Künstlichen Intelligenz. Diese 
versteht sich als pragmatische Auseinandersetzung mit den neuen und neuesten 
Technologien, die alle menschlichen Lebensbereiche durchdringen (werden), aber 
begrenzt sind und den Menschen nicht ersetzen werden: „AI is good at recognizing 
patterns, but wisdom cannot be delegated to machines.“17 Diese Position plädiert 
für eine technologiegestützte, aber menschenzentrierte Zukunft, in der ethische 
Reflexion und gesellschaftliche Verantwortung zentrale Rollen spielen. Vertre-
ter:innen des Digitalen Humanismus fordern, dass wir nicht nur über die techni-
schen Möglichkeiten von KI sprechen, sondern auch über die sozialen, kulturellen 
und politischen Rahmenbedingungen, unter denen sie entwickelt und eingesetzt 
wird. Dabei geht es nicht um eine naive Technikbegeisterung, sondern um eine kri-
tische Gestaltung der digitalen Transformation, die den Menschen als moralisches 
und kreatives Wesen in den Mittelpunkt stellt. In diesem Sinne wird KI nicht als 
Ersatz für menschliches Denken verstanden, sondern als ein Werkzeug, das Fähig-
keiten erweitern kann – vorausgesetzt, dass die Kontrolle über die normativen 

 
15 Vgl. neuere und empirisch arbeitende wahrnehmungspsychologische Untersuchungen zur Human-

Robot-Interaction (HRI): Linda Onnasch/Eileen Roesler: „A taxonomy to structure and analyze hu-
man-robot interaction“. In: International Journal of Social Robotics 2020.  

 https://doi.org/10.1007/s12369-020-00666-5.  
16 Vgl. Nick Bostrom: Superintelligence. Paths, Danger, Strategies. Oxford: Oxford University Press 2016 

und Roberto Simanowski: Todesalgorithmus. Das Dilemma der künstlichen Intelligenz. Wien: Passagen 
2021. 

17 Mark Coeckelbergh: AI Ethics. Cambridge Mass.: MIT University Press 2020, S. 202. 

https://doi.org/10.1007/s12369-020-00666-5


 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 15 

Grundlagen ihres Einsatzes gewährleistet werden kann. Der Digitale Humanismus 
fordert somit eine neue Aufklärung im Zeitalter der Algorithmen: eine, die nicht 
nur Wissen, sondern auch Weisheit kultiviert. 

In der Auseinandersetzung mit künstlicher Intelligenz und künstlichen Menschen 
nehmen der Begriff von ‚Weisheit‘ und dessen Gegenüberstellung zum Begriff der 
‚Intelligenz‘ eine zentrale Stellung ein. Weisheit umfasst dabei diejenige Art von 
Wissen und Erfahrung, die mit einem Körper versehene Wesen besitzen und die 
daher Maschinen nicht erwerben können – wie kompliziert und vernetzt sie auch 
sein und werden mögen. Weisheit ist auch dasjenige Wissen, das Menschen nicht 
delegieren können, da es wesentlich eigene Erfahrungen aus der eigenen Lebens-
geschichte sind, die je individuelle Welten betreffen. Eine losgelöste Intelligenz 
kann somit zwar prinzipiell ein neues ‚Zuhause‘ in einer Maschine finden, wird je-
doch immer auf Einzelaspekte beschränkt bleiben. Die Vorstellung, es sei möglich, 
Intelligenz von Körperlichkeit und Umgebung zu isolieren, haben Theorien von der 
Psychoanalyse über den Poststrukturalismus bis zum Kritischen bzw. Feministi-
schen Posthumanismus längst in Abrede gestellt.18 Doch wie es scheint, müssen 
eingeführte Begriffe, wie ‚Weisheit‘, ‚Intelligenz‘ und ‚Information‘ aber auch 
‚Mensch‘ und selbst ‚Körper‘, angesichts der Herausforderungen durch den Einsatz 
von KI noch einmal neu verhandelt werden. So versucht etwa Igor Grossman in sei-
nen Forschungsprojekten einen zeitgenössischen Weisheitsbegriff zu entwickeln 
und nennt als Faktoren „Balance der Standpunkte“, „epistemische Bescheiden-
heit“, „Anpassungsfähigkeit an Kontexte und multiple Perspektiven“; außerdem 
Kontexte, Kultur und Erfahrungen sowie moralische Ansprüche.19  

Unabhängig davon, welches der state of the art der Debatten gerade ist – und ihr 
rascher Wandel ist evident –, feststeht, dass wir uns derzeit in einem noch andau-
ernden und unabsehbaren Prozess befinden, in dem zugleich praktische Lösungen 
dafür gefunden werden müssen, wie de facto der Umgang mit neuen Technologien 
jetzt geregelt werden kann, und in dem zugleich Begriffe, Verabredungen und 
Selbstverständlichkeiten neu diskutiert und gefasst werden müssen. Angesichts der 
Tatsache, dass sich die technologischen Entwicklungen im Bereich der Künstlichen 

 
18 Vgl. Aus philosophisch-feministischer Perspektive formuliert Val Plumwood: „To the extent that we 

hyper-separate ourselves from nature and reduce it conceptually in order to justify domination, we 
not only lose the ability to empathise and to see the non-human sphere in ethical terms, but also get 
a false sense of our own character and location that includes an illusory sense of autonomy. The 
failure to see the non-human domain in the richer terms appropriate to ethics licences supposedly 
purely instrumental’ relationships that distort our perceptions and enframings, impoverish our re-
lations and make us insensitive to dependencies and interconnections“. Val Plumwood: Environmen-
tal Culture. The Ecological Crisis of Reason. London – New York: Routledge 2005, S. 9. 

19 Vgl. https://igorgrossmann.com/projects/wisdom/ (zuletzt aufgerufen am 27.02.2025). 

https://igorgrossmann.com/projects/wisdom/


16  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

Intelligenz und der Robotik sowie die sie begleitenden Debatten und Diskurse gera-
dezu täglich verändern sowie ihre Koordinaten modifizieren, kann jede allgemeine 
Aussage nur vorbehaltlich sein. Basale Definitionen zu KI und verkörperter KI – wie 
die Grenzziehung zwischen ‚schwacher‘ und ‚starker‘ KI20 oder Minimalbestimmun-
gen, etwa die vielzitierte Formel von Elaine Rich: „Artificial Intelligence is the study 
of how to make computers do things at which, at the moment, people are better“21 
– verweisen auf die Schwierigkeit der Begriffsbestimmung einer Technologie, die 
sich permanent verändert. So sollen an dieser Stelle lediglich einige vorläufige 
Überlegungen angestellt werden.  

These 1: Die Rede vom künstlichen Menschen als 
Oxymoron 
Zum einen stellen wir fest, dass der Begriff des ‚künstlichen Menschen‘ ein Oxy-
moron darstellt. Der aus der Rhetorik stammende Begriff bezeichnet jene Figur, bei 
der logisch einander widersprechende Begriffe kombiniert werden, um einen be-
stimmten Effekt zu erzielen, entweder die Verstärkung einer Aussage oder die Er-
zeugung von Spannung: „Eine besondere Variante der Einzelwort-Antithese ist das 
oxymoron [...], das zwischen den antithetischen Gliedern ein intellektuelles Paradox 
[...] konstituiert.“22 Das heißt in unserem Fall: Eine Entität ist entweder ein Mensch 
(oder ein Tier) und damit gezeugt, geboren, mit einer Lebensgeschichte versehen 
und sterblich, oder sie ist künstlich. Künstlich ist etwas Hergestelltes, das weder 
geboren wird, noch stirbt, oder eine Lebensgeschichte im engeren Sinne hat.23 In 
der Realität gibt es also nur Menschen, die sich als Spezies und neben anderen Spe-
zies über Tausende von Jahren aus anderen Lebensformen entwickelt haben, wäh-
rend es auf der anderen Seite komplexe (oder auch nur komplizierte) Maschinen 
gibt, die von Menschen entwickelt worden sind und die so aussehen können wie 
Menschen, aber nicht so aussehen müssen wie Menschen, und die einzelne von 
Menschen ausgeübte Handlungsweisen ausführen können.  

Die Konstruktion des Oxymorons ‚künstlicher Mensch‘ ist also nicht ‚unschuldig‘. 
Verschleiert sie doch, dass hier eine bildliche Übertragung aus der ‚natürlichen‘ 

 
20 Vgl. Ramge: Mensch und Maschine, S. 20–24. 
21 Wolfgang Ertel: Grundkurs Künstliche Intelligenz: Eine praxisorientierte Einführung. 5. Aufl. Wiesba-

den: Springer Fachmedien Wiesbaden 2025, S. 2. 
22 Heinrich Lausberg: Elemente der literarischen Rhetorik. 10. Aufl. Ismaning: Max Hueber 1990, S. 126. 
23 In der Philosophie prägte Bernard Williams den Begriff des moralischen Zufalls und führte diesen 

pointiert als ein Oxymoron ein. Zufällig ist, was nicht in der Macht einer handelnden Person liegt, 
genau das wird jedoch verlangt, um von einer moralischen Handlung sinnvoll sprechen zu können. 
Vgl. Bernard Williams: Moralischer Zufall. Philosophische Aufsätze 1973–1980. Meisenheim: Athen-
äum 1980. 



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 17 

Sphäre in die ‚technologische‘ stattfindet, die aber in der Realität ihre Grenzen hat. 
Sie suggeriert zudem eine reibungslose Kontinuität zwischen ‚natürlich‘ und ‚tech-
nologisch‘. Schließlich befördert der Einsatz der rhetorischen Figur die Praxis, hu-
manoide Maschinen und mehr noch ‚künstliche Intelligenzen‘ mit lebendigen Men-
schen zu vergleichen oder gar gleichzusetzen. Genau dieser Vorgang aber, der eben 
auch ein Anthropomorphismus, eine Projektion des Menschlichen auf das Maschi-
nelle, ist, verhindert das tiefergehende Verstehen der gerade stattfindenden tech-
nologischen Revolution.  

Auch beim Terminus ‚Künstliche Intelligenz‘ begibt man sich auf begrifflich unge-
naues Terrain, insbesondere dann, wenn die Rechenleistung komplexer Maschi-
nen mit den kognitiven und emotionalen Eigenschaften des Menschen gleichge-
setzt wird – Eigenschaften, die stets auch körperlich verankert sind.24 Eine solche 
Gleichsetzung setzt voraus, dass Intelligenz als rein kognitive Fähigkeit verstanden 
wird, die unabhängig vom Leib und dessen materiellen Bedingungen operieren 
kann. Zwar lassen sich bestimmte isolierte logische Operationen auch außerhalb 
eines menschlichen Körpers vollziehen, doch handelt es sich dabei lediglich um 
eben solche: logische Operationen, nicht, wie bereits angedeutet, um Intelligenz im 
umfassenden Sinne. 

Dies wirft grundlegende Fragen auf: Wie definieren wir Künstliche Intelligenz? Was 
verstehen wir unter Intelligenz – und wie ließe sich ein künstliches Bewusstsein 
überhaupt denken? Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Betrachtung 
unterschiedlicher Intelligenzdefinitionen.25  

Strenggenommen ergibt also die Rede von „künstlichen Menschen“ und „Künstli-
cher Intelligenz“ keinen Sinn. Während der Begriff der KI unter bestimmten Ein-
schränkungen noch eine analytische Funktion erfüllen kann, führt die Vorstellung 
eines „künstlichen Menschen“ die theoretischen Schwierigkeiten gleichsam durch 
die Hintertür wieder ein. Sie verwischt die Grenzen zwischen technischer Simula-
tion und menschlicher Subjektivität und verkennt die leiblich-situierte Dimension 

 
24 Vgl. Bernhard Dotzler: „Wer KI mit Menschen vergleicht, missversteht sie. Bei künstlicher Intelli-

genz geht es nicht mehr um an- und abschaltbare Geräte. Es ist Zeit für eine angemessene KI-Kritik“. 
In: Süddeutsche Zeitung, 24.06.2019. 

25 Die Zusammenstellung von Hutter und Legg (2007) etwa versammelt eine Vielzahl von Ansätzen, die 
sich weitgehend darin einig sind, Intelligenz als die Fähigkeit zur Problemlösung zu begreifen. Offen 
bleibt jedoch, ob auch die Formulierung der zu lösenden Probleme – das sogenannte Framing – an 
künstliche Systeme delegierbar ist. Es erscheint plausibel, dass gerade dieser kreative und kontext-
abhängige Akt nicht maschinell reproduzierbar ist. Aus ethischer Perspektive wäre eine vollständige 
Delegation ohnehin fragwürdig. Vgl. Shane Legg/Marcus Hutter: „A Collection of Definitions of In-
telligence. Advances in Artificial General Intelligence: Concepts, Architectures and Algorithms“. In: 
Frontiers in Artificial Intelligence and Applications 157 (2007), S. 17–24. 



18  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

des Denkens und Fühlens. Wenn wir in unserem Band dennoch – und sogar titel-
gebend – den Terminus ‚künstlicher Mensch‘ (oder Künstliche Intelligenz) verwen-
den und wenn die Autor:innen der Beiträge ihn trotz der Unschärfe und Tendenz 
zur Verunklarung (oder gar zur Mythisierung) benutzen, dann hat dies mehrere 
Gründe. Zum einen den schlichten Grund, dass er eingeführt ist und seit Jahrhun-
derten jenes menschlich erschaffene Artefakt bezeichnet, mit dem menschliches 
Aussehen und Handeln imitiert werden soll. Es ist so gut wie unmöglich, auf den 
Terminus zu verzichten, da sich um ihn herum ein Diskurs gebildet hat, der sich 
nicht nur transdisziplinär durch die Geistes-, Natur- und Technikwissenschaften 
zieht, sondern auch in den politischen Debatten und in Feuilletons geführt wird. 
Zugleich stellt der Status des Oxymorons auch eine Chance dar. Denn die Wendung 
‚künstlicher Mensch‘ verschleiert nicht nur, sie offenbart auch – als sichtlich rhetori-
sche Figur – den Vorgang der Übertragung bzw. Gleichsetzung. Somit stellt sie ei-
nen Austragungsort dar, auf dem ausgehandelt wird, worum es genau in der bri-
santen Debatte um künstliche Menschen geht – um die Frage nämlich, was den 
Menschen von einer Maschine unterscheidet. Und sie hält genau diese Frage offen. 

These 2: Die Nachträglichkeit von Verstehen und 
Regulierung 
Außerdem gehen wir im vorliegenden Band von dem Tatbestand einer strukturel-
len Nachträglichkeit im Umgang mit künstlicher Intelligenz und künstlichen Men-
schen aus. Ist es doch so, dass unser Verstehen der rasanten komplexen technolo-
gischen Entwicklungen und Prozesse im Bereich der künstlichen Intelligenzen und 
der künstlichen Menschen wie auch ihrer Auswirkungen auf das menschliche Le-
ben stets deutlich verspätet oder gar zu spät kommt. Hier geht es darum nachzu-
vollziehen, inwiefern sich die „vierte Revolution“, wie der Informationsphilosoph 
Luciano Floridi sie nennt26, so machtvoll hat durchsetzen können, ohne dass ein 
allgemeines breites Verständnis der Technologien und ihrer Dimensionen bestand 
bzw. besteht und ohne dass diese im entsprechend rasanten Tempo von gesell-
schaftlichen oder rechtlichen Reflexionen und Regeln begleitet worden wären.  

Selbstverständlich hat es immer schon technologische Entwicklungen gegeben, de-
ren genaue technischen Grundlagen und Funktionsweisen vornehmlich der Kennt-
nis der Spezialist:innen vorbehalten waren. Doch im Bereich der KI und der ver-
körperten KI scheint die Schere zwischen Entwickler:innen und Produzent:innen 

 
26 Luciano Floridi: „Ethics after the Information Revolution“. In: Ders.: (Hg.): The Cambridge Handbook 

of Information and Computer Ethics. Cambridge: Cambridge UP 2010, S. 3–19. Vgl. auch ders.: Die 
4. Revolution. Wie die Infosphäre unser Leben verändert. Aus dem Englischen von Axel Walter. Berlin: 
Suhrkamp 2015. 



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 19 

auf der einen Seite und den Usern und Kund:innen auf der anderen Seite so weit 
auseinanderzugehen, dass man mit Fug und Recht den alten Begriff des ‚Herr-
schaftswissens‘ heranziehen kann. Diese Diskrepanz wird noch dadurch ver-
schärft, dass die neuen Technologien größtenteils stillschweigend und extrem 
schnell in mediale Apparaturen und digitale Plattformen integriert werden – ohne 
dass die Benutzer:innen in jedem Fall davon wissen oder dem zugestimmt haben. 
Techniken und Anwendungen von KI und Künstliche Menschen sind also für den 
größten Teil der Menschheit eine Blackbox. Floridi beschreibt diese Entwicklung 
als epistemische und gesellschaftliche Revolution. Er konstatiert: „The almost sud-
den burst of a global information society [...] has generated new and disruptive chal-
lenges, which were largely unforeseeable only a few decades ago.“27 Die Geschwin-
digkeit, mit der sich digitale Technologien entfalten, übersteigt also nicht nur die 
Fähigkeit der Menschen, ihre konzeptuellen Grundlagen zu verstehen, sondern 
bringt auch Probleme hervor, deren Komplexität und globale Dimensionen sich 
stetig ausweiten.28 

Obwohl gegenwärtige Lebenswelten bereits tiefgreifend von künstlicher Intelli-
genz durchdrungen sind und sich die sozialen, politischen und ökonomischen 
Strukturen radikal unter ihrem Einfluss verändern, fehlte es lange Zeit an normati-
ven Leitlinien und regulatorischen Rahmenbedingungen für den Umgang mit die-
sen Technologien. Insbesondere die rasche Implementierung von Informations- 
und Kommunikationstechnologien (ICT) überforderte bestehende ethische und 
rechtliche Systeme. Bereits 1985 diagnostizierte James Moor in seinem wegweisen-
den Text „What is Computer Ethics?“ ein „policy vacuum“ – ein strategisches Va-
kuum, das durch das Fehlen angemessener Regeln und Konzepte gekennzeichnet 
sei.29  

Inzwischen gibt es vielfältige Bemühungen, dieses Vakuum zu füllen. Auf rechtli-
cher Ebene hat die Europäische Union mit dem sogenannten „AI Act“ einen ersten 
umfassenden Rechtsrahmen geschaffen, der sich explizit mit den Risiken und Her-
ausforderungen von KI auseinandersetzt. Damit wird nicht nur ein regulatorischer 
Standard gesetzt, sondern auch ein ethisches Signal: KI soll nicht nur effizient, son-
dern auch verantwortungsvoll und menschenzentriert gestaltet werden.30  

 
27 Floridi: Ethics, S. 4. Vgl. auch ders.: Die 4. Revolution. Wie die Infosphäre unser Leben verändert. Aus 

dem Englischen von Axel Walter. Berlin: Suhrkamp 2015. 
28 Ebd., S. 5. 
29 Vgl. James H. Moor: „What is Computer Ethics?“. In: Metaphilosophy 16 (1985) H. 4, S. 266–275, hier: 

S. 266. 
30 https://digital-strategy.ec.europa.eu/de/policies/regulatory-framework-ai. 

https://digital-strategy.ec.europa.eu/de/policies/regulatory-framework-ai


20  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

Das Wissen um das Verspätet-Sein muss also nicht zu Ohnmacht, Passivität und 
Nicht-Handeln führen. Vielmehr kann das Erkennen der Verspätung die Voraus-
setzung für das Wissen sein, welche notwendigen Schritte auf epistemischer, poli-
tischer und gesellschaftlicher Ebene konkret und schnell zu initiieren wären. Der 
Prozess des Verstehens der Dimensionen von KI, ihrer Funktionsweisen, Reichwei-
ten und (stillschweigenden) Implementierung kann durch Fiktionen, wie sie der 
vorliegende Band vorstellt, in Bewegung gebracht und befördert werden.  

These 3: Darstellbarkeit von Technologien und 
Deckbildfunktion von Fiktionen 
Schließlich ist unsere Annahme, dass das angesprochene Nichtverstehen KI-basier-
ter technologischer Abläufe in den Imaginarien und Entwürfen künstlerischer und 
insbesondere populärkultureller Praktiken und Technologien eine quasi-verständ-
liche Oberfläche findet. Das heißt, dass die Künste anschauliche Bilder für kompli-
zierte, jedoch nicht prinzipiell unverständliche Technologien entwerfen. Insbeson-
dere die Darstellung verkörperter KI in Form von künstlichen Menschen, von And-
roiden, Hubots, Humanoiden etc. gibt abstrakten digitalen Prozessen eine fassbare 
Gestalt. Somit ist die aktuelle Omnipräsenz künstlicher Menschen in Gestalt von 
menschenähnlichen Humanoiden in Künsten, Film und Literatur auch einer 
„Rücksicht auf Darstellbarkeit“ im Sinne der Freudschen „Traumarbeit“ geschul-
det.31 Die Figuren der künstlichen Menschen stehen dann als bildlich fassbare Fi-
guren stellvertretend für etwas anderes, möglicherweise Brisanteres. Sie reagieren 
zwar zum einen auf gegenwärtig technologisch bereits realisierbare Innovationen 
in der Robotik, also auf den tatsächlich sukzessiv zunehmenden Einsatz verkörper-
ter künstlicher Intelligenzen in Form von Haushalts-Androiden, Social Companion 
Robots und Sexrobotern. Sie antworten aber außerdem auf die längst existierenden 
algorithmischen Verschränkungen der Subjekte durch digitale Plattformen und 
technische Apparaturen wie Smartphones und PC. Das heißt, so die Überlegung, 
dass die Künste, die sich mit den Gestalten von Robotern und Humanoiden befas-
sen, auch indirekte Reaktionen auf oder Antizipationen von Innovationen im Bereich 
der generativen KI darstellen, seien es der Sprachbot ChatGPT oder bilderzeugende 
Programme, seien es auf Programme zur Stimmenreproduktion wie AI-Voiceover. 

 
31 Sigmund Freud zeigt, dass ein Teil der Traumarbeit darin besteht, abstrakten oder wenig fassbaren 

Zusammenhängen der Traumgedanken eine bildhafte Gestalt zu geben bzw. sie zu verkörpern. Vgl. 
Sigmund Freud: „Die Rücksicht auf Darstellbarkeit“. In: Ders.: Die Traumdeutung (1899/1900). Mit 
einem Nachwort von Hermann Beland. 10. korrig. Auflage Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch Ver-
lag 2000, S. 341–351.  



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 21 

Die in der Literatur und in Filmen verkörperten Gestalten geben somit, oftmals vi-
sionär, den sich ‚im Unsichtbaren‘ vollziehenden Rechenoperationen und algorith-
mischen Prozessen eine Gestalt. In Anlehnung an einen weiteren psychoanalyti-
schen Terminus, den der „Deckerinnerung“32 stellen die zahllosen – neuen – Ge-
schichten von Robotern, Androiden und Hubots auch ‚Deckbilder‘ oder ‚Deckerzäh-
lungen‘ für tiefergehende, umfassendere und disruptive Veränderungen dar. Wie 
so oft in der Kulturgeschichte sind es die populärkulturellen Künste, die den kol-
lektiven medientechnologischen Wandlungen sowie den mit ihnen verbundenen 
Ängsten und Wünschen einen ‚entstellten‘ Ausdruck geben. Diese Kompetenzen 
der Verbildlichung und Veranschaulichung machen aus den künstlerischen Beiträ-
gen ernstzunehmende Kommentare und Voten in der Diskussion um die Auswir-
kungen und Herausforderungen der Künstlichen Intelligenz. 

Herausforderungen 
Bereits Günter Anders hat in seinem medienphilosophischen Werk Die Antiquiert-
heit des Menschen (1956) für die Moderne ein sog. „prometheisches Gefälle“ diagnos-
tiziert. Er beschrieb damit das Ungleichgewicht zwischen der Fähigkeit der Men-
schen, Technologien zu entwickeln auf der einen Seite und ihrer Befähigung, sich 
die Konsequenzen und Effekte der Technologien vorzustellen bzw. mit diesen um-
zugehen auf der anderen Seite. Es ging ihm dabei um die kognitive und psychische 
‚Verspätung‘ der Subjekte gegenüber den medialen Apparaten und den Technolo-
gien.33 Was Günther Anders in den fünfziger Jahren des letzten Jahrhunderts for-
mulierte, als es nur die Analogmedien Radio und Fernsehen gab, gilt um vieles 
mehr in der Gegenwart. 

Der derzeitige Status quo, der einer – in Floridis Worten – vierten technologischen 
Revolution gleichkommt, fordert dazu auf, Begriffe und deren Inhalte zu überden-
ken. Eine Auseinandersetzung mit den neuen Technologien macht klar, dass die 
Kontinuität der hergebrachten Begriffe und Konzepte unterbrochen wird, es ent-
steht sozusagen eine begriffliche Disruption.34 Zum einen entsteht immer aufs 

 
32 Als „Deckerinnerungen“ bezeichnet Freud jene ‚harmlosen‘ Geschichten, die von Subjekten oder 

von Kollektiven erzählt werden, um die dahinterliegenden Konflikte oder Traumata, die ‚eigentli-
chen‘ und brisanten Geschichten nicht erzählen zu müssen. Vgl. Sigmund Freud: Psychopathologie 
des Alltagslebens (1904). In: Sigmund Freud: Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet. 18 Bde. Hg. v. 
Anna Freud u.a. London – Frankfurt/M.: Fischer 1940–1987, Bd. IV, S. 51. 

33 Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1: Über die Seele im Zeitalter der zweiten industri-
ellen Revolution (1956). 4. durchges. Aufl. München: C.H. Beck 2018, S. 29. Vgl. dazu auch: Melanie 
Mitchell: Artificial Intelligence. A Guide for Thinking Humans. Harmondsworth: Penguin 2019. 

34 Vgl. Ibo van de Poel/Lily Frank/Julia Herman/Jeroen Hopster/ Dominic Lenzi/Sven Nyholm/Behnam 
Taebi (Hg.): Ethics of Socially Disruptive Technologies. An Introduction. Open Book Publishers 2023.  



22  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

Neue und in der gegenwärtigen Situation ganz besonders die Notwendigkeit, tech-
nische, philosophische und soziale Konzepte zu hinterfragen und gegebenenfalls 
neu zu definieren. Zum andern müssen orientierende Vereinbarungen getroffen 
werden, wie mit den realen neuen technologischen Angeboten umzugehen ist. Das 
„policy vacuum“ aus den 1980ern beginnt sich langsam zu schließen. So gibt es 
heute eine Reihe von Dokumenten auf internationaler Ebene, die einen menschen-
zentrierten Umgang mit künstlicher Intelligenz propagieren, indem sie die grund-
legenden Werte benennen, nach denen technologische Entwicklung sich richten 
möge. Stellvertretend für diese Strategie seien hier die OECD-Empfehlung für ver-
trauenswürdige KI sowie die Empfehlungen der UNESCO für eine Ethik der künst-
lichen Intelligenz genannt.35 Beide verfolgen eine klare, den Menschenrechten ver-
pflichtete Linie. 

Außerdem besteht die Herausforderung, die neuen Technologien konkret rechtlich 
zu regulieren. Dies ist in verschiedenen Hinsichten relevant. So geht es darum, die 
Rechte des Individuums zu schützen und auch darum, das Feld der Entwicklung 
nicht allein den hauptsächlich an Profit orientierten wirtschaftlichen Akteuren zu 
überlassen. Tatsächlich haben sich die KI-Technologien zunächst ohne angemes-
sene und gut informierte rechtliche Begleitung entwickelt. Erst nach und nach ent-
stehen Regulatorien zum Umgang mit ihnen. Leitend ist dabei die Idee, die Rechte 
und Interessen echter Menschen zu schützen. Der EU kommt hier eine herausra-
gende Rolle zu. Wie schon erwähnt, ist seit August 2024 in Europa der AI Act in 
Kraft, der den Umgang mit Künstlicher Intelligenz reguliert: Je nach Risikostufe 
bestehen unterschiedliche Anforderungen an den Einsatz von KI. Als begrenzt wird 
das Risiko beim Einsatz von Chatbots eingeschätzt. Ein hohes Risiko besteht beim 
Einsatz von KI im Gesundheitssystem und im Bankwesen, in der Strafverfolgung 
und in kritischer Infrastruktur. Ist das Risiko unannehmbar, so wird der Einsatz 
von KI-Systemen verboten, das gilt insbesondere für social scoring-Systeme, die so-
ziales Verhalten auswerten und zu echter Benachteiligung von Menschen führen 
können.36 Bis ein angemessener gesamtgesellschaftlicher Umgang sich entwickelt 
haben wird, wird jedoch noch einige Zeit vergehen: „Unfortunately, I suspect it will 
take some time and a whole new kind of education and sensitivity to realize that the 
infosphere is a common space, which needs to be preserved to the advantage of 
all.“37 Ein solches Verständnis verlangt, Fragen guten menschlichen Lebens unter 

 
35 https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000385082, updated in 2024. 
36 Vgl. https://artificialintelligenceact.eu/de/das-gesetz/. Auch die USA und China reglementieren den 

Einsatz von künstlicher Intelligenz, die europäische Gesetzgebung ist strenger, vgl. den Blog-Beitrag 
von Alina Patelli: https://theconversation.com/ai-the-world-is-finally-starting-to-regulate-artificial-
intelligence-what-to-expect-from-us-eu-and-chinas-new-laws-217573  

37 Floridi: Ethics, S. 18. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000385082
https://artificialintelligenceact.eu/de/das-gesetz/
https://theconversation.com/ai-the-world-is-finally-starting-to-regulate-artificial-intelligence-what-to-expect-from-us-eu-and-chinas-new-laws-217573
https://theconversation.com/ai-the-world-is-finally-starting-to-regulate-artificial-intelligence-what-to-expect-from-us-eu-and-chinas-new-laws-217573


 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 23 

den veränderten Bedingungen auch und besonders von Bildung zu entwickeln neu 
zu stellen und zu beantworten.38 

Mit Blick auf die Entwicklung der KI kommt es also entscheidend darauf an, eine 
kritische humanistische Perspektive zu etablieren, die ein gutes menschliches Le-
ben nicht nur ermöglicht, sondern aktiv schützen und gestalten hilft. Humanismus 
bedeutet in diesem Zusammenhang, die Sichtweise und Bedürfnisse des Menschen 
konsequent zum Ausgangspunkt jeder technologischen und gesellschaftlichen Be-
trachtung zu machen. Dies verlangt nicht nur eine stärkere Berücksichtigung fikti-
onaler und kultureller Narrative, die unser Verhältnis zu Technik prägen, sondern 
auch eine fundierte Vermittlung technischer Kompetenzen. Da eben rein techni-
sches Wissen und dessen Vermittlung allein nicht ausreichen, sondern auch die 
Entwicklung und die kontinuierliche Weiterentwicklung ethischer sowie politi-
scher Rahmungen nötig sind, bedarf es einer offenen Diskussionskultur, in der 
auch kritische Stimmen Gehör finden. Eine solche Perspektive muss auch darin be-
stehen, einen Imperativ der Vorsicht in Verlängerung des Prinzips Verantwor-
tung39 zu formulieren: Was kann passieren, wenn wir das Vakuum der fehlenden 
Strategie im Umgang mit KI nicht füllen? Die Frage ist, welchen Raum wir komple-
xen Maschinen geben und wie wir ihn pflegen und einhegen. Wenn wir Verantwor-
tung heute weiterdenken, müssen aktuelle Technologieentwicklungen einge-
schlossen werden. Eine Möglichkeit, dies zu tun, besteht darin, die Vorstellung von 
Intelligenz zu erweitern, so dass eine informierte und kritische Sicht aufs Ganze 
zum Paradigma wird und uns damit aus dem ‚Würgegriff‘ der Künstlichen Intelli-
genz löst.40  

In diesem Sinne hält der Neurowissenschaftler Max Bennett es nur dann für mög-
lich, die Zukunft von KI zu entwerfen, wenn wir überhaupt verstehen, wie sich das 

 
38 Digitales Grundwissen spielt bereits eine wichtige Rolle in den Lehrplänen und in der Ausbildung 

von Lehrer:innen. Es ist zweifellos wichtig, medientechnologisches Wissen zu besitzen und sicher 
anwenden zu können. Doch längst es geht beim Unterrichten nicht mehr allein darum, nur Know-
how zu vermitteln, immer wichtiger werden auch Fragen der Bedeutung und des Umgangs mit Tech-
nik und Medien. Wie sollte es sonst möglich sein, menschliches Leben zu verbessern? Vgl. Petra 
Grimm/Tobias O. Keber/Oliver Zöllner (Hg.): Digitale Ethik. Leben in vernetzten Welten. 2., durchge-
sehene Ausgabe. Stuttgart: Reclam 2020. 

39 Hans Jonas formuliert einen Imperativ der Vorsicht, in den er die „Permanenz echten menschlichen 
Lebens auf Erden“ als Handlungsorientierung einführt. Das mag sehr allgemein klingen, ist jedoch 
gerade in dieser Vagheit nützlich in Situationen, in denen nicht auf bereits gemachte Erfahrungen 
zurückgegriffen werden kann. Vgl. Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die 
technologische Revolution. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1979. 

40 Stellvertretend für solche Ansätze sei hier die Arbeit von Karen Bakker genannt: Gaia´s Web. How 
Digital Environmentalism Can Combat Climate Change, Restore Biodiversity, Cultivate Empathy, and Re-
generate the Earth. Cambridge, Massachusetts: MIT Press 2024. 



24  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

menschliche Gehirn in seinen Funktionen entwickelt hat. Er beschreibt diese Evo-
lution der Intelligenz in fünf großen Durchbrüchen, die die entscheidenden 
Schritte in der Entwicklung kognitiver Fähigkeiten markieren. Der erste große 
Durchbruch der Intelligenz ist die Entstehung des Gehirns bei wirbellosen Tieren, 
z. B. Quallen und Würmern. Diese frühen Nervensysteme ermöglichen einfache 
Reizverarbeitung und Reflexe und damit die grundlegenden Fähigkeiten der Bewe-
gungskoordination und Lernen durch Assoziation. Der zweite große Durchbruch 
besteht nach Bennett in der Entwicklung des Wirbeltiergehirns mit dem Reptilien-
gehirn, es entstehen komplexere Gehirnstrukturen wie Basalganglien, damit wird 
zielgerichtetes Verhalten möglich, aber auch Fortschritte in räumlicher Naviga-
tion, instinktives Lernen und emotionale Reaktionen, z. B. Angst, Aggression. Auf 
der dritten Stufe entsteht das Säugetiergehirn mit dem limbischen System, Emotio-
nen entwickeln sich weiter, soziales Lernen und Gedächtnis verbessern sich. Auf 
dieser Stufe entwickeln Säugetiere Fähigkeiten wie mütterliche Fürsorge, Spielver-
halten und einfache Problemlösung. Der vierte Durchbruch liegt in der Evolution 
des Primatengehirns mit dem Neokortex. Der Neokortex ermöglicht höhere kogni-
tive Funktionen wie Werkzeuggebrauch, strategisches Denken und soziales Täu-
schen. Damit können Primaten und so auch Menschen komplexe soziale Hierar-
chien verstehen und vorausschauend handeln. Der bisher letzte Durchbruch nun 
ist die Entwicklung des menschlichen Gehirns mit Sprache und Kultur, auf dieser 
Stufe entwickeln sich Sprache, abstraktes Denken und kumulative Kultur. Es 
kommt zum bisher letzten entscheidenden Fortschritt: Menschen können Wissen 
über Generationen weitergeben, kooperativ handeln und Technologien entwi-
ckeln. Bennett argumentiert, dass jeder dieser Schritte auf den vorherigen aufbaut 
und dass die menschliche Intelligenz das Ergebnis einer schrittweisen Anpassung 
über Millionen von Jahren ist – nicht eines plötzlichen ‚Wunders‘. Er ist der Auffas-
sung, dass wir heute dicht vor dem sechsten Durchbruch stehen. Und er ist opti-
mistisch, dass dieser nächste Durchbruch – durch den Einsatz von KI – nicht nur 
direkt bevorsteht, sondern Menschen auch von den bisherigen materiellen biologi-
schen Gegeben- und Gebundenheiten befreien wird.41 

Die Computerwissenschaftlerin Melanie Mitchell hingegen äußert deutlich mehr 
Zurückhaltung. Sie warnt davor, die Entwicklung genereller künstlicher Intelligenz 
vorschnell mit menschlicher Intelligenz gleichzusetzen. Ihrer Ansicht nach wird 
eine wirklich menschenähnliche KI – sollte sie eines Tages entstehen – mit exakt 
denselben fundamentalen Herausforderungen konfrontiert sein wie der Mensch 
selbst: Ambivalenz, emotionale Komplexität, moralische Dilemmata und soziale 

 
41 Max S. Bennett: A Brief History of Intelligence. Why the Evolution of the Brain Holds the Key to the Future 

of AI. London: William Collins 2023, S. 359–365. 



 Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen 25 

Verwundbarkeit. Mitchell erinnert daran, dass Intelligenz nicht nur eine Frage der 
Informationsverarbeitung und körperlicher Bedingungen ist, sondern vor allem 
auch tief in soziale und kulturelle Kontexte eingebettet bleibt. Die Vorstellung eines 
künstlichen Menschen, der diese Dimensionen vollständig replizieren kann, hält 
sie daher für unrealistisch und mahnt zu einer nüchternen und insbesondere inter-
disziplinären Betrachtung der Grenzen und Möglichkeiten von KI.42 

Während der Arbeit am vorliegenden Band mag der nächste technologische Durch-
bruch näher gerückt sein oder nicht, auf jeden Fall aber erscheinen weiterhin und 
unablässig Romane und Filme der Populärkultur zum Thema Künstliche Intelli-
genz und künstliche Menschen. Ein Qualitätsmerkmal solcher Imaginationen ist 
es, wenn sie weder kritiklosen Fortschrittsoptimismus verbreiten, noch einer nos-
talgischen Welt ohne Veränderung die Rede führen. Sie können Ambivalenzen und 
Widersprüche gestalten. Zudem müssen die Künste technologischen Entwicklun-
gen nicht nachhasten, sondern können es sich leisten, inne zu halten und sich – am 
konkreten Beispiel – mit grundsätzlichen Fragestellungen zu befassen. Anders ge-
sagt: Die in diesem Band versammelten Gegenstände und ihre Analysen verweisen 
darauf, dass die Künste einen gleichsam unaufgeregten Standpunkt einnehmen 
können und den Einsatz von disruptiven Technologien, wie verkörperter künstli-
cher Intelligenz, in seiner Komplexität und mit seinen Folgen für Subjekte und Ge-
sellschaften zu gestalten, auszuloten und zu überdenken vermögen. 

Dieser Band ist interdisziplinär aufgebaut und bietet sowohl Einblicke in die aktu-
ellen Diskurse zur KI als auch literatur- und kulturwissenschaftliche Werkanaly-
sen, die den Einsatz von ebendiesen Technologien zum Thema haben. Er nähert 
sich dem Gegenstand, indem er vielfältige Perspektiven auf den künstlichen Men-
schen zusammenführt: einmal aus unterschiedlichen Fachrichtungen – Literatur-
wissenschaft, Komparatistik, Medienwissenschaft, Philosophie, Soziologie – und 
einmal mit Blick auf die gewählten Medien und künstlerischen Formate, wie Ro-
man, Romanverfilmung, Spielfilm oder Fernsehserie. Die Beiträge verorten das 
Thema also kultur-, ideen- und mediengeschichtlich und stellen zeitgenössische 
künstlerische Narrative und Szenarien vor, in denen künstlich erzeugte Menschen 
und Mensch-Maschine-Hybride eine zentrale Rolle spielen. Dabei ergeben sich 
durchaus kontroverse Positionen mit Blick auf künstliche Menschen: von vorsich-
tig beobachtenden Analysen über Forderungen nach revidierten Einstellungen zu 
komplexen Maschinen bis zu posthumanistischen Gegenentwürfen zum traditio-
nellen abendländischen Menschenbild.  

 
42 Mitchell: Artificial Intelligence, S. 363–366. 



26  Barbara Reiter, Anne-Kathrin Reulecke 

Kurzbiografien 
Dr.in Barbara Reiter ist Philosophin und seit 2018 Lecturer für Fachdidaktik der 
Philosophie und Ethik an der Universität Graz. Sie engagiert sich aktiv im fakultäts-
übergreifenden Netzwerk Human Factor in Digital Transformation. Seit über 30 Jah-
ren ist sie in der Menschenrechtsarbeit tätig und forscht zur Humanisierung sowie 
zur Förderung und partizipatorischen Gestaltung gesellschaftlicher Dialoge über 
philosophische Grundideen und komplexe ethische Fragestellungen – etwa zu 
Menschenrechten, Künstlicher Intelligenz, dem guten Leben, Fürsorge und Um-
weltfragen – in Wissenschaft, Schule, Medien und Kunst. Gemeinsam mit Lukas 
Meyer leitet sie seit 2011 den Grazer „Denkzeitraum“. 
Unter anderem erschienen Ethik des Zufalls. Paderborn: Fink 2011 und in der Denk-
zeitraumreihe zum Beispiel Wem gehört die Zukunft? Denkzeiträume hinter'm Grazer 
Glockenspiel. Herausgegeben mit Lukas Meyer. Graz: Leykam 2013 und Wem und was 
gehört Europa? Herausgegeben mit Helmut Konrad und Lukas Meyer. Graz: uni-
press 2023 sowie die beiden Artikel „Fürsorge“, in: Enzyklopädie Philosophie. 2., 
überarb. u. erw. Aufl., herausgegeben von Hans Jörg Sandkühler, drei Bände. Mei-
ner, Hamburg 2010, Band 1, 758f und „Gemeinwohldenken in der Antike“, in: Hand-
buch Gemeinwohl. Herausgegeben von Christian Hiebaum. Wiesbaden: Springer 
2022, 11-25. 
 
Anne-Kathrin Reulecke ist Universitätsprofessorin für Neuere deutsche Literatur 
mit dem Schwerpunkt „Literaturtheorie und Geschichte und Theorie der literari-
schen Ästhetik“ am Institut für Germanistik der Universität Graz. Ihre Lehr- und 
Forschungsschwerpunkte sind: Intermedialität in der Literatur des 18. bis 20. Jahr-
hunderts; Biotechnologie, Medizin und neue Medien in der Gegenwartsliteratur; 
Theorien der Autorschaft; Kulturwissenschaftliche Theorien in ihrem Verhältnis 
zum Literarischen (Walter Benjamin, Roland Barthes, Sigmund Freud). Publikatio-
nen u.a.: Täuschend, ähnlich. Fälschung und Plagiat als Figuren des Wissens in Literatur 
und Wissenschaften (2016); Grenzen des Humanen. Biotechnologie und Medizin in der 
Gegenwartsliteratur Schwerpunktheft der Zeitschrift für Germanistik (2018, hg. gem. 
m. Ulrike Vedder); Sehstörungen. Grenzwerte des Visuellen in Künsten und Wissenschaf-
ten (2019, hg. gem. m. Margarete Vöhringer); Mit den Toten sprechen. Jenseitsnarra-
tive in Literatur und Kunst der Gegenwart (2021, hg. gem. m. Johanna Zeisberg); 
Descriptio. Potentiale literarischer Beschreibung (2025, hg. gem. m. Kurt Hahn, Steffen 
Schneider, Julia Zimmermann). 


	Drei Thesen zu Imaginationen künstlicher Menschen
	Eine Einleitung

	Zusammenfassung
	Abstract
	Ubiquität und Aktualität
	Historische Perspektive
	Übergänge und Hybridisierung
	Medienphilosophische Perspektiven, Digitaler Humanismus und ‚Weisheit‘
	These 1: Die Rede vom künstlichen Menschen als Oxymoron
	These 2: Die Nachträglichkeit von Verstehen und Regulierung
	These 3: Darstellbarkeit von Technologien und Deckbildfunktion von Fiktionen
	Herausforderungen
	Kurzbiografien


