HANNAH VAN REETH

B
! |
: '

UBER DYNAMIKEN,

DICHOTOMIEN UND
WIRKLICHKEIT

Historisch-epistemologische
Untersuchungen zu Jorn Riisens
Grundziige einer Historik (1983-1989)

— |

Graz University

Library Publishing



GEWI AUSGEZEICHNET: ABSCHLUSSARBEITEN

Band 9
Herausgegeben von der Geisteswissenschaftlichen Fakultat der Universitit Graz

Editorial Board:

Dekan Arne Ziegler

Vize-Dekanin Sonja Rinofner-Kreidl
Studiendekanin Margit Reitbauer
Vize-Studiendekan Nikolaus Reisinger



HANNAH VAN REETH

UBER DYNAMIKEN,
DICHOTOMIEN UND
WIRKLICHKEIT

Historisch-epistemologische
Untersuchungen zu Jorn
Rusens Grundziige einer
Historik (1983-1989)

UNI

Graz University Library Publishing



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung durch:
Geisteswissenschaftliche Fakultdt der Universitéit Graz

Zitiervorschlag:
Hannah Van Reeth, Uber Dynamiken, Dichotomien und Wirklichkeit. Graz 2024.

(@0

CC BY 4.0 2024 by Hannah Van Reeth

Hannah Van Reeth ORCID https://orcid.org/0009-0005-0345-300X

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz erlaubt unter Voraus-
setzung der Namensnennung der Urheberin die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem
Format oder Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licen-
ses/by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material
aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige
erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Graz University Library Publishing

Universitatsplatz 3a

8010 Graz

https://library-publishing.uni-graz.at

Grafische Grundkonzeption: Roman Klug, Presse und Kommunikation, Universitdt Graz

Coverbild: Hannah Van Reeth
Satz: Hannah Van Reeth
Typografie: Source Serif Pro und Roboto

eISBN 978-3-903374-39-3
DOI https://doi.org/10.25364/978-3-903374-39-3


https://orcid.org/0009-0005-0345-300X
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-39-3
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

Inhaltsverzeichnis

ProlOg....cconniiiiiiiiii ettt et et et s et et e ea e 7

EINLEIIUIIEG ....oiiiiiiiiiiiieieeiie e eeteee e eeeeee e eereee s eetaneeeeeraneseeeeanessaenanassaeennes 10

Teil 1: Methodik

1. Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte .......... 12
1.1. Gaston Bachelard und die franzdsische Schule..........ccccuuueeeeee.... 12
1.2. Historische Epistemologie......ccoeveieiiiiniiiiiiiiiiniiiiiieiiceeeineeennes 17

Teil 2: Eine Historisierung Jorn Riisens

1. (M)Eine Geschichte der GeschichtsdidaktiK...............cccccoevvvvnieninnennnnn. 20

2. Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974) ................... 23
2.1. Theodor Schieder: Historiker des 20. Jahrhunderts (ca. 1958-1966)
.................................................................................................... 24

2.1.1. Exkurs: Theodor Schieder im Nationalsozialismus.............. 27

2.2. Giinter Rohrmoser: der christlich-konservative Sozialphilosoph
(C8. 1958-1966) cueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeseeeeeeeeeeseeeseeseeeseesesessneseeseen 32
2.3. Wege in die Wissenschaftsgeschichte und Phinomenologie?
(1969-1972) «. et eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e eeneseeeaeeeeeeseeseeeesnesnesaeen 39
2.4. Studiengruppe ,, Theorie der Geschichte“ und Berlin (1972-1974)..41
2.5. SChluSSOIZErUNZEN .vvvuriirnriiiererieeeriiereieeeeneeeneeeeneeeneeeennnees 43

Teil 3: Theoretische Untersuchungen der Grundziige
einer Historik

1. Epistemisch versus historisch? ...............ccceeiriiiiiriiiiiiiriiiienrereieeeees 48
2. Differenzierungen eines DenkkolleKktivs ...............cccccvmuuiiiiiiiininnnnnn. 49
3. Die Theoretisierung formaler Merkmale ..............cccooeuiieiirinnnninnnnnne. 55
3.1. Vom Dynamisieren und Abstrahieren .....ccc..ccceevuveiiiiininiiinnnnees 55
3.2. Orientierung und metaphysische Spekulationen ..........cceeeevunneee. 57
3.3. Intentionalitit, Lebenswelt und Geist.....cccceeeuereerireinireennrennnnees 64
3.4. Ubers Handeln und Leiden........ccoecvveeeeeriieeeenniieeeesnneneeessnnnens 68

4. Riisens Hegel und Hegels GEiSt ..........c.eueerereuuerreriunerrerenerreneneneenennenns 75



5. Theoretische Schlussfolgerungen................cccceeviiiuiiiriineniecennenneennn. 78
6. Zusammenfassung, Konklusion und weiterfiihrende Uberlegungen .. 79

| T o 1 11 ) G USRS 82



Prolog
Madrz 2021
Graz, Heinrichstrafse 26, II. Stock.

Da stand er dann, der deutsche Professor. In einer leicht buckligen Haltung, beladen
mit einem vollgepackten schwarzen Rucksack, blaue Jacke, schwarztonige Jeans,
grellweille Sneakers, hatte er an die Tiir unseres Arbeitszimmers geklopft, um mit
einem freundlichen ,Hallo“ meine Kolleginnen und mich in den Tag zu begriilen.
»Ich komme gleich!“, hallte es vom Gang, als er unsere Tiir einen Spalt offenstehen
liel und sich mit langen Schritten in sein gegeniiberliegendes Biiro begab.

Es waren arbeitsaufwendige Wochen gewesen: Seit meiner Anstellung im Arbeits-
bereich hatten mich Werke der Geschichtsdidaktik umringt, deren Lektiire zu einer
Ausformulierung des Konzeptes meiner Masterarbeit gefiihrt hatte. Mit dem Titel
»Epistemische Grundannahmen® wollte ich die wissenschaftstheoretischen Mog-
lichkeiten und Grenzen geschichtsdidaktischer Theorien erforschen und die
Grundlagen der Disziplin historisch kontextualisieren. Zwar war mir das Feld gera-
dezu grausam fremd, hatte es aber mit etwas Miihe geschafft ein zwar von Fallfeh-
lern gezeichnetes, allerdings gewissermalien bodenstindiges Exposé zusammen-
zustellen und es dem mir noch fremden deutschen Professor vor seiner Abreise von
der ,,Schwibischen Alb“ abzuschicken.

Ich war nervios. Weder hatte ich eine Riickmeldung erhalten, noch war klar, ob die
nahezu allbekannte Unbeliebtheit wissenschaftshistorischer Fragestellungen mich
in das abgelegene Zentrum fiir Wissenschaftsgeschichte der Mozartgasse vertrei-
ben wiirde. Ich hatte die Frage nach einer Betreuerin oder einem Betreuer fiir die
Masterarbeit absichtlich offengelassen; aus Angst abgelehnt zu werden.

An meinem Schreibtisch sitzend wartete ich ab und drehte nervos die Daumen. Im
Gang ging eine Tiir auf und es erschallte unerwartet im fiir gew6hnlich schweigen-
den Flur ein rauschender Gitarren- und Schlagzeugsound. Ein Klang bedachter Pro-
vokationen, die sich in den lyrischen Anspielungen der kratzigen Ménnerstimmen
enthiillten, wegen der schweifenden Melodien allerdings eine nostalgische Zartheit
mit sich trugen, durchdrang das Stockwerk und bahnte sich gerduschvoll durch den
Spalt in unser Arbeitszimmer, was meine Kolleginnen und mich fiir einen kurzen
Moment aufblicken lie8. Mit einem rhythmischen Riickstof fiel dann die Biirotiir
im Flur wieder zu und die deutsche Weltschmerzhymne verstummte.



Dann betrat der Professor das Arbeitszimmer. Er schritt mit langen Bewegungen
zum Ende des Raumes und lief sich in einen freien Biirostuhl neben mir am Fens-
ter fallen. Mit neugierigen Blicken, definiert von einem blondweif3en Bart, blonden
Haaren und hellen Augen, musterte er durch seine sportaffinen Brillenglidser den
Arbeitsraum. Dann fing der Smalltalk an.

In hoflichen Ziigen erkundigte man sich iiber das Wohlergehen der Einzelnen, be-
sprach vergangene Auftrége, tauschte sich iiber die Anreise aus und thematisierte
das Wetter, welches sich langsam durch die kommende Friihlingssonne von der
Kilte zu erholen schien.

Meine Bemiihungen mir krampfhaft meine Nervositdt nicht anmerken zu lassen,
lieRen mich in meinem Biirosessel versinken und nur stockend an der Hoflichkeits-
konversation teilnehmen. Pl6tzlich wandte sich der Professor mir zu, verschriankte
seine Arme, lehnte sich zuriick und betrachtete mich skeptisch.

»Ich habe Ihr Konzept gelesen®, fing er an. ,,Erzihlen Sie mir doch, wie Sie da genau
vorgehen wollen.” Etwas {iberfordert von der plotzlichen Aufforderung meine wo-
chenlange Arbeit in ein paar halbwegs schlauen Sitzen zusammenzufassen, um-
klammerte ich die Unterseite meines Stuhls, zwang mich in eine aufrechte Sitzhal-
tung und fing an zu reden: ,Ich... shm... also ich wiirde gerne ein paar Grundlagen-
werke lesen und diese dann... 4hm... theoretisch untersuchen, also sie ... historisch
kontextualisieren und dann dhm...“ bevor ich meine Gedanken zu Ende sprechen
konnte, erhob sich der Professor vom Sessel, wandte sich meinem Schreibtisch zu
und fing an im dort abgelagerten Biicherstapel zu wiihlen. Mit runzelnder Stirn und
skeptischer Grimasse zog er ziigig einzelne Werke aus der Sammlung, schlug sie
auf und knurrte vereinzelt vor sich hin. Das schnelle Bldttern, das hektische Kopf-
schiitteln und der durch die von Sonnenstrahlen verspiegelten Brillengladser boh-
rende Blick erweckten den Anschein, er konne die vielen Sitze innerhalb weniger
Sekunden entziffern, aufdecken und schliefflich in Bezug auf ihre wissenschaftli-
che Relevanz in aller Strenge beurteilen. Dann klappte er einen dicken Band in sei-
ner Hand zu, schwang ihn auf den Tisch, drehte sich zu mir um, verschriankte seine
Arme und schaute nachdenklich in meine Richtung.

»Sie wollen also an der Wissenschaftsgeschichte schreiben?“, seufzte er. Unfahig
jegliche Grundkompetenz eines sozialen Austausches aus mir heraufzubeschwo-
ren, tonte ich: ,Ich... nicht...dhm...also ich weik...“. Er 10ste seine Arme, liel§ sich
etwas verzweifelt auf den mir nahestehenden Biirosessel fallen, sah mich verdutzt
jedoch freundlich (die Brille nun vom Spiegeleffekt der Sonne befreit) an und erwi-
derte lachend in geradezu kindhafter Ungeduld: ,Ja aber ganz ehrlich, warum
schreiben Sie denn nicht bei mir!?“



» Wer auf den Pfaden der Geschichte schreitet, soll sich immer bewufst sein,
dafs er nur denkend sich auf ihnen bewegen kann.“

(Schieder, 1965, S. 145)



Einleitung

Es soll Aufgabe des vorliegenden Bandes sein, Aspekte der theoretischen Grundla-
gen von Jorn Riisens Werk Grundziige einer Historik anhand von Methoden der his-
torischen Epistemologie theoretisch zu analysieren und wissenschaftshistorisch zu
kontextualisieren. Jorn Riisen (*1938) vertffentlichte 1983, 1986 und 1989 ein drei-
teiliges Werk, das sich unter dem Titel Grundziige einer Historik (Historische Vernunft
/ Rekonstruktion der Vergangenheit / Lebendige Geschichte) im geschichtsdidaktischen
Feld einen Namen machen sollte. Neben den durch ihn geprédgten Konzeptionen
des Geschichtsbewusstseins, historischen Lernens und der Narrativitdt im geschichtsdi-
daktischen Feld zeichnet sich Riisens Werk durch besondere formale Merkmale
aus, die sich in seinen theoretischen Formulierungen ausfindig machen lassen und
sich ebenfalls in gegenwirtigen theoretischen Ausfiihrungen geschichtsdidakti-
scher Grundlagen widerspiegeln. Ziel dieser Arbeit ist es, den Spielraum von Rii-
sens Denkschema darzulegen, das sich neben der theoretischen Hervorhebung
abstrakter Merkmale der Grundziige und anderer zeitgleich entstandener Werke,
durch eine sozio-historische Kontextualisierung logisch erweitern und konkretisie-
ren lasst.

Dieses Buch ist in drei Teile gegliedert. Der erste Teil setzt sich mit theoretischen
Uberlegungen zur Methodik auseinander, wobei Ansitze von Gaston Bachelard und
die allgemeine historisch-epistemologische Arbeitsweise im Fokus stehen. Dabei
wird auf das Denkgeriist einer philosophisch-historischen Schule eingegangen, de-
ren Protagonist:innen es sich zur Aufgabe gemacht haben, nicht Geschichten von
Ereignissen, sondern grundlegend ,Geschichte[n] der Griinde“ (Albrecht et al.,
2016, S. 149) zu verfassen. Der zweite Teil beleuchtet den historischen Hintergrund
des akademischen Werdegangs von Jorn Riisen. Hier stehen vor allem sein Doktor-
viter Theodor Schieder (1908-1984) und Glinter Rohrmoser (1927-2008) im Vorder-
grund. Das Ziel dieses Abschnittes ist es, grundlegende theoretische und philoso-
phische Priagungen durch seine Doktorviter aufzuzeigen und diese mit Aspekten
von Riisens theoretischen Untersuchungen in Verbindung zu setzen oder die Brii-
che zwischen den unterschiedlichen Denkrichtungen darzulegen. Im dritten Teil
wird eine allgemeine theoretische Analyse der formalen Merkmale von Riisens the-
oretischen Werken aus den 1970er- und 1980er-Jahren durchgefiihrt, wobei die
Grundziige im Fokus der Untersuchung stehen. Es wird versucht, in der dynami-
schen Struktur des riisenschen Gedankengebaudes Konstanten zu identifizieren,
die abstrakt die Grenzen und Moglichkeiten seines theoretischen Systems aufzei-
gen konnen.



TEIL 1:
METHODIK



1. Der Begriff der Epistemologie in der
Wissenschaftsgeschichte

Es wird nicht nur allein im Werk Hans-Jorg Rheinbergers liber die historische Epis-
temologie offenbar, dass das Konzept der Epistemologie im wissenschaftsge-
schichtlichen Kontext in den letzten Jahrzehnten wesentlich an Bedeutung gewon-
nen hat; beispielsweise auch die Untersuchungen von Lorraine Daston, die mit ih-
ren Arbeiten Grundiiberzeugungen wie Objektivitdt und Rationalitat erforschte, zeu-
gen davon. Forscher:innen dieser historisch-philosophischen Richtung machten es
sich zur Aufgabe, sich mit epistemischen Normen zu befassen bzw. zu versuchen
die Strukturen menschlicher Gedankengebidude und Argumente zu erfassen (vgl.
Miller, 2012, S. 38).

Um das Konzept der Epistemologie in Bezug zur Geschichtswissenschaft bzw. zur
Wissenschaftsgeschichte niher auszufiihren, werden in diesem Kapitel unter-
schiedliche Ansitze der epistemologischen Tradition wissenschaftshistorischen
Denkens dargelegt. Mit dieser Perspektivierung soll zu einem erweiterten metho-
dologischen Verstandnis der historisch-epistemologischen Ansicht und Vorgehens-
weise beigetragen werden.

1.1. Gaston Bachelard und die franzosische Schiule

Gaston Bachelard - der bedeutende Wissenschaftshistoriker im Frankreich des
20. Jahrhunderts mit grundlegenden Einfliissen auf Michel Foucault und Georges
Canguilhem - gilt als ein erster Protagonist der sich neu etablierenden und spéter
dominanten ,epistemologischen Schule von Paris“ (Erdur, 2018, S. 25 u. 30). In sei-
nen Werken konzentrierte er sich auf den Versuch, die Wissenschaftsgeschichte
mit einem erkenntnistheoretischen Schwerpunkt zu erweitern und somit die
Grundlagen von wissenschaftlicher Erkenntnis zu hinterfragen. Zwar waren zur
selben Zeit auch andere Bewegungen aktiv, die sich mit den Begriffen der Episte-
mologie und den Modi der wissenschaftlichen Erkenntnis befassten, bzw. versuch-
ten eine Reflexionsinstanz zu formulieren (vgl. Rheinberger, 2007, S. 11), allerdings
gilt der Ansatz, die eigene Wissenschaft im weitesten Sinne zu historisieren, als ein
besonderes Merkmal der franzdsisch-wissenschaftshistorischen Schule, die in vie-
len Hinsichten auf Bachelards Schriften zuriickzufiihren ist (vgl. Erdur, 2018, S. 30).

Die fundamentalsten Griinde, die nach Rheinbergers Interpretation neben Ba-
chelard auch Ludwik Fleck zur Konzeption seiner Entstehung einer wissenschaftli-
chen Tatsache veranlassten, waren einerseits die die naturwissenschaftliche Welt
erschiitternde Widerlegung der newtonschen Physik (ein theoretisches System, das



Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

sich liber Hunderte von Jahren bewihrt hatte) durch Albert Einsteins Relativitéts-
theorie und andererseits trug auch die Erkenntnis der Quantenphysik tiber die Be-
obachterabhingigkeit der Messung zu einem Bruch der wissenschaftlichen Er-
kenntnisgenese bei:

Das ,subjektive‘ Moment, das damit in den Kern auch der Naturwissenschaft hinein-
spielte, stellte nicht nur das von wissenschaftlicher und philosophischer Seite — etwa
von Du Bois-Reymond oder Dilthey - so gut abgesteckte und ausbalancierte Verhdlt-
nis zwischen den Natur- und den Geisteswissenschaften wieder in Frage, sondern die
Moglichkeit einer bestimmten Form von Objektivitdt iiberhaupt. (Rheinberger, 2007,
S. 37)

Die Naturwissenschaft Anfang des 20. Jahrhunderts stand der fiir die damalige Zeit
schockierenden Tatsache (vgl. Rheinberger, 2007, S. 36 f.) gegeniiber, dass der/die
menschliche/n Beobachter:in selbst die Erscheinungen der Natur und ihre gesetz-
mailige Erfassung bedingt. Das Subjektive durfte nicht mehr von der Messung der
objektiven Welt getrennt werden, sondern wurde ein wichtiger Bestandteil der na-
turwissenschaftlichen Forschung, der hinterfragt und kontextualisiert werden
musste.

Auf diesen Schock hin machte Gaston Bachelard es sich zur Aufgabe, den histori-
schen und somit auch den erkenntnistheoretischen Kontext naturwissenschaftli-
cher Studien in den Blick zu nehmen und argumentierte des Weiteren fiir eine epis-
temologische Instanz in wissenschaftshistorischen Uberlegungen: ,Der Wissen-
schaftshistoriker muf die Ideen als Tatsachen nehmen. Der Epistemologe muf die
Tatsachen als Ideen nehmen, indem er sie in ein Denksystem einfiigt“ (zit. n. Lepe-
nies, 1979, S. 10). Der Epistemologe habe die Aufgabe, die Entwicklungen des wis-
senschaftlichen Denkens abzubilden, zu ergriinden und sie in ihrer Widerspriich-
lichkeit festzulegen.

In seinem Werk Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes versuchte Bachelard die
besonderen Eigenschaften des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses herauszu-
arbeiten. Er beschrieb, dass die Wissenschaft immer als Entwurf, als ,,Projekt” (Ba-
chelard, 1988, S. 15) zu verstehen sei, das mit wiederholenden ,epistemologischen
Hindernissen® (Bachelard, 1974, S. 170) charakterisiert werden konne. Die wissen-
schaftliche Arbeit ndmlich, so Bachelard, liel3e sich stark von der Alltagserfahrung
trennen: Sie entspricht nicht der ersten intuitiven Anschauung der Welt, sondern
sie ist von einem Bruch gekennzeichnet, der die Betrachtung auf einer anderen,
einer wissenschaftlichen Ebene ermoglicht. Bachelard nennt dieses Phinomen,

13



14

Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

bzw. den Versuch aus dem Gegebenen in eine neue Ebene zu schreiten, ein ,Er-
kenntnishindernis“ (Bachelard, 1978, S. 50), welches in der Wissenschaft tiberwun-
den werden muss.

Wissenschaftliche Erkenntnis sei genau durch diese beiden Faktoren, ndmlich
durch den epistemologischen Bruch und durch das epistemologische Hindernis de-
finierbar, da diese einerseits das Subjekt aus der Sphire der Alltagserfahrung he-
ben wiirden, und andererseits sich aufeinander dauerhaft beziehen und somit fiir
den Erkenntnisfortschritt der Wissenschaften aus ihrer gegebenen Manifestation
unverzichtbar seien. So sei jede wissenschaftliche Erkenntnis als ein Bruch zu be-
trachten, der den Schritt aus der gegebenen wissenschaftlichen Sphére ermdglicht:
»Wie Nietzsche sagt, entsteht alles Wesentliche nur trotzdem. Das gilt fiir das Den-
ken geradeso wie fiir die Tat. Jede neue Wahrheit bewidhrt sich trotz gegenldufiger
Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen.“ (Bachelard, 1988,
S. 12) Bachelard vertritt in dieser Hinsicht eine Sichtweise, die in der wissenschaft-
lichen Welt von einem Fortschritt in der Widerspriichlichkeit, also von einem Fort-
schritt durch die Ausformulierung und Férderung von Gegensitzen, ausgeht. Was
sich also bewegt bzw. was sich als gegenteilig erweist, liegt auch schon in der Er-
fahrung selbst, die in dem dialektischen Verhiltnis zwischen Welt und Verstand
definierbar ist. Bachelard spricht von einer besonderen Form der Kohirenz, von
einer Ontologie, die sich nichtin einer ,irrationalen Wirklichkeit“ (Bachelard, 1988,
S. 14) erstrecke, sondern ,,[ulm eine Theorie radikal auler Kurs zu setzen, mulfd die
Erfahrung uns schon Griinde fiir deren Gegenteil aufzeigen® (Bachelard, 1988,
S. 14). Der Widerspruch ist Bestandteil der Realitdt und diese Dialektik ergibt sich -
wenn man so will - aus einem Zusammenspiel von Realismus und Rationalismus.
Die Betrachtung der Welt bleibt nie ein reines Geschehen und die Schlussfolgerun-
gen in der wissenschaftlichen Welt sind nicht rein intuitiv, sondern im Zuge einer
Vernunft auch rationalisiert:

Die Auskiinfte der Realitdt haben nur insofern Wert, als sie eine rationelle Verwirkli-
chung ermoglichen. [...] Die Epistemologie mufS daher genau am Kreuzungspunkt
zwischen Realismus und Rationalismus ansetzen. Nur dort vermag sie die neue Dy-
namik dieser beiden gegensatzlichen Philosophien zu erfassen, die zweifache Bewe-
gung, vermoge deren die Wissenschaft das Wirkliche vereinfacht und die Vernunft
kompliziert. (Bachelard, 1988, S. 15f.)

In diesem Raum der Widerspriichlichkeit, in dieser Dialektik, soll der/die Episte-
mologe:in ansetzen. Der wissenschaftliche Geist entwickelt sich einerseits in der
Wechselwirkung von der gegebenen Realitdt und der rationalen Zuordnung des Er-



Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

lebten, und andererseits als Dynamik zwischen den in den wissenschaftlichen In-
stitutionen liegenden Widerspriichlichkeiten. Nur im Streit konne sich die Wissen-
schaft weiterentwickeln. Nur wenn sie in der polemischen Generalisierung, in der
Fortschreitung vom Warum? zum Warum nicht?, sich etabliere, kdnne es zur positi-
ven Entwicklung wissenschaftlicher Erkenntnis kommen (vgl. Rheinberger, 2007,
S.40f.).

Aus diesem Grund sprach sich Bachelard auch fiir die Differenzierung der Wissen-
schaften in kleinere Spezialdisziplinen aus, da sie so zu epistemisch flexibleren En-
titaiten werden wiirden. Sie konnten sich einerseits zwar schneller auflésen, aller-
dings entsprachen sie in seinen Augen genau deshalb dem sozialen Ideal vom wis-
senschaftlichen Arbeiten. Diese sozialen Einheiten seien ndmlich nicht von der
Struktur der groflen Institutionen beeinflusst, sondern pragen sich vor allem durch
die Konstituierung von informellen Gemeinschaften aus, die auch die Form einer
idiosynkratischen Schule annehmen konnen (vgl. Rheinberger, 2007, S. 40 £.). So
seien diese Kleingruppen ein duflerst flexibles Ensemble, das sich in seiner Beweg-
lichkeit manifestiere (vgl. Rheinberger, 2007, S. 44). Die kleinen Gruppierungen
seien niitzlich in diesem Sinne, dass sie die Widerspriichlichkeiten der grolRen The-
sen und institutionalisierten Grundlagen hervorbringen. Sie sind anpassungsfahig
und konnen sich durch ,einen starken Nexus® (Rheinberger, 2007, S. 44) bewahren
und durchsetzen.

So sehr die Kategorie des Erkenntnisfortschritts, die bislang innerhalb der ge-
schichtsdidaktischen Theoriebildung nicht thematisiert wurde (vgl. Heuer, 2021,
S. 36), mit den Ansidtzen Bachelards erweitert werden konnte, so sehr liegt die Be-
deutung der Werke Bachelards fiir die vorliegende Publikation in seinem An-
spruch, die wissenschaftliche Erkenntnis selbst zu historisieren.

Die Historisierung wissenschaftlicher Erkenntnis ist fiir Bachelard eine Moglich-
keit ,die Struktur des Geistes“ erfassbar zu machen. So werde diese Struktur varia-
bel,

[...] sobald das Wissen eine Geschichte hat. [...] Der wissenschaftliche Geist ist seinem
Wesen nach eine Korrektur von Wissen, eine Erweiterung des Rahmens von Erkennt-
nis. Er urteilt tiber seine Vergangenheit, indem er sie verurteilt. Seine Struktur ist das
BewuyStsein der eigenen historischen Irrtiimer. [...] Das ganze geistige Leben der Wis-
senschaft bewegt sich dialektisch an dieser Grenze zwischen Wissen und dem Nicht-
wissen. Das Wesen der Reflexion ist es, zu begreifen, was man nicht begriffen hatte.
(Bachelard, 1988, S. 171)

Die wissenschaftliche Arbeit bekommt dadurch einen besonderen Charakter, der
mit dem Begriff der Rekurrenz erklart werden kann (vgl. Rheinberger, 2007, S. 45).

15



16

Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

Dadurch, dass wir in der Gegenwart fortschreiten, ist jede neue Erkenntnis als eine
Enthiillung eines vergangenen Fehlers zu verstehen, ein Aufzeigen von Irrtiimern.
Wir weisen in diesem Sinne immer wieder auf die Fehler der Vergangenheit hin,
arbeiten auch in der Wissenschaft an standigen Widerlegungen der gestrigen Welt,
machen uns also einerseits zu Richtern:innen der Vergangenheit! und fallen jedoch
andererseits gleichzeitig den Richter:innen der Zukunft zum Opfer. Diese Rekur-
renz setzt uns daher immer in die Rolle der/s Fortschreitenden und der/des Verur-
teilten. Erkenntnis und Fortschritt sind jedoch bei Bachelard nicht als Fortschritt-
steleologie zu verstehen, wie etwa fiir Hegel die ,Historische Vernunft* (Hegel,
1966). Fiir Bachelard bleibt Erkenntnis ein Werdegang, eine Entwicklung, die in an-
deren Kontexten auch anders hitte aussehen konnen (vgl. Rheinberger, 2007,
S. 46 f.). Sie bleibt in diesem Sinne eine Erscheinung, wenn man so mdchte, eine
Moglichkeit. Erkenntnis bleibt an den Menschen gebunden und manifestiert sich
selbst nicht direkt als Wirklichkeit.? Fiir Bachelard galt daher die Wissenschaftsge-
schichte bzw. die Historisierung wissenschaftlicher Erkenntnis als fiir die philoso-
phische Reflexion notwendige Instanz, da sie in der Lage ist den / die Philoso-
phen:in zu instruieren, seine / ihre Beurteilungen darzulegen und ihm / ihr das the-
oretische und historische Anschauungsmaterial zu liefern (vgl. Erdur, 2018, S. 30).
Die Wissenschaftsgeschichte konnte somit als Kontextualisierungswerkzeug die-
nen bzw. Verwendung finden, das auf die kulturellen und praktischen Verstrickun-
gen philosophischer Kategorien aufmerksam macht.

Der Fokus auf die Historisierung, auf die Kontextualisierung von Erkenntnis, ist ein
Zugang, der sich durch die Werke des Lehrstuhlnachfolgers Bachelards, Georges
Canguilhem, weiter manifestiert. Die Uberlegung, Wissenschaftsgeschichte mit
Philosophie in Verbindung zu setzen, war natiirlich nicht ein Ansatz eines Einzel-
nen. Das ,Denkkollektiv” (Erdur, 2018, S. 30) der franzdsischen Schule trug die Idee
einer epistemologischen Arbeitsweise in den Werken von Michel Foucault, Michel
Serres, Pierre Bourdieu und Louis Althusser weiter und, ohne hier eine radikale

! In der Nennung hier wird, da es bei Bachelard auch keine begriffliche Unterscheidung gibt, nicht auf
die in der geschichtsdidaktischen Disziplin verwiesene Differenz zwischen Vergangenheit und Ge-
schichte verwiesen. Der hier angegebene Ansatz geht von keinem direkten Unterschied aus.

2 In einer Masterarbeit von Tanja Eigner-Grassmug, macht sie unter dem Titel ,,Geist als Wirklichkeit
und Moglichkeit” auf den Unterschied zwischen einer franzdsisch-phdnomenologischen und einer
deutsch-phinomenologischen Schule am Beispiel zwischen Husserl und Bachelard aufmerksam. Sie
schreibt: ,Bachelard wollte durchaus eine von Vernunft getragene Wissenschaft beschreiben, jedoch
wollte er die Vernunft dabei nicht als Universalprinzip verstanden wissen, denn vielmehr als einen sich
entfaltenden Prozess, der jedoch als rationaler vielmehr Kulturprinzip als (logisches) Universalprinzip
ist. Rationalitdt wird so zu einem praktischen Phanomen der Menschheitsgeschichte, das sich mit den
Anforderungen der wissenschaftlichen Fragen mitentwickelte und diese erst im Tun expliziert.” (2019,
S. 134)



Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

Kategorisierung der einzelnen Autoren durchzufiihren, stehen ,[t]rotz ihrer Hete-
roginitdt die einzelnen Philosophien [...] in einem wirkungsmaichtigen homogenen
Schulzusammenhang [...]“ (Erdur, 2018, S. 36), der sich die Aufgabe stellte, die
Strukturen menschlicher Erkenntnis theoretisch erfassbar zu machen.

1.2, Historische Epistemologie

Die Frage nach einer historischen Epistemologie scheint im Vergleich zu den An-
sdtzen der populédreren Ideengeschichte in vielen Hinsichten tiberholt zu sein. Un-
tersuchungen der Wissens- und Ideengeschichte muten auf den ersten Blick so an,
die gleichen Motive wie jene der historischen Epistemologie zu haben. Auch Onur
Erdur endet sein Werk Die epistemologischen Jahre mit den Worten: ,In dieser Per-
spektive kommen die epistemologischen Jahre der franzosischen Philosophie
schliesslich einer Genealogie dessen gleich, was man heute ,Wissensgeschichte’
nennt“ (Erdur, 2018, S. 358). Auch wenn sich ein historischer Zusammenhang zwi-
schen den beiden Richtungen eventuell konstruieren lisst, so unterscheiden sie
sich doch insbesondere in Bezug auf die Motive und Methodologie deutlich vonei-
nander.

Lorraine Daston, eine amerikanische Wissenschaftshistorikerin, die mitihren Wer-
ken Grundbegriffe wie Objektivitdt und Rationalitdt epistemisch untersuchte, be-
schreibt den grundlegenden Unterschied zwischen der Ideengeschichte und der
historischen Epistemologie wie folgt:

Historical epistemology can be (indeed, must be) instantiated by the history of ideas,
but it poses a different kind of question: not the history of this or that particular use
of, say, infinitesimals in the mathematical demonstrations of the sixteenth and sev-
enteenth centuries, but the history of changing forms and standards of mathematical
demonstration during this period; not the history of the establishment of this or that
empirical fact in, say, the physiology of the mid-ninteenth century, but rather the
history of competing forms of facticity - statistical, experimental, and other - in the
physiological institutes and laboratories circa 1870; not the historical judgment as to
whether, this or that discipline has attained objectivity, and if so, when and how, but
rather a historical investigation into the multiple meanings and scientific manifesta-
tions of objectivity. (Daston, 1994, S. 282-283)

Fiir Lorraine Daston hat die historische Epistemologie nicht nur zum Ziel darzule-
gen, wie die Voraussetzungen von Ideengéingen, also wie ein gewisses Denken ei-
nerseits etabliert wurde und wie dieses zu bestimmten Schlussfolgerungen fiihrte,
sondern die historische Epistemologie habe ebenfalls einen kritischen Blick auf die
Vorstellung der in der Ideengeschichte angenommenen Kontinuitit von Ideen zu

17



18

Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte

werfen. Daston argumentiert, dass es zwar moglich wire, dass gewisse Ahnlichkei-
ten in Ideen iiber Jahrhunderte ersichtlich seien, jedoch wiirde diese Kontinuitit
fraglich, sobald man die theoretischen Grundannahmen von ,argument, explana-
tion, and rationality” (Daston, 1994, S. 283) hinter den dargelegten Konzeptionen
ersichtlich macht. So wie ein Satz seine Worter braucht, um Sinn zu machen, so
braucht die Idee auch ihren Kontext - die Idee sei aus dieser Perspektive daher nur
kritisch als Konstante zu betrachten.

In diesem Sinne macht es sich die historische Epistemologie zur Aufgabe, eine be-
sondere geschichtliche Untersuchung von Ideen durchzufiihren. Wie bei Bachelard
schon angemerkt wurde, ist es der Ansatz dieser Richtung, die ,Tatsachen als
Ideen® (Bachelard, 1978, S. 51) anzunehmen und sie mit dieser Grundlage einer the-
oretisch-historischen Analyse zu unterziehen. Der ganze Kern der historischen
Epistemologie beruht auf der Vorstellung, dass jedes Wissen oder jegliche Grund-
lage, auf die sich eine Wissenschaft stiitzt, zu gewissen Schlussfolgerungen fiihrt.
Die Praxis der historischen Epistemologie besteht darin, Begriffe, Kategorien
und/oder Theorien von Wissenschaften unter einer kritischen Lupe zu betrachten
und ihre Darlegung historisch-epistemisch zu ergriinden (vgl. Albrecht et al., 2016,
S. 137 ff.).



TEIL 2:
EINE HISTORISIERUNG
JORN RUSENS



1. (M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik

Unabhingig von den wissenschaftlichen Mitteln, die zum Verfassen einer histori-
schen Arbeit herangezogen werden, von der Ebene theoretischer Reflexivitit und
dem MafR an Genauigkeit, mit dem man versucht, vergangene Geschehnisse zu re-
konstruieren, scheint es eine Konstante im historischen Erzdhlen zu geben: Dar-
stellungen bleiben eine Geschichte von jemandem fiir jemandem erzihlt (vgl.
Heuer, 2021, S. 39). Sie bleiben eine Geschichte, die durch den Blick und den Zielen
ihres:r Autors:in gekennzeichnet ist. Ein erzdhltes Produkt, das die Stadien eines
»Subjektivierungsprozesses® (Etzemiiller, 2019, S. 17) des Individuums, das heif3t,
die Entwicklungen von einem Irgendwer zu Jemandem in der Wissenschaft mitge-
staltet und festlegt. Sie sind Teil einer Praxis, Teil einer heranwachsenden Persona,
die sich an ein soziales Feld anpassen will (vgl. Arnold, 2004, S. 22 £.). Sie sind im
wahrsten Sinne des Wortes Aspekte einer Performanz, die mit der anerkannten oder
abgelehnten Qualitit der Arbeit in Verbindung steht: ,Ohne inhaltliche Qualitdten
macht Performanz wenig Sinn, doch ohne Performanz hat inhaltliche Qualitét
kaum Chancen” (Etzemiiller, 2019, S. 14). Wissenschaft bleibt dieser Argumenta-
tion zufolge etwas, was Wissenschaftler:innen tun; sie bleibt eine Praxis (vgl. etwa
Rieger-Ladich, 2017, S. 315-325).

Wenn nun versucht wird, (m)eine Geschichte des geschichtsdidaktischen Faches
zu verfassen, beruht dieses Verfassen auf gewissen praxistheoretischen Vorausset-
zungen. Eine Arbeit wird aus einer Haltung heraus geschrieben, welche ,[...] die
aktive Prasenz fritherer Erfahrungen in der Gegenwart [gewidhrleistet], indem sich
diese in Form von Wahrnehmungs-, Denk-, Bewertungs- und Handlungsschemata
niederschlagen® (Arnold, 2004, S. 23). Die Erzahlinstanz ist in diesem Sinne von ih-
ren Sozialisationen gepragt worden und tragt Erfahrungen in dauernder Anpassung
an ein soziales Feld mit sich: ,,Geschichte zu erzdhlen setzt die Positionierungen der
erziahlenden Akteur:innen immer schon voraus® (Heuer, 2019, S. 39). Seien es er-
lebte Ablehnungen oder Zustimmungen von Ideen, das repetitive Héren und Lesen
von Begrifflichkeiten und Sitzen; seien es Begegnungen von vorerst fremden oder
im Feld als sozial konform geltenden Handlungsmustern, die sich im Deuten und
Denken des erzédhlenden Subjekts einbiirgern: Erkenntnisse werden in diesem Kon-
text primér als Ergebnis sozialer Tatigkeiten ersichtlich.?

3 ,Deshalb ist das Erkennen kein individueller ProzeR eines theoretischen ,Bewufitseins tiberhaupt; es
ist Ergebnis sozialer Tatigkeit, da der jeweilige Erkenntnisbestand die einem Individuum gezogenen
Grenzen iiberschneidet.” (Fleck, 1980, S. 54).



(M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik

Die Wahl, nun iiber die historische Position und die Episteme des theoretischen
Werkes von Jorn Riisen zu schreiben, ist daher als Folge einer Praxis getroffen wor-
den (vgl. Spoerhase & Martus, 2022). Das Erscheinen Riisens - vor allem in Form
von Verweisen als Lieferant fiir Begriffsdefinitionen, theoretische Konzepte, Mo-
delle etc. - kann wohl als typisch fiir die geschichtsdidaktische Literatur gelten: Der
Riisen der Geschichtsdidaktik ist prasent: ,Einer der Griindungstheoretiker der mo-
dernen Geschichtsdidaktik und mit seinen Texten bis heute fiir jede Einfiihrungs-
veranstaltung relevanter Vater unserer Disziplin ist Jorn Riisen” (Briining & Grewe,
2020, S. 311). Seine Stellung als Griindungstheoretiker und Vater der Disziplin kann
allerdings auch bestritten werden; mit dem gleichen Argument auch die Sinnhaf-
tigkeit des Schreibens einer Arbeit iiber ihn und sein Werk.

Man hitte sich im Zuge dieser Arbeit ndmlich auch andere Protagonist:innen der
Geschichtsdidaktik naher ansehen konnen, ihre theoretischen Werke analysieren
und historisch-philosophisch kontextualisieren kdnnen. Man hitte anstatt Einzel-
personen auch Zeitschriften oder Ereignisse in den Vordergrund riicken kénnen,
sie einer inhaltlich-sozialtheoretischen Analyse unterziehen und somit zum Bei-
spiel mehr liber die sozialen Dynamiken von gewissen Arbeitsgruppen erfahren
konnen, statt sich an einem einzigen Menschen zu klammern, da ,,[...] fiir die Wis-
senschaftsgeschichte [...] eine Beschrinkung auf die ,groflen Individuen‘ nicht
aus[reicht]“ (Kohli, 1981, S. 443).

Es gibt kein Narrativ, dass die Griinde des Herausragens von Jorn Riisens Werken
in der Geschichtsdidaktik wirkungsgerecht und vollkommen erfassen kann. Auch
die Zuschreibung Riisens als der Vater der Geschichtsdidaktik ist fiir die Schilde-
rung einer komplexen Vielschichtigkeit der Etablierung einer Theorie und somit
auch fiir die eines disziplindren ,Diskursfeldes” (Keller, 2003, S. 284 f.) zu kurz ge-
griffen. Die Geschichte, die hier erzdhlt werden sollte, bleibt ein Narrativ, welches
einerseits aus einer vorgepragten Perspektive kommt, sich andererseits allerdings
erhofft, mehr Licht auf Schattenbereiche werfen zu konnen, die vorher nur ansatz-
weise thematisiert wurden (vgl. Heuer, Hasberg & SeidenfuR, 2020).

Trotz des Nicht-Ausreichens, trotz des Bewusst-Seins, dass der Fokus auf Riisen als
Protagonist der Geschichtsdidaktik im wissenschaftshistorischen Sinne nur ansatz-
weise die Dynamiken und somit nur zum Teil eine Erklarung iiber das diskursive
Feld der heutigen Geschichtsdidaktik liefern kann, spielt Riisen als ,groes Indivi-
duum® in diesem ,[...] Wissenschaftssystem im Verhiltnis zur institutionellen Dy-
namik wohl eine groRere Rolle als in den meisten andern gesellschaftlichen Berei-
chen [...]“ (Kohli, 1981, S. 443). Seine theoretischen Auslegungen, die im geschichts-
didaktischen Diskurs omniprasent sind, da sie in Handbiicher, Einfiihrungen, etc.

21



22

(M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik

mehrfach angefiihrt werden, geben uns einen Hinweis auf ihren Einfluss in der
theoretischen Welt der Disziplin. Sie sind ein erster Schritt zu einem Verstéandnis
geschichtsdidaktischer Grundlagen.

Diese Publikation versucht die Frage nach dem diskursiven Feld zu stellen. Es wird
nach den Grundregeln, nach der Sprache, nach Konstellationen bzw. epistemi-
schen Kulturen der geschichtsdidaktischen Disziplin geforscht, die anhand von
Grundbegriffen wie Geschichtsbewusstsein, Geschichtskultur, Orientierung und Narra-
tivitat in ihrer sozial-theoretischen Verwendung dargelegt werden konnen. Sie
selbst sind Hinweise zu einem theoretischen Denkkollektiv, zu Episternen, zu diszip-
lindren Wissensordnungen (vgl. Heuer, 2021, S. 36 f.), welche die Mdglichkeiten
und Grenzen des geschichtsdidaktischen Diskursfeldes bestimmen. Ziel des folgen-
den Kapitels ist es, die historischen Grundvoraussetzungen eines Denkschemas er-
sichtlich zu machen. Es erzdhlt eine Geschichte Jorn Riisens und seiner epistemi-
schen Position in der geschichtsdidaktischen Welt als Begriffslieferant und Akteur,
der dazu beitrug, dass sich gewisse Strukturen des Diskurses in der Disziplin fest-
setzten. Ihm soll in dieser Hinsicht nicht der Titel des , Vaters” (Briining & Grewe,
2020, S. 311) allen theoretischen Denkens der Geschichtsdidaktik reflexionslos zu-
geschrieben werden. Er bleibt ebenso einer unter vielen, Vatern und Miittern, sowie
die hier verfasste Geschichte eine unter vielen sein wird.



2. Jorn Riisen ,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-
1974)

Jorn Riisens (*1938) Anfang einer akademischen Karriere kann mit der Verfassung
seiner Dissertation {iber Johann Gustav Droysens Geschichtsphilosophie Begriffene
Geschichte (vgl. Riisen, 1969) gesetzt werden, welche er unter der Betreuung des His-
torikers Theodor Schieder (1908-1984) schrieb. Die Begriffene Geschichte als Beginn
zu kategorisieren ist vor allem dadurch begriindbar, dass das Werk von 1966 die
ersten Hinweise iiber die Grundlagen des Gedankengeriists Riisens gibt, die auch
schriftlich formuliert wurden.

Riisens Dissertation erzdhlt uns viele Geschichten. Zunéchst finden wir frithe Aus-
einandersetzungen mit geschichtstheoretischen Grundfragen seiner Zeit, wie Fra-
gen nach der Gegenwart, nach der historischen Vernunft und vor allem nach der
historisch-theoretischen Krise, die typisch fiir die Nachkriegsgenerationen waren
(vgl. Riisen, 1969, S. 9 f.; Chun, 2009). Daneben - und das ist wohl der entscheidende
Punkt fiir diesen Band - verrit uns die Dissertation vieles iiber seine ersten Inspi-
rationsobjekte. Die Begriffene Geschichte ist eine Manifestation seiner wissenssozio-
logischen Beziehungen und theoretischen Grundgedanken, die ihn sein ganzes aka-
demisches Leben lang begleiten werden. Es werden daher auch noch 50 Jahre nach
der Verfassung seiner Dissertation, die Personlichkeiten Droysen und Hegel in ih-
ren geschichtstheoretischen Auslegungen, vielleicht vorerst verdeckt, aber den-
noch présent, im Vordergrund stehen. Schon allein das Vorwort offenbart uns, wel-
che Protagonist:innen sein frithes akademisches Wirken beeinflusst haben: Theo-
dor Schieder und Giinter Rohrmoser (vgl. Riisen, 1969, S. 7).

Im folgenden Abschnitt wird der akademische Werdegang Jorn Riisens bis zur Er-
langung seiner Stelle in Bochum im Jahr 1974 thematisiert. Auf diesem Wege soll
versucht werden, Riisens theoretisches Denken in seinen frithen Jahren zuriickzu-
verfolgen und eine epistemische Geschichte zu erzidhlen, die den Rahmen, in dem
seine theoretische Arbeit ,,Grundziige einer Historik® verfasst wurde, strukturell
darlegen soll. Dabei wird der These nachgegangen, dass Riisens theoretische
Grundlage aus einer in der Nachkriegszeit entstandenen Theoriediskussion ent-
standen ist, die sich bis in die 1950er Jahre erstreckte und nicht nur inhaltlich, son-
dern vor allem strukturell den Argumentationscharakter seiner akademischen
Werke geformt hat.



24

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

2.1. Theodor Schieder: Historiker des 20. Jahrhunderts (ca. 1958 -
1966)

Jorn Riisens Doktorvater Theodor Schieder (1908-1984) war vor allem fiir seine
Rolle als Rektor der Universitdt Koln (ab 1962) und fiir sein Wirken ebendort als
Ordinarius fiir Mittlere und Neuere Geschichte bekannt, aus welcher er von 1948-
1976 bis zu seiner Emeritierung tatig war. Schieder war von 1967 bis 1972 Vorsitzen-
der des Verbandes der Historiker in Deutschland, Herausgeber der Historischen
Zeitschrift und war Mitherausgeber des siebenbidndigen Handbuches der Europdi-
schen Geschichte. Wahrend der Kriegszeit war er in K6nigsberg wissenschaftlich
tiatig, wo er 1933 mit seiner Dissertation Die Kleindeutsche Partei in Bayern in den
Kdampfen um die nationale Einheit promovierte und 1939 dann mit seinem Werk Deut-
scher Geist und standische Freiheit im Weichsellande auch die Habilitation ablegte. Thm
wurde 1942 die Rolle des Dekans der philosophischen Fakultit anvertraut, welche
er bis zu seiner Flucht nach Koln besetzte (vgl. Rektorenportrait Universitit K6ln
0.A.).

Jorn Riisen kam schon friih mit Schieder in Kontakt, da er, nach einem Seminar
wiahrend seiner Studienzeit bei ihm eine Stelle als studentische Hilfskraft angebo-
ten bekam (vgl. Sandkiihler, 2014, S. 258). Obwohl sich Riisen primér fiir philoso-
phisch-theoretische Fragestellungen interessierte und in Interviews mehrmals er-
wahnte, dass Geschichte {iberhaupt nicht sein ,Lieblingsfach® (Sandkiihler, 2014,
S. 258) war, blieb er trotz allem in diesem Feld verhaftet. Theodor Schieder war sei-
ner Auslegung nach fiir geschichtstheoretische Themen offen gewesen und betrieb
selbst auch Forschungen in diesem Bereich, sodass Riisen einen Anschluss an die
Geschichtswissenschaft fand.*

Innerhalb der Geschichtsdidaktik ist die Position von Theodor Schieder ebenfalls
nicht zu unterschétzen. Neben seinen Einfliissen auf die Bielefelder Schule, die vor
allem durch seine Vorhaben, eine sozialstrukturalistische Geschichtswissenschaft
durchzusetzen, gepriagt wurde, und diese Denkrichtung auch Einfluss auf das Den-
ken der geschichtsdidaktischen Disziplin hatte (vgl. Stissmuth, 1991, S. 22), taucht
Schieder auch als Person selbst beim Prozess der Historisierung einiger Geschichts-
didaktiker:innen auf. Entweder in Form von Verweisen in Literaturverzeichnissen,
als Doktorvater, wie es zum Beispiel bei Jorn Riisen der Fall war, oder als naheste-
hender Kollege anderer Professoren, wie zum Beispiel bei Kurt von Raumer, der
Doktorvater Karl-Ernst Jeismanns (vgl. z. B. v. Raumer & Schieder, 1943). Theodor

* Schieder pldadierte zum Beispiel fiir ein soziologisch fokussiertes Geschichtshewusstsein, auf das auch
spater der Geschichtsdidaktiker Karl-Ernst Jeismann Bezug nahm (vgl. z. B. Schieder, 1975, S. 188-207
u. vgl. Jeismann, 1980, S. 220 f.).



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Schieder war eine priagende Figur fiir die Geschichtswissenschaft des 20. Jahrhun-
derts, die in ihrem Wirken zur Etablierung eines wissenschaftlichen Diskursfeldes
nicht ignoriert werden sollte. Mehr noch, so sind Personlichkeiten wie Theodor
Schieder, die zu ihrer Zeit iiber grofe institutionelle Macht verfiigten, zu einem er-
heblichen Teil auch fiir die sozialen und somit auch fiir die epistemischen Konstel-
lationen der Geschichtswissenschaft im 20. Jahrhundert mitverantwortlich (vgl.
Nonn, 2013, S. 255; Sandkiihler, 2014, S. 259).

Wie Jorn Riisen im Interview mit Thomas Sandkiihler erwéhnte, habe sein Doktor-
vater ihn dazu motiviert, sich vor allem mit den Schriften Jacob Burckhardts, ein
Kulturwissenschaftler des 19. Jahrhunderts, auseinanderzusetzen (vgl. Sandkiihler,
2014, S. 168). Die Begeisterung fiir Jacob Burckhardts Werke hatte in der deutschen
Geschichtswissenschaft schon eine anhaltende Tradition, die in der Nachkriegszeit
ihren Hohepunkt erreichte: Friedrich Meinecke postulierte schon 1948 eine Wende
in der geschichtstheoretischen Diskussion, indem er im Vergleich zwischen den
theoretischen Auslegungen von Leopold von Ranke und Jacob Burckhardt, die ,,[...]
Uberlegenheit Burckhardts im Urteil iiber Gegenwart und Zukunft [...]“ (Meinecke,
1948, S. 5) bestimmte und fiir ein Geschichtsbild pliddierte, das nicht mehr von
machtstaatlichen Gedanken, wie es zur Zeit des Nationalsozialismus der Fall war,
dominiert sei (vgl. Chun, 2000, S. 64 f.; vgl. Riisen, 1990, S. 59). Daraufthin wurde
Burckhardt, etwa durch Theodor Schieders (vgl. z. B. Schieder, 1950), Reinhart Ko-
sellecks (vgl. z. B. Koselleck, 2003, S. 175) und anderer (vgl. Hacke, 2006, S. 58) An-
kniipfung an bzw. dhnlicher Anschauung von Meineckes Argument, zum An-
schlusspunkt einer neuen Geschichtstheorie.

Schieder sah in Burckhardts Auslegungen Potential und betonte die Moglichkeit,
aus Burckhardts Auffassung heraus, Geschichte als stindigen Kontinuitdtsbruch zu
betrachten. Anhand einer ,Phidnomenologie der historischen Krise“ (Schieder,
1950, S. 428) belegte er diesen Kontinuitatsbruch als grundsétzliches Merkmal der
Moderne (vgl. Chun, 2000, S. 60). In diesem Sinne wurden Verdnderungen und Brii-
che zu einer prinzipiellen Eigenschaft historischer Betrachtungen, die auch Teil ei-
nes ,erneuerten Geschichtsbewusstsein[s]“ (Schieder, 1975) wurde. Die Philoso-
phie der Diskontinuitat wurde ab diesem Zeitpunkt als ,,[...] eine allgemeine Katego-
rie des geschichtlichen Denkens heute [...]“ (Schieder, 1961, S. 1-2) betrachtet, wel-
che wiederum auch auf Jorn Riisen und spéter auch bei der Konzipierung eines ge-
schichtsdidaktischen Paradigmas Einfluss haben wird.

Die 1940er- bis 1960er- Jahre beschrieb Riisen selbst in seinen wissenschaftshisto-
rischen Studien als eine Zeit des ,erneuerten Historismus® (Riisen, 1990, S. 57), die

25



26

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

ein Gebiet hervorbrachte, das sich die Frage nach der Bedeutung des geschichts-
wissenschaftlichen Wissens fiir die gesellschaftliche Praxis stellte (vgl. Riisen, 1990,
S. 60 £.). Diese Periode war fiir die deutsche Geschichtswissenschaft die Zeit in der
versucht wurde, auf die Erkenntnis hin, dass Vergangenheiten primir von Briichen
und Diskontinuitdten gekennzeichnet sind, einen differenzierten Blick auf die Ge-
schichte zu werfen und eine Theorie zu ergriinden, die diese Diskontinuitéten er-
sichtlich und relevant machen konnte. Es wurde, und dies kann auch mit den Er-
fahrungen der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts in Verbindung gebracht werden,
Wert auf eine Interpretation von Zeiterfahrungen gelegt, die in der Lage ist, die Be-
wegung, also das Instabile und Diskontinuierliche selbst als Sinneigenschaft der Ge-
schichte zu betrachten.

Wihrend einige Jahre zuvor der vollkommene Sinn der Geschichte in der Bestatigung
eines national(-sozialistisch)en Weltbildes lag, musste nach dem Zweiten Weltkrieg
der Sinn in der Struktur einer Dissonanz begriindet werden, die weg von einer in-
haltlich entwicklungsbedeutenden Sinnzuschreibung lag. Plotzlich reichten Argu-
mente der Kontinuitdt und Ordnung fiir die Geschichtsbetrachtung nicht mehr:
»,Die Erfahrung der Diskontinuitidt [des 20. Jahrhunderts] zwingt dazu, das Ver-
stdndnis von Kontinuitét zu relativieren und Kontinuitédt wie Diskontinuitit auf den
hoheren, umfassenderen Begriff der Zeit zu beziehen.“ (Baumgartner, 1972, S. 20)
Es musste eine Theorie vorgelegt werden, die das Dynamische der Zeit zum Vor-
schein brachte, ohne sich mit dem zu relativieren, das heildt, ohne sich selbst durch
die Betonung der Ansammlung von unvorhersehbaren Wandlungen in der Zeit zu
entmaichtigen.

Genau an dieser Stelle kam flir Schieder und seine Kollegen das Werk Jacob Burck-
hardts [und auch Johann Gustav Droysens] ins Spiel. Burkhardt gab den geschichts-
theoretisch Interessierten die Moglichkeit und das Sprachgeriist iiber komplexe Ge-
flige zu sprechen, die nicht primér auf Gesetzmalligkeiten der Kontinuitit, im Sinne
von Entwicklungen und metaphysischen Grundlagen, beruhten, sondern tatsich-
lich das Diskontinuierliche, ndmlich die Krise und die Wandlung selbst, als Haupt-
merkmal einer reflektierten historischen Betrachtung theoretisch darlegten. Dazu
Hans-Michael Baumgartner:

Der Begriff der Kontinuitdt erwdchst also wie schon bei Droysen aus einer Auseinan-
dersetzung mit Hegel, speziell mit dem Hegelschen Entwicklungsbegriff und griindet
in Burckhardts Erfahrung des rapiden Traditionszerfalls [...]. Somit reprdsentiert die
Kontinuitdtsvorstellung bei Burckhardt ein gegen die Geschichtsspekulation entwor-
fenes, mithin depotenziertes Konzept von Geschichte, deren Mittelpunkt der dul-
dende, strebende und handelnde Mensch ist, ,,wie er ist und immer war und sein



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

wird.“ Als Bedingung dafiir, das Konstante, Typische im geschichtswissenschaftli-
chen Wandel meditierend erkennen zu konnen, bewahrt zwar Kontinuitdt den Bezug
zum unverganglichen, aber wandelbaren Geist und formuliert auf diese Weise eine
Partizipation des Verganglichen am Unverganglichen, sie ist aber nicht mehr wie He-
gels Entwicklungsbegriff Prinzip historischer Erkldrung, sondern letzter Ermogli-
chungsgrund geschichtlicher Kontemplation. Sie ist nicht mehr metaphysische Kate-
gorie eines objektiven Prozesses des Geistes, sondern im Interesse des Menschen an
seine Dauer und an der Tradition seiner geistigen Erinnerungen und Erfahrungen
begriindetes Postulat des historischen Bewufstseins. [...] Geschichte als Kontinuitdt
ist auch hier kritisch restringierte Geschichte, ihr Ort weniger die objektive Realitdt
und deren Kategorien als die Postulatorik des endlichen geschichtebildenden Bewu/fSt-
seins. (Baumgartner, 1972, S. 81-83)

In Anbetracht dieser theoretischen Auseinandersetzungen, kann man Riisens Inte-
resse an Jacob Burckhardtin seinen Schriften begriinden und zeigen, dass ihn seine
Arbeit als studentische Hilfskraft bei Schieder in den 1960er-Jahren theoretisch
stark geprédgt haben muss. Wie auch spéter in dieser Publikation néher herausge-
arbeitet werden wird, wurde Jacob Burckhardts Werk zur Grundlage der Grund-
zlige Riisens und begriindete mit seinen Darlegungen eine Theorie, die dynamisch
und wandelbar ist, allerdings auf einer einzigen Konstante beruht. Diese Vermitt-
lung kann als Theodor Schieders Beitrag zu Riisens Gedankengebiude interpretiert
werden.

2.1.1. Exkurs: Theodor Schieder im Nationalsozialismus

Theodor Schieder ist keine unumstrittene Figur. G6tz Aly beschrieb in mehreren
seiner Texten die Rolle Theodor Schieders wiahrend des Nationalsozialismus und
»warnte“ (Aly, 1999, S. 169) sogar in einem Kapitel seines Buches mit dem Titel Riick-
wdrtsgewandte Propheten vor den problematischen Anfingen der deutschen Zeitge-
schichtsforschung. Er behauptete, dass die Arbeiten Schieders und Werner Conzes,
ebenfalls ein einflussreicher Historiker, in der Zeit des Nationalsozialismus als
»Vorstufen der physischen Vernichtung“ (Schulze & Oexle, 1999, S. 163) zu verste-
hen wiren:

Beide (Theodor Schieder und Werner Conze) haben auf ihre Weise und professionell
- als gut ausgebildete Historiker eben — am Menschheitsverbrechen Holocaust mitge-
wirkt. Schieder propagierte den Krieg und die Vorstellung von der rassisch definierten
Nation; er plddierte fiir die gewaltsame Germanisierung immer grofSerer erobertet
Regionen und schrieb einen Teil seiner Texte ausschliefslich fiir den exekutiven Ge-

27



28

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

brauch. Er und Conze qualifizierten die Juden als Storfaktoren, Schmarotzer und ge-

fahrliche innere Feinde; beide machten klar, dafS ihre Diskriminierung und Ghettoi-
sierung [...] als positive MafSnahme gesehen werde; beide schlugen vor, staatliche ge-
steuerte Bevolkerungsverschiebungen oder Massenvertreibungen zu Lasten der Juden
ins Werk zu setzen und die jiidischen Minderheiten deshalb aus den betreffenden Ge-
bieten vollstandig zu entfernen. Beide liefSen die Frage nach dem Wohin offen.
(Schulze & Oexle, 1999, S. 177-178)

Die Verwicklungen Theodor Schieders in den Nationalsozialismus kdnnen und soll-
ten in einer theoretischen Arbeit nicht ignoriert werden. Es stellt sich beim Heraus-
arbeiten von Texten solcher Protagonist:innen ndmlich immer die Frage, inwieweit
der Nationalsozialismus auf ihre Sichtweisen und Auslegungen Einfluss hatte und
inwieweit die Ideologie als gewisses Echo in ihren Gedankengebduden wiederzu-
finden ist.

Die Aufgabe dieses Bandes ist jedoch nicht ein Urteil dariiber zu féllen, ob man es,
in Bezug auf Schieder und Riisen, mit moralisch verwerflichen theoretischen
Grundlagen zu tun hat und ob diese alleinig aufgrund ihrer historischen Beziehun-
gen zu Uberzeugungen, die im Nationalsozialismus vertreten wurden, verworfen
werden sollten. Es geht in dieser Publikation trotz der Hoffnung gewisser Kriti-
ker:innen’nicht darum, Joérn Riisens theoretisches Werk durch die Anschuldigun-
gen an und den direkten Bezug zu Theodor Schieder zu relativieren und es mit den
Insignien des Nationalsozialismus zu brandmarken. Jede theoretische Arbeit muss
mit einem kritischen Blick gelesen werden, um Schlussfolgerungen nicht als logi-
sche Selbstverstiandlichkeiten, sondern als Konsequenzen sozial bedingter Pramis-
sen wahrnehmen zu konnen. Das Ziel dieser Publikation ist eine historisch-episte-
mische Nachverfolgung eines Theoriekonstrukts, die die Grundlagen Riisens in ei-
nem differenzierten Licht zeigen soll. Es ist ein Versuch, das Gedankengebédude so
zu konkretisieren, dass die Kontextualisierungen seiner Entstehung herausgearbei-
tet und somit auch die theoretischen Potentiale bestimmt werden konnen.

Man kommt der Tatsache nicht umhin, dass viele, wenn nicht alle deutschen
Werke, die kurz vor und nach 1945 entstanden sind, auf gewisse Art und Weise von
einem im Nationalsozialismus présenten Paradigma geprigt worden sind. Selbst-
verstdndlich st6f3t man bei der historischen Riickverfolgung deutschsprachiger
Wissenschaftstheorien der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts auf die Zeit des Na-
tionalsozialismus. Es sollte in diesem Sinne bei der Analyse allerdings auch nicht

° Es ist sehr schwer schriftlich auf diese Hoffnung zu verweisen, da sich keine Werke finden lassen, die
explizit dieses Vorhaben formulieren. Allerdings gab es bei der Vorstellung dieser Thesen immer wieder
Reaktionen von Personen, die sich einen gewissen Sturz von Riisens zu erhoffen schienen und gerne die
Verbindung von Riisen zu einem ehemaligen Nationalsozialisten betonten.



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

die Nachkriegszeit vergessen werden, deren Bewusstsein, wie vorher schon ange-
deutet, natiirlich noch stark vom Nationalsozialismus geprégt, aber in vielen Hin-
sichten eines war, das fiir Verdnderung und im Sinne der Diskontinuitdt agierte und
somit auch in seiner Form ein anderes war (vgl. Sandkihler, 2009, S. 9-29).

Die Briiche, die im 20. Jahrhundert in Deutschland erlebt wurden, wurden in der
deutsch-geschichtswissenschaftlichen Nachkriegszeit zu einer festen Allgemein-
grundlage historischer Theorien, die sich in den damaligen Versuchen Geschichte
neu auszulegen wiederfinden lassen (vgl. Chun, 2000). Sogar, wenn die Wurzeln ge-
wisser theoretischer Begriffsbildungen bis zur Zeit des Nationalsozialismus zuriick-
verfolgt werden konnen, bleibt die Konklusion bzw. die Ansicht, dass dadurch auch
die aus dieser Zeit hervorgebrachten Theorie génzlich mit einer nationalsozialisti-
schen Ideologie vereinbar wire, fragwiirdig:

Theodor Schieders Interesse an sozial- und kulturwissenschaftlichen Fragestellun-
gen kann zum Beispiel auf seine frithen Werke, die zur Zeit des Nationalsozialismus
entstanden sind, zuriickgefiihrt werden (vgl. Aly, 1999, S. 157). Dass das Sozialwis-
senschaftliche im Nationalsozialismus ein wichtiges Thema war und dass die ersten
Ansitze einer deutschen Sozialgeschichtsschreibung, unter dem nationalsozialisti-
schen Regime Volksgeschichte genannt in dieser Zeit platziert werden konnen, ist
empirisch belegbar (vgl. Aly, 1999, S. 157-161 {.; Chun, 2000, S. 60 ff.). Allerdings ist
das Interesse an der Sozialgeschichte im 20. Jahrhundert nicht nur in Deutschland,
sondern zur gleichen Zeit auch in Frankreich und England omniprisent gewesen
und erlangte dann vor allem in seiner marxistisch-gesellschaftstheoretischen Aus-
legung in den 1960er Jahren einen Hohepunkt (vgl. Raphael, 2003, S. 173 f.). Das
Interesse an Sozialtheorien alleinig als Préparat des Nationalsozialismus zu charak-
terisieren wire daher zu einseitig gedacht.® Auch erfordert die Auseinandersetzung
mit dem nationalsozialistischen Paradigma eine Reflexivitdt dariiber, dass ,die“
Ideologie des Nationalsozialismus vielschichtig und in manchen Hinsichten auch
widerspriichlich ist: ,Wie es nicht die Philosophie des Nationalsozialismus gibt,
gibt es auch nicht die eine Motivation zum Philosophieren im Nationalsozialismus
[...] wer die Philosophie des Nationalsozialismus etablieren will, scheitert.“ (Sand-
kiihler, 2009, S. 16 f.)

¢ Vgl. auch die Rezension von Jin Sung Chuns Werk von Wehler, H.-U. (2001). ,,Und er stellt sich auch
nicht der Frage, warum das konjunkturelle Interesse an der Strukturgeschichte - letztlich eine leere Be-
griffshiilse - so schnell erlosch, als die emphatisch aufgewertete und fraglos mit zahlreichen strukturge-
schichtlichen Annahmen operierende ,Sozialgeschichte’ (auch bei Brunner, Conze, Schieder) an ihre
Stelle trat. Da} diese neue Sozialgeschichte im Wesentlichen nicht aus dem Umfeld der ,Volksge-
schichte’ stammte, sondern von Weber, Marx, Hintze und Hans Rosenberg inspiriert wurde, liegt fiir
jeden Sachkundigen auf der Hand, bleibt aber vorerst noch ein Gegenstand der eingangs erwahnten
Debatte.“

29



30

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Es ist klar, dass Theodor Schieder im Nationalsozialismus ein hochst problemati-
scher Wissenschaftler ist, der sich in seinen historischen Arbeiten stark fiir die Ver-
treibung aussprach und der in diesem Sinne sehr wohl dem Titel eines ,,Vorlaufers
der Vernichtung® (Aly, 1999) gerecht ist. Und so sollte auch der Schieder der Nach-
kriegszeit mit diesem Wissen strikt in seinem Wirken unter die Lupe genommen
und hinterfragt werden.

Man kann allerdings auch die These in Erwégung ziehen, dass Schieder in der Nach-
kriegszeit unter anderen Voraussetzungen schrieb, sprach und wissenschaftlich ta-
tig war (vgl. Chun, 2000, 61 ff.). Dies soll nicht als eine Relativierung seines fritheren
Wirkens interpretiert werden, oder den kompletten Ausschluss nationalsozialisti-
schen Denkens in der Nachkriegszeit suggerieren. Allerdings erméglicht diese An-
schauung fiir eine Sichtweise Raum zu geben, die den Erfolg und den Charakter
seiner postulierten Strukturgeschichte nicht durch den alleinigen Verweis auf mog-
liche Ahnlichkeiten mit einer diktatur- und rassenbedingten ,Volksgeschichte*
(Klimo, 1998), sondern durch die persénlichen Erfahrungen struktureller Macht-
ausiibung im nationalsozialistischen Regime erklért:

Was erkldrt die Erfolgskarriere der ,Strukturgeschichte“? Sie beruhte zum grofsen
Teil darauf, dafS in der zeitgenossischen Geschichtswissenschaft die Einsicht unter-
schwellig bereits weit verbreitet war, man habe selber in den Jahrzehnten zwischen
1930 und 1950 die gewaltige Macht anonymer Prozesse und Organisationen, den
verselbstandigten EinflufS tibermdchtiger "Strukturen" erfahren. Insofern erwies sich
der Ruf nach Strukturgeschichte als eine konsensfahige, da auf den eigenen lebensge-
schichtlichen Erfahrungen beruhende Parole. (Wehler, 2001)

Dass solch eine Ansicht durch Hans-Ulrich Wehler, einem der bedeutendsten Schii-
ler Theodor Schieders, vertreten wurde, der zusammen mit Jiirgen Kocka und an-
deren die Bielefelder Schule gestiftet hat, die wiederum im Sinne von Schieders
Strukturgeschichte forschte, ist kein Zufall. Wehlers Aussage ist daher auch nur mit
Vorsicht zu geniellen. Auch die Universitit Koln schrieb auf ihre Website iiber ih-
ren ehemaligen Rektor:

Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges erlebte Schieder eine tiefe Krise seines politi-
schen und historischen Denkens. Die Grundlage seines Wirkens als Professor an der
Universitdt zu Koln orientierte sich fortan an dem skeptischen Geschichtsbild Jacob
Burckhardts. Er gehort zu den Begriindern einer methodisch reflektierten Sozial- und
Strukturgeschichte in Deutschland, die wegen ihres innovativen Potenzials gerade
fiir junge und hdaufig politisch linksstehende Nachwuchswissenschaftler sehr attrak-
tiv war und seinen Erfolg nach 1945 mitbegriindete. (Rektorenportrait der Universi-
tit Koln, 2021)



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Es scheint, in Bezug zu Schieders Wirken immerwéhrend um die Frage zu gehen,
inwieweit der Bruch nach 1945 tatsdchlich als Bruch im Denken des Wissenschaftlers
verstanden werden kann. Diese Frage soll im Kontext dieser Publikation vorerst
nur mit der Anmerkung beantwortet werden, ,[...] dass weitere Forschungen auf
diesem Gebiet notwendig [sind] [...]“ (Klimo, 1998).

Welche Implikationen haben nun aber die obigen Ausfiithrungen auf die Analyse
Jorn Riisens? Wie damit umgehen, dass sein Doktorvater in der Kriegszeit im Sinne
des Nationalsozialismus gehandelt hat und dass dadurch vielleicht auch national-
sozialistische Ansétze in der Theorie des Doktorvaters prasent und in Jorn Riisens
Werken weitergegeben wurden? Petra Gehring, Professorin fiir Philosophie an der
Technischen Universitiat Darmstadt hat auf eine dhnliche Frage Wie umgehen mit
rassistischen, sexistischen und antisemitischen Inhalten in klassischen Werken der Deut-
schen Philosophie? in der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie eine folgende Ant-
wort gegeben:

Tja, wie umgehen? Jedenfalls: Lesen! Sogar viel lesen, genau lesen, scharf hinsehen.
Denn Lesen heifst keinesfalls ja, Gelesenes blind zu bejahen. Oder auch nur , aufzu-
werten®, wie es vermeintlich milde zuweilen ausgedriickt wird — als wdre philosophi-
sche Lektiire eine Art Agenda-Setting und das Zitieren darauf verpflichtet, nicht die
Kurse der gegnerischen Wahrung nach oben zu treiben. Weder kann es unser Ernst
sein, Autor*innen (zumal historische) auf den Index zu setzen, noch diirfen wir so
tun, als diinsteten schon die Worte unliebsamer Theorien ein Kontaktgift aus. Philo-
sophie hat gegen Kontaktangst und Gifte aller Art (und gegen Kontaktschuldmythen
tibrigens auch) ein Universalmittel. Sie ist schon als Kind in einen Zaubertrank ge-
fallen. Sein Name ist Analyse. [...] Was uns angeht, was wir kritisieren, miissen wir
sehr gut kennen. (Gehring, 2021, S. 119)

Lesen und analysieren; kennen, was man kritisiert. Kontaktangst tiberwinden und
auf qualitative Skepsis hinarbeiten. Im Falle J6rn Riisens heil3t dies, sich vorerst auf
die Texte einzulassen und mit Werkzeugen der Analyse zu versuchen, negativ und
positiv, die Theorien in ein kritisches Licht zu stellen.

2.2, Giinter Rohrmoser: der christlich-konservative Sozialphilosoph
(ca. 1958-1966)

Neben Theodor Schieder schildert Jorn Riisen in einem weiteren Interview, dass
auch der Philosoph und Theologe Giinter Rohrmoser (1927-2008) fiir ihn eine sehr
priagende Personlichkeit war. Riisen nannte ihn den ,faszinierendste[n] akademi-
sche[n] Lehrer” (Van Reeth, 2022) den er je hatte und als solcher sprach er ihm auch
in seiner Dissertation Dank aus (vgl. Riisen, 1969, S. 7).

31



32

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Glinter Rohrmoser gilt als Anhénger der sogenannten Ritter-Schule, die sich auch
»Schule von Miinster” bzw. das Collegium philosophicum nannte (vgl. Bockenforde,
1965; Hacke, 2017). Die Ritter-Schule wurde nach dem Schiiler Ernst Cassirers,
Joachim Ritter (1903-1974), benannt und hatte unter seinen (ausschlieRlich mann-
lichen) Anhéangern Denker wie den Philosophen Hermann Liibbe, Robert Spae-
mann und Odo Marquard. Die Ritter-Schule wird meist inshesondere mit ihrem
Projekt des Historischen Worterbuchs der Philosophie, welches bis heute als eines der
umfassendsten philosophischen Worterbiicher der Welt gilt (vgl. Schwabe 0.A.), in
Verbindung gebracht (vgl. Kranz, 2017). Das Collegium philosophicum hat seine erste
Aufzeichnung im Vorlesungsverzeichnis der Universitdt Miinster im Sommerse-
mester 1947, in der es als Privatissimum zu Husserls Logischen Untersuchungen auf-
genommen wurde (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 18).

Das Interessensgebiet sowie die philosophischen Auslegungen der Anhéinger der
Miinster Studenten wurden iiber die Jahre hindurch immer unterschiedlicher, so-
dass keine klare einheitliche philosophische Grundlage der Ritter-Schule definiert
werden kann (Liibbe 2004, S. 59). Auch thematisch lassen sich nur einzelne Gemein-
samkeiten bei den meisten Mitgliedern bestimmen. Es schien zum Beispiel die Rit-
ter-Schiiler eine grundlegende Skepsis und ein akademisches Vorgehen gegen die
politisch links ausgerichtete ,Frankfurter Schule“ (Liibbe 2004, S. 58 f.) zu verbin-
den, das vereinzelt in ihren Werken zum Ausdruck kommt (vgl. z. B. Rohrmoser,
1970). In einer philosophischen Arbeit aus der DDR wurden diese Bemiihungen,
welche dort in den Kontext der Marxismus-Studien fielen, an die zum Beispiel Giin-
ter Rohrmoser mit dem Beitrag Stillstand der Dialektik. Grundpositionen expliziter und
impliziter Marxismuskritik (Rohrmoser, 1968) kontribuierte und auch Joachim Ritter
mit einem Text zu Hegels Rechtsphilosophie (vgl. Ritter, 1962) beitrug, als Teil eines
Kreuzzug[s] der evangelischen Akademien gegen den Marxismus (Jahn & Berger, 1960)
geschildert und die Autoren selbst als ,Marxtoter” (Jahn & Berger, 1960, S. 18) be-
schrieben. Die Mitglieder jedoch positionierten sich gegen diese AuRerungen ab-
lehnend und so betonte Hermann Liibbe zum Beispiel, dass die Ritter-Schiiler zwar
kritische Marxismusinterpretationen vertraten, diese aber

[...] gelegentliche Gastauftritte an Universitdten des Ostblocks gar nicht [behinderten]
[denn], [w]o der zu kampfende Irrtum als wirksames Element der dialektisch zerspal-
tenen Weltverfassung theoretisch gewiss ist, bleibt es zur Starkung der Kampfbereit-
schaft niitzlich, diese Gewissheit dann und wann auch durch Anschauung leibhaftig
prasenter Subjekte dieses Irrtums zu stabilisieren. (Liibbe, 2004, S. 66)

Liibbe sah daher in der Kritik an ihren Marxismusinterpretationen keine ernstzu-
nehmende philosophische Wiirdigung, sondern ein Spiel des Politischen.



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Joachim Ritter war den Berichten zufolge ein préagender Philosophieprofessor (vgl.
Zorn, 2022, S. 39). Das Collegium Philosophicum soll sich als Gesprachskreis dadurch
ausgezeichnet haben, dass gegensétzliche Positionen gleichermalien zu Wort kom-
men konnten und Debatten somit breit gefiihrt wurden (vgl. Zorn, 2022, S. 39;
Ingenfeld, 2016, S. 26).

Die philosophische Hegelinterpretation Joachim Ritters ist ambivalent, so ambiva-
lent wie die Realitdt der Gesellschaft, so ambivalent wie Hegel selbst. Dem entsprach
die heterogene Zusammensetzung des ,Collegium Philosophicum’ Ritters, das Tho-
misten, evangelische Theologen, Positivisten, Logiker, Marxisten und Skeptiker im
Gesprdch vereinigte. Aber darin erscheint zugleich das Positive dieser Ambivalenz.
(Spaemann, 1959, S. 312f.)

Ritter selbst galt als Hegelianer, als Wiederbeleber eines Neoaristotelismus und als
Anthropologe, der vor allem auch an geschichtsphilosophischen Fragestellungen
interessiert war (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 72 £.). Dieses Interesse gab er erfolgreich
an einige seiner ,Ritterianer” (Hacke, 2006, S. 15) weiter, was sich zum Beispiel in
den Werken von Hermann Liibbe und Odo Marquard niederschligt. Werke wie die
Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie von Odo Marquard (1992) oder Ge-
schichtsbegriff und Geschichtsinteresse’ von Hermann Liibbe (1977), sprachen sich
durch die Betonung eines anti-utopischen Affekts der Geschichtsphilosophie gegen
einen moralischen und politischen Universalismus aus (vgl. Hacke, 2006, S. 49). Das
bedeutet, dass sie nicht in rein moralisch-politischen Schlussfolgerungen den Wert
eines philosophischen Arguments sahen, sondern die Untersuchung der Geschichte
selbst als Schliissel qualitativer philosophischer Deutungen verstanden. Sie sahen
somit den Anti-Utopismus der Geschichte als Gegengift einer ideologisch-politi-
schen Planung, die ihrer Meinung nach nur in Terror und Totalitarismus miinden
konne (vgl. Hacke, 2006, S. 49 f.).

Skeptisch ordnet Marquard alle postgeschichtsphilosophischen Ideologeme und Welt-
anschauungen als ,Schwundstufen’ geschichtsphilosophischen Denkens und damit
als potentiell gefahrlich ein. Vulgarisierte Weltanschauungen sind fiir Marquard um
Begriindung und innere Kohdrenz verkiirzte Formen des Geschichtsdenkens und be-
erben die Geschichtsphilosophie. Was bleibt, ist die Uberzeugung, mit einem qua Ge-
schichtsdenken ideologisierten politischen Programm die Welt zu verandern. In die-
sem Sinne verfolgt er bewufst Georg Lukacs Diktum, dafs es ,keine unschuldige Welt-
anschauung‘ gebe. (Hacke, 2006, S. 51)

7Vgl. auch Riisens Auseinandersetzung mit diesem Text (Riisen 1979).



34

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Die ,Neokonservativen® (Habermas, 1992, S. 271), wie sie von Vertretern:innen der
Frankfurter Schule genannt wurden, kamen somit in ihren Auslegungen und Posi-
tionen dem theoretischen Horizont des Historismus bewusst provokativ nahe (vgl.
Hacke 2006, 58). Es wire eine Verkiirzung, die Ritter-Schule primér als konservative
Schule zu charakterisieren, da politische Lagerbildungen in rechts und links immer
theoretisch uniibersichtlich bleiben. Was sich jedoch plausibel argumentieren
lasst, ist, dass eine bewusste Riickkehr zu einer vom Marxismus losgeldsten Hegel-
Interpretation, und somit ein Abschied von einer tendenziell linken Hegel-Interpre-
tation, eine politisch-konservative, vor allem auch eine stark religiose Spur bei ein-
zelnen Mitgliedern der Ritter Schule hinterlassen zu haben scheint (vgl. Rohrmo-
ser 2009, S. 226; Hacke, 2006, S. 51).

Die Texte im Sammelband des Collegium Philosophicum, der zu Ehren Joachim Rit-
ters und zum Anlass seines 60. Geburtstages herausgegeben wurde, offenbaren uns
Einiges liber mogliche Konsense der Ritterschule, obwohl auch diese Interpreta-
tion relativiert gesehen werden muss. Es sprach z. B. Hermann Liibbe iiber die phi-
losophische Grundlage des Kreises vor allem von einer ,,dogmatischen Unschérfe
(Liibbe, 2004, S. 59), die auch in Hinblick auf die Werke seiner Schiiler ersichtlich
ist. Die Artikel des Sammelbandes enthiillen nichtsdestotrotz ein grundlegendes In-
teresse an der hegelianischen Philosophie und setzen rechtsphilosophische Frage-
stellungen in den Fokus (vgl. Bockenfdorde, 1965). Die Mitglieder arbeiteten in den
Aufsdtzen an Rousseau und Montesquieu, sie schrieben iiber das hegelianische
Weltverstiandnis, liber den Begriff der Anthropologie und vieles mehr. Glinter
Rohrmoser selbst veroffentlichte im Sammelband einen Text mit dem Titel Aufkld-
rung und Offenbarungsglaube, worin er die ,Selbsttauschung der Aufkldrung iiber
sich selbst® (Bockenforde, 1965, S. 325) mit Hilfe literarischer Auslegungen des
Dichters Gotthold E. Lessing und des Philosophen Immanuel Kants zu enthiillen
versuchte.

Zwar wird die These vertreten, dass der Name der Ritter-Schule sich aus der Per-
spektive einer linken Frankfurter Schule herauskristallisiert hatte und damit auch
die pluralistischen theoretischen Dynamiken der linken und mittigen Ritterianer au-
Ber Acht lasst bzw. vor allem die zu kritisierende Implikation macht, dass dadurch
alle Studierenden Ritters primér von seinen Interpretationen inhaltlich geprégt
worden wiren (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 29); nichtsdestotrotz kann in Bezug auf die
Verbindung von Joachim Ritter zu Glinter Rohrmoser sehr wohl behauptet werden,
dass sich grundlegende inhaltliche und theoretische Uberschneidungen finden las-
sen (vgl. z. B. Rohrmoser, 2009, S. 287 ff.). Giinter Rohrmoser ist vor allem von
Ritters Hegel-Rezeption geprigt worden und bezeichnete sich offentlich selbst
gerne, auch in Bezug zu seinem stark vertretenen Konservatismus, als ein Mitglied



Jorn Risen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974) 35

der Ritter-Schule. Er soll sich vereinzelt sogar als Nachfolger Ritters verstanden ha-
ben (Van Reeth, 2022). In einer Wiirdigung der rechts-konservativ gerichteten Jun-
gen Freiheit zu Rohrmosers Arbeiten in Folge seines 80. Geburtstags schrieb man:

Rohrmoser erwies sich als der treueste Ritter-Schiiler, indem er diese Hegel-Ausle-
gung aufnahm, er ging aber weit dariiber hinaus: indem er die Religionsphilosophie
und den Gedanken der Versohnung als Zentrum der Hegelschen Metaphysik erkannte
und die Krise und Dekadenz der Moderne herausarbeitete, die Hegel bereits scharf-
sinnig vorausgesehen hat. (Junge Freiheit, 2007)

Wiahrend also einerseits die Nennung einer konservativen Ritter-Schule als Kritik
aufgefasst und eben vor allem die theoretischen Dynamiken und Unterschiede der
Teilnehmenden des Collegium philosophicum mit dieser Kategorisierung auller Be-
tracht gelassen wurden, bekannte sich andererseits Rohrmoser nur allzu gern zum
neokonservativen Kreis Joachim Ritters, den es in dieser reinen Form allerdings
wohl nicht gegeben hatte (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 29 f.).%

Rohrmoser selbst kritisierte sogar seine Ritter-Kollegen und schrieb ihnen eine zu
liberale Betrachtungsweise zu. Er behauptete, dass sich die anderen Ritter-Schiiler
nie richtig auf Hegel eingelassen hitten. Es hétten sich weder Hermann Liibbe
noch Odo Marquard mit Hegels Philosophie ernsthaft auseinandergesetzt und als
Konsequenz daraus einen pseudo- ,liberalen Hegelianismus“ in die Welt gebracht,
der weniger aus den Studien Hegelscher und Ritterscher Schriften hervorgetreten
sei, sondern eher im Sinne einer Apologie der Moderne konstituiert war (vgl. Rohr-
moser, 2009, S. 231 f.). Zwar liefBen sich Hinweise zu Hegelschen Arbeiten finden,
allerdings hétten beide ,,[...] mit Hegel systematisch, im Sinne systematisch orien-
tierter Gegenwartsphilosophie, eigentlich nichts im Sinn.“ (Rohrmoser, 2009,
S. 232)

Was die Verbindung von Jorn Riisen zu Giinter Rohrmoser angeht, gibt es in vielen
Hinsichten, sei es in den Interessensgebieten oder in den formulierten Schlussfol-
gerungen, Ahnlichkeiten der Denkansitze. Sei es das Interesse an Hegels Ge-
schichts- bzw. Rechtsphilosophie (vgl. Riisen, 1976a; 1969) oder die Frage nach der
Gegenwart und Aufklarung (vgl. Riisen, 1969, S. 51 {.).° Diese verweisen auf inhalt-

8 Es gibt in der Literatur Uneinigkeiten dariiber, inwieweit die Ritter-Schule ginzlich als konservativ ver-
standen werden kann. Wahrend Ingenfeld oft darauf verweist, dass ,Mitglieder” dieses Kreises politisch
vielfdltig waren, betont Jens Hacke immer wieder die konservative Ausrichtung /vgl. Hacke, 2006, S. 27-
45).

° Im II. Kapitel seiner Dissertation ,Diagnose der Gegenwart“ verweist er mehrere Male auf die Werke
Rohrmosers, wobei sie immer in Verbindung mit einer Hegel-Interpretation stehen. Vgl. z. B. II. Kapitel



36

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

liche und philosophische Uberschneidungen. Ganz besonders ist Riisens Hegel-In-
terpretation in seiner Doktorarbeit ein klares Manifest eines rohrmoserschen Pro-
gramms (vgl. z. B. Riisen, 1969, S. 51 f.), worin einerseits eine Kritik an der Aufkli-
rung und der Moderne zum Ausdruck gebracht wird (vgl. z. B. Riisen, 1969,
S. 146 ff.), andererseits gleichzeitig in Verbindung dazu der Freiheitsbegriff bei He-
gel, welchen Joachim Ritter in seinen Texten zum Hauptthema machte, herausge-
arbeitet wird (vgl. Rohrmoser, 2009, S. 219 £.).

Riisens Dissertation kann als Manifestation der Lehren seiner beiden Doktorviter
verstanden werden. Durch die Verbindung von Droysen zu Hegel und auch die Er-
wahnung Jacob Burckhardts, sind wohl letztlich auch Reprisentationen der ge-
schichtswissenschaftlichen und philosophischen Uberzeugungen und Gedanken-
gebduden Theodor Schieders und Giinter Rohrmosers.

Die Arbeit Begriffene Geschichte zeichnet sich als ein Versuch aus, die Hegelsche Idee
von Freiheit und Geist mit einem Praxis- und Vernunftgedanken Droysens in Ver-
bindung zu setzen bzw. Droysens Idee der gegenwarts- und praxisbezogenen Ge-
schichte durch die (auch historische nachweisbare) Ankniipfung Droysens an He-
gels dynamisches Verstdndnis von Theorie und Praxis zu vollenden (vgl. Riisen,
1969, S. 155 £.). Riisen versuchte eine Antwort auf die Frage zu finden, inwieweit das
Verhiltnis von Theorie und Praxis bei Droysen zum Ausdruck gebracht wurde und
in welcher Dimension dieses erfasst werden kann. Dabei entfernt er sich von einer
rein philosophischen Interpretation von Droysens Historik und plddiert fiir einen
Versuch die ,,[...] Voraussetzung in der Geschichtstheorie aufzuzeigen, die Droy-
sens historischem und politischem Werk immanent ist.“ (Riisen, 1969, S. 15)

Er schreibt, so wiirde ich sagen, bereits hier schon eine wissenschaftshistorische
Arbeit, welche die gedanklichen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie Droy-
sens untersucht. Darin kommt Riisen interessanterweise zu dem Schluss, dass die
Vollendung der Theorie und Praxis der Gegenwart in der ,Notwendigkeit der Bil-
dung der Gegenwart zur Zukunft” (Riisen, 1969, S. 159) liegt: ,Die begriffene Ge-
schichte der Gegenwart hat eine praktische Intention [...]“ (Riisen, 1969, S. 159). So-
mit liele sich der Sinn der Geschichte bzw. die ontologische Relevanz von Ge-
schichte, in der praktischen Anknilipfung des Menschen an Gegenwart und Zukunft
bestimmen. Dieser Ansatz begleitet das Riisensche Gedankengebaude bis heute.

FuRnote 17, 26 und auch III. Kapitel FuRnote 70a. Auch wird auf die Werke Joachim Ritters verwiesen:
zum Beispiel III. Kapitel Funote 103.



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Die Pragung durch Rohrmoser bezog sich aber nicht nur auf dessen Hegel-Lektiire,
sondern vielmehr ist auch die Riisensche Sinn-Kategorie nachhaltig durch Rohrmo-
ser inspiriert worden (vgl. Van Reeth, 2022). Riisen beschrieb, dass ihm priméar
seine religiosen Interessen zu Giinter Rohrmoser brachten:

Das war fiir mich ein Riesenproblem: wie kriege ich meine religiosen Interessen, mit
dem akademischen zusammen? Uberhaupt nicht! Uberhaupt nicht! Der Rohrmoser
hat das gedndert. Der Rohrmoser war im Grunde, sagen wir mal so, das rohrmoseri-
sche Programm war eine christliche Philosophie. Also das war ganz deutlich. Das hat
er so explizit nicht gemacht, aber mit Hegel, ja Hegel ist christlicher Theologe. Also
der Rohrmoser hat diese Kluft, diesen Spalt, zwischen Religion und Philosophie ge-
schlossen. Das war fiir ihn sozusagen tiberhaupt kein Problem. Und ich fand das toll!
Das war einer der Griinde, weshalb ich so begeistert von dem war. (Van Reeth, 2022)

Die thematische Wichtigkeit von Religion in Riisens Werken ist nicht zu unterschét-
zen, obwohl sie in seinen frithen Schriften nur unterschwellig ersichtlich ist. So
fligte er zum Beispiel erst in seiner Historik von 2013, also fast 30 Jahre nach seinen
ersten Grundziigen, eine religiése Dimension als Sonderform der Geschichtskultur
hinzu:

Die religiose Dimension der Geschichtskultur entfaltet sich aus den Tiefen der
menschlichen Subjektivitdt, in denen sie sich auf einen letzten Sinngrund des Lebens
bezieht. Religios ist dieser Sinngrund dann, wenn er als transzendent erfahren, ge-
glaubt und gelebt wird, also die Endlichkeit des menschlichen Subjekts mit allen da-
mit verbundenen negativen Erfahrungen (vor allem Leid und Tod) iibersteigt. (Rii-
sen, 2013, S. 240)

Die Gretchenfrage habe auch Riisens Zugang zu dem der Frankfurter Schule zuge-
horigen Jiirgen Habermas geformt, da er zwar das Werk ,,Erkenntnis und Interesse“
(1973) zusammen mit seinen Kolleg:innen intensiv studiert und sogar ,vergottert®
habe, allerdings spiele ,,[...] [bei Habermas] die Religion tiberhaupt keine Rolle und
das fand ich natiirlich nicht in Ordnung” (Van Reeth, 2022).

Es ist schwierig genau zu bestimmen, inwieweit das Interesse an Religion Jorn Ri-
sen in seinen ersten theoretischen Auslegungen einer Historik eine Rolle gespielt
hat. Es lassen sich Hinweise finden, dass seine theoretischen Modellierungen, eben
vor allem auch durch die strukturellen Ahnlichkeiten mit hegelianischen Aspekten,
einen theologischen und in manchen Hinsichten sogar einen metaphysischen Cha-
rakter besitzen (vgl. z. B. Riisen, 1986, S. 26; 1989, S. 52 f.; 2003, S. 76 f.). Das bedeu-
tet, dass in gewisser Hinsicht das theoretische Werk Riisens auch mit einer spezi-
fisch religiosen Idee von Geist und Sinn vereinbart werden kann, da einerseits the-
oretische Grundlagen indirekt von einem Ubernatiirlichen ausgehen bzw. diese



38

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

nicht ausschliefen, und andererseits er aktiv nach den ersten Griinden und letzten
Zwecken alles Geschehens fragt bzw. diese innerpsychologisch zu beantworten ver-
sucht.

Deutlich wird, dass Riisen erst viel spiter das Thema der Religion in seiner theore-
tischen Arbeit aufgreift. So schreibt er zum Beispiel im Werk Religion und Sinn, wel-
ches er zusammen mit dem Geschichtstheologen Martin Kliiners 2020 verdffent-
lichte, Folgendes:

Sie [die Religion] kann als Folge des umfassenden Verwestlichungsprozesses der Mo-
derne aus dem Blick des Interesses an Geschichte geraten. Der Sakularismus der mo-
dernen Geschichtskultur droht sie als obsolet geworden an den Rand der intellektuel-
len Diskurse zu schieben. Ihr Sinnverlangen und ihr Sinnangebot stehen in einem
ausgesprochenen Spannungsverhdltnis zur rein innerweltlichen Geschichtskultur der
Moderne. Dort wurde der Zugang zur Religion mit dem Verdikt eines sacrificium in-
tellectus belegt, das auch heute noch seine Wirkung entfaltet, wenn es um die Begriin-
dung und Verteidigung des wissenschaftlich-rationalen Umgangs mit Geschichte
geht. Zwar wurde der Religion in jiingerer Zeit einige Aufmerksamkeit geschenkt,
weil sie sich partout dem Entzauberungsgebot einer wissenschaftlichen Form der kul-
turellen Orientierung entzog; aber sie blieb ein Stiefkind der akademischen Sinnbil-
dung. Inzwischen gibt es einige Zweifel an dieser intellektuellen Marginalisierung.
SchliefSlich lasst es sich nicht leugnen, dass nicht alle Hinsichten und Ausfiihrungen
religioser Sinnbildung sakularisierbar, d.h. durch innerweltliche Deutungen ersetz-
bar und iiberwindbar sind (Kliiners & Riisen, 2020, S. 66).

Es gibt Anlass zu glauben, dass das Thema der Religion deshalb nur unterschwellig
in seinen Arbeiten der 1970er und 1980er auftaucht und zum Beispiel daher nur in
Zusammenhang mit Kunst und Ideologie (vgl. Riisen, 1989, S. 70 f.) bearbeitet
wurde, da die Religion im geschichtswissenschaftlichen Diskurs, oder zumindest
im akademischen Umfeld von J6rn Riisen zu der Zeit, keinen Platz fand. Die Schrif-
ten nach 2000 und auch die spater durchgefiihrten Interviews (vgl. Van Reeth, 2022)
weisen bei Riisen heute allerdings ein klares Interesse an religiosen Fragestellun-
gen auf, wobei er die religiose ,,Sinn(ein)stiftung” (Kliiners & Riisen, 2020, S. 76)
sogar als Leiden liberwindende Form, im Sinne einer ,Erl6sung” (Kliiners & Riisen,
S. 76), versteht: ,Sie [die religiose Sinn(ein)stiftung] wird als Befreiung vom Leid
und als Erhebung in einen Zustand {ibermenschlichen Bewusstseins in der Begeg-
nung mit dem Numinosen erlebt” (Kliiners & Riisen, 2020, S. 76). Religion wird fiir
Riisen schlussendlich zu einer besonderen Form der Sinnbildung, die durch ihren
Leiden reduzierenden Aspekt in seinen spateren Werken theoretisch einen beson-
deren Status einzunehmen scheint (vgl. Riisen, 2013, S. 260).



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Ein hegelianisches Weltverstiandnis, vor allem eines, welches der Interpretation
von Giinter Rohrmoser nahekommt, bleibt eines, das theologisch konnotiert ist
(vgl. Lowith, 1953, S. 28). Giinter Rohrmosers religioser und politischer Konserva-
tismus, welcher insbesondere spiter durch seine Verbindung mit dem politisch
umstrittenen Philosophen Carl Schmitt (vgl. Habermas, 1995) und auch in seinen
Werken (vgl. z. B. Rohrmoser, 2017) stark zum Vorschien kam, sei zwar laut Riisen
zu seiner Zeit nicht ersichtlich gewesen (vgl. Sandkiihler, 2014, S. 261), doch ist der
konservative Einfluss, der sich in diesem Sinne durch die Befiirwortung einer the-
ologisch-religios verhafteten Idee der Welt charakterisiert, bei Riisens Denken
nicht auszuschlief3en.

2.3. Wege in die Wissenschaftsgeschichte und Phinomenologie?
(1969-1972)

Nachdem J6rn Riisen seine Dissertation unter der Betreuung Theodor Schieders ab-
geschlossen hatte, der Versuch, eine akademische Stelle bei Giinter Rohrmoser zu
erlangen allerdings scheiterte, fiihrte ihn sein beruflicher Werdegang zur Philoso-
phin Elisabeth Stroker an die Technische Universitat Braunschweig. Elisabeth Stro-
kers Expertise lag in der Husserlschen Phinomenologie, wobei sie auch Werke zur
analytischen Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte verfasst hatte.
Das Interesse an Protagonist:innen wie Thomas Kuhn, iiber welchen Stroker aus-
flihrlich forschte (vgl. z. B. Stroker, 1988), sind in Riisens frithen Werken ebenfalls
ersichtlich. So liest man zum Beispiel 1976 in seinem ersten Versuch eine erneuerte
Historik zu verfassen, die als Vorarbeit der Grundziige der 1980er Jahre verstanden
werden kann, iiber Thomas Kuhn, dessen Werke Riisen verwendet, um seine dis-
ziplindre Matrix der Geschichtswissenschaft zu begriinden (vgl. Riisen, 1976b,
S. 46). Lutz Raphael schreibt zu der disziplindren Matrix sogar, dass Riisen das Pa-
radigmenmodell von Thomas Kuhn (und Ludwik Fleck) ,mafgeblich weiterentwi-
ckelt” (Raphael 2003, S. 14) habe und dass er durch die Einteilung des geschichts-
wissenschaftlichen Paradigmas in fiinf Dimensionen ein sehr ,attraktive[s]”
(Raphael, 2003, S. 25) theoretisches Werkzeug konzipiert hatte (vgl. auch z. B. Sand-
kiihler, 2018, S. 87 f.). Es wundert dann auch nicht, dass Riisen neben seinen Bemii-
hungen, eine Theorie der Geschichtswissenschaft zu verfassen, spiter auch wissen-
schaftshistorische Studien zum Historismus betrieb hatte (vgl. Riisen, 1976b, S. 46;
1973).

Ebenfalls sollte der Einfluss der Phdnomenologie, die bei Elisabeth Stroker ein
grundlegendes Forschungsgebiet war, auf Rlisens Denken nicht unterschitzt wer-
den. Begriffe wie ,,Lebenswelt” (Schreiber, 1995) und , Intentionalitdt, die in seinen
Grundziigen mehrfach vorkommen, konnen als Hinweise auf einen Husserlschen

39



40

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

Denkstil verstanden werden, der nicht zufillig in Riisens Werken durchscheint.
Auch die Hegelsche Phinomenologie, die sich zum Beispiel in den Ausfithrungen
eines dynamisch strukturierten Geschichtsbewusstseins finden lésst, ist hier pra-
sent. Durch Rohrmosers Einfluss, und nun auch durch Riisens Bemiihungen, bei
Elisabeth Stroker eine Habilitationsschrift iiber Hegels Asthetik zu verfassen, die
spater auch in verkiirzten Formen verdffentlicht wurde (vgl. Riisen, 1973a; 1975a;
1975b; 1976a), ist es nicht allzu verwunderlich, dass sein theoretisches Werk Hin-
weise auf einen phanomenologischen Denkstil enthilt.

Bestimmte duflere Einfliisse als Ausloser fiir ein Denkverhalten zu charakterisie-
ren, kann gefdhrlich sein. Zumeist handelt es sich dabei um eine stark vereinfachte
Darstellung. Nichtsdestotrotz sind einzelne Hinweise in Riisens Interpretationen
ersichtlich, die nur allzu stark an eine Husserlsche Begriffswelt erinnern: Seine
Versuche Sinn' als Voraussetzung in die lebenspraktische Konzeption von Ge-
schichte zu integrieren erinnert stark an die Ansétze Husserls in seinem ersten Teil
der Krisis der europédischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomeno-
logie:

BlofSe Tatsachenwissenschaften machen blofse Tatsachenmenschen. [...] In unserer
Lebensnot - so horen wir — hat diese Wissenschaft nichts zu sagen. Gerade die Fragen,
schliefst sie prinzipiell aus, die fiir den unseligen Zeiten den schicksalsvollsten Um-
wdlzungen preisgegebenen Menschen die brennenden sind: die Fragen nach Sinn
oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins. (Husserl, 2012, S. 6)

Ebenfalls enthiillt seine Schrift aus dem Jahre 1976 ,Asthetik und Geschichte®, die
bei Stroker entstand und eben zu einer Habilitation hétte fiihren sollen (vgl. Van
Reeth, 2022), Riisens frilhe Auseinandersetzung mit Hegels Asthetiktheorie, die
auch strukturelle Ahnlichkeiten mit seinem spiter entwickelten Geschichtsbe-
wusstseinskonzept aufweist. Dabei sollen die Grundlagen dieser Uberlegungen
wihrend seiner Zeit in Braunschweig entstanden sein. Interessant an dieser Habi-
litation ist, dass sie sich auf den Vernunftbegriff von Hegel fokussiert, der Riisen
das Werkzeug fiir seine erneuerte Historik (1976b) zu geben scheint, welche im glei-
chen Jahr verdffentlicht wurde. Zwar geben die angefiihrten Quellenverweise in
seiner erneuerten Historik und auch in seinen Grundziigen keinen konkreten Hinweis
auf die hegelianischen Ausfiihrungen, allerdings sind immer wieder Verweise auf
seinen Asthetikaufsatz von 1974 und auch auf Literatur von Protagonist:innen wie
Husserl, Habermas, Adorno, etc., die einer hegelianischen Interpretation der Welt
relativ nahestehen (vgl. Riisen, 1976b).

19S50 auch der Begriff der ,,genetischen Sinnbildung®, den Husserl in seinem Versuch eine , genetische“
Phidnomenologie zu formulieren, verwendet (vgl. Becker, 2002, S. 212).



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

2.4. Studiengruppe ,Theorie der Geschichte“ und Berlin (1972-1974)

Wihrend Riisens Aufenthalt in Braunschweig trat er in Bekanntschaft zu Histori-
kern wie Werner Pols, Jorg Callie8 und Klaus Erich Pollmann, die ihn dazu ermu-
tigten weiterhin {iber historische Fragestellungen nachzudenken (vgl. Sandkiihler
2014, S. 263). Zur etwa gleichen Zeit hatte sich in der Geschichtswissenschaft auch
ein Arbeitskreis Theorie der Geschichte etabliert, der es sich zur Aufgabe gemacht
hatte, die , Legitimationskrise“ (Sandkiihler, 2014, S. 263; Stissmuth, 1991, S. 23 {.)
der Geschichtswissenschaft zu tiberwinden. Auf Antrieb von Theodor Schieder und
Reinhard Wittram wurde diese Studiengruppe 1973 ins Leben gerufen und bemtihte
sich die theoretischen Grundlagen der Geschichtswissenschaft, in Bezug auf deren
praktische Relevanz, zu manifestieren (vgl. Koselleck et al., 1977, S. 9; Siissmuth
1991, S. 21 f.).

Angesichts dieser konstatierten ,Theoriebediirftigkeit” (Koselleck 1977) der Ge-
schichtswissenschaft taten sich Historiker wie Karl-Georg Faber, Reinhart Kosel-
leck, Jiirgen Kocka, Wolfgang J. Mommsen, Winfried Schulze, Karl Acham etc. zu-
sammen und bemiihten sich durch die Konstituierung einer Studiengruppe um
eine Neumanifestierung einer theoretischen Geschichtswissenschaft:

Der Arbeitskreis ,Theorie der Geschichte* will dazu beitragen, daf$ diese Diskussion
[iiber Theorieprobleme] in stdrkerem MafSe als bisher gefiihrt wird. Es will also der
systematischen Selbstreflexion der Geschichtswissenschaft ein geeignetes Forum
schaffen. Die Mitglieder des Arbeitskreises waren sich darin einig, daf$ Ausgangs-
punkt und Ziel aller theoretischen Erorterungen der Geschichtswissenschaft selbst in
ihrem praktischen Tun sein sollte, daf$ zur Klarung der heutigen Theorieprobleme ein
kritischer Riickgriff auf die traditionell nachwirkenden Geschichtskonzeptionen, vor
allem des spdten 18. und 19. Jahrhunderts, notwendig sei. (Koselleck et al., 1977,
S.11)

Die Texte, die wahrend der Aktivitdt im Arbeitskreis entstanden sind, lassen auf
subtile Weise einige Divergenzen von Riisens Uberzeugungen zu denen der ande-
ren Mitglieder vermuten. Riisen trat dem Arbeitskreis gleich zu Anfang bei (vgl.
Sandkiihler, 2014, S. 265) und gab auch den ersten Band der Studiengruppe Objek-
tivitdt und Parteilichkeit zusammen mit Reinhart Koselleck und Wolfgang J. Mo-
mmsen im Jahr 1977 heraus (vgl. Koselleck et al., 1977). Riisen erzdhlt, dass er zum
Arbeitskreis gekommen sei, da er zu Johann Gustav Droysen promoviert hatte und
somit theoretisch gut gefestigt gewesen war (vgl. Sandkiihler 2014, S. 265). Dass ihn
der Diskurs in diesem Arbeitskreis in seinem wissenschaftlichen Denken geprigt

41



42

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

haben muss, kann sinnvollerweise behauptet werden, allerdings blieb er auch da-
mals einer im Historismus gepréigten Perspektive treu und trat dem sozialwissen-
schaftlichen Trend diesen zu ,liberwinden“ (Riisen, 1974b) eher kritisch entgegen:

Da es nun wiederum das Erbe des Historismus ist, dessen Aufnahme sozialwissen-
schaftliches Denken zu historischem macht, konnen die politischen Implikationen des
Historismus nicht einfach durch diejenigen ersetzt werden, die den Sozialwissen-
schaften auf dem Boden des westeuropdischen Liberalismus erwuchsen. (Riisen,
1974b, S. 285)

Riisen kam schlussendlich 1972 an die Universitit Berlin, an der er vorerst die As-
sistenzprofessur fiir Theorie am Institut fiir Geschichte iibernahm und dann ein
Jahr die Professur inne hatte. Riisen erzihlt, dass er nach Berlin kam, weil ein Mit-
glied des Friedrich-Meinecke-Institut in einem Telefonat mit Helmut Berding - ein
Freund Riisens, der Riisens Erziahlungen zufolge politisch links ausgerichtet war -
erwihnt hatte, dass man den konservativen J6rn Riisen nicht fiir eine Stelle in Ber-
lin haben wolle, woraufhin Berding gedréngt haben soll, dass man ,ihn gefalligst
mal lesen sollte®, bevor man ihn als konservativ einstufe (vgl. Sandkiihler, 2014,
S. 267).

In Berlin blieb Riisen nur zwei Jahre, bis er 1974 einen Ruf an die Ruhr-Universitit
Bochum bekam.



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

2.5. Schlussfolgerungen

Riisens akademischer Werdegang, wie er hier kurz ausgefiihrt werden konnte,
kann als Effekt eines Denkkollektivs einer ,kritischen Generation® gesehen wer-
den: ,haltlos - vaterlos - geschichts- und traditionslos“ (Hacke, 2006, S. 31). Dabei
sei diese Generation von einem Pragmatismus durchdringt worden, der neben sei-
nem Verlangen nach einem ,skeptischen und niichternen Wirklichkeitssinn“ (Ha-
cke, 2006, S. 31) auch eine Ablehnung des Kollektiven heraufbeschwur. So schreibt
Jens Hacke in seiner Interpretation zu Schelskys Werk:

In ihrem ,,Konkretismus“ beschrdnke sie sich pragmatisch auf die iiberblickbare Le-
benswelt und finde ihre Erfiillung im Privaten, in der Familie, in der Berufskarriere.
Alles Kollektive werde sie ablehnen und, so prognostiziert Schelsky, ,nie revolutio-
ndr“ werden, weil sie ,,unspekulativ® und ,,gedanklich unagressiv“, dafiir hingegen
tolerant sei. [...] Die ,,Zerstorung des moralischen SelbstbewufStseins“ und die domi-
nante Erfahrung des Totalitarismus einschliefSlich seiner Massenzustimmung waren
die entscheidenden Signaturen dieser Generation. Sie blieben Explanandum und ne-
gative Kontrastfolie zugleich. (Hacke, 2006, S. 31)

In Anbetracht dessen kann auch Riisen nicht nur als jemand, der einerseits in der
Zeitspanne zwischen 1920 und 1941 geboren (vgl. Hacke, 2006, S. 31), sondern auch
andererseits durch gewisse theoretische Tendenzen, dieser Generation zugeschrie-
ben werden. Da er sich in seinen frithen Arbeiten stark auf den Erfahrungsaspekt
des Subjekts fokussierte und somit vorerst das Kollektive in der Diskussion ausldsst
bzw. den sozialen Aspekt nicht in den Mittelpunkt riickt, kommt er der skeptischen
Generation sehr nahe. Ebenfalls kann der Fokus auf den Alltag, also die Wendung
von einer wissenschaftsfokussierten Geschichte zu einem Erfahrungsgehalt des
Historischen im Alltag, als typisches Merkmal erfasst werden. Es bleibt natiirlich
schwierig, Riisen dieser Generationskategorie widerspruchslos zuzuordnen, aller-
dings enthilt dieser Ansatz das Potenzial einer historischen Erklarung fiir Sichtwei-
sen, die auch den Hintergrund des Riisenschen Theoriegebaudes tiefer beleuchten
konnen. Wie auch Heinz Bude es schildert, war diese Generation: ,Zu jung, um ein
Nazi gewesen zu sein, aber alt genug, um vom Nazi-System mitgepragt worden zu
sein“ (Bude, 1987, S. 30) und damit auf eine besondere Art und Weise, auch poli-
tisch, gezeichnet.

Aus diesem Teil der Arbeit heraus kann zu Riisen geschlussfolgert werden, dass er
in seinen frithen akademischen Jahren zwei akademische Krisen durchlebte: die
der Philosophie und der Geschichtswissenschaft. Somit kann Riisen als ein Prota-
gonist im Zwischenraum verstanden werden, der durch seine philosophische, ge-

43



44

Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

schichtstheoretische Ausbildung, die stark von einer hegelianischen, dem Historis-
mus nahestehenden Interpretation der Welt gepriagt wurde, und mit seinen theore-
tischen Entwiirfen das junge, sich gerade konstituierende Fach der Geschichtsdi-
daktik in ihrer theoretischen Auspriagung nachhaltig formte.!

Trotz dieser groflen Pragekraft fiir die Theorie der Geschichtsdidaktik soll hier
nicht der Anschein erweckt werden, dass Riisen nur vor seiner Zeit in der Ge-
schichtsdidaktik theoretisch und philosophisch gepragt wurde. Es gibt ausreichend
Belege, dass es theoretische Auseinandersetzungen zwischen ihm und Geschichts-
didaktiker:innen gab (vgl. Sandkiihler, 2014, S. 291 f.).

Es sind noch viele Fragen offen, die in diesem Arbeitsumfang unbeantwortet blei-
ben und dadurch auch die unterschiedlichen Inspirationsobjekte Riisens nur man-
gelhaft historisch kontextualisiert darlegen konnten. Die Frage, mit welchem Rii-
sen man es denn aus ideengeschichtlicher Perspektive um 1974 zu tun hatte, nim-
lich zu jener Zeit, als er die Stelle in Bochum als Professor fiir Neuere Geschichte
unter besonderer Beriicksichtigung von Geschichtstheorie und Geschichtsdidaktik
annahm, kann in diesem Band nur unter folgenden Gesichtspunkten beantwortet

11 Weiters ist anzumerken, dass dieses Kapitel auch einige Punkte in Riisens Geschichte nicht beleuchten
konnte. So ist seine Zusammenarbeit mit Hans Michael Baumgartner sicherlich ein Aspekt, der hier
stark vernachléssigt wurde, und somit auch Riisens Auseinandersetzung mit einer transzendentalen His-
torik. Schon 1972 erwiahnt Hans Michael Baumgartner Riisens Dissertation in seinem Werk ,,Kontinuitat
und Geschichte®, in dem er den Kontinuitétsbegriff bei Droysen anhand Riisens Dissertation ausfiihrte
und ihn auch theoretisch kritisiert: ,Da Riisen seine Gesamtinterpretation nicht im Detail an den leiten-
den Begriffen der Historik ausarbeitet und verifiziert, konnte er nicht sehen, dafl gerade die methodo-
logisch zentrale Stellung des Kontinuitédtsbegriffs die Grundziige seiner Interpretation bestitigt“ (Baum-
gartner, 1972, S. 71). Da dieser Gesichtspunkt in vorliegender Publikation nicht als Hauptschwerpunkt
bearbeitet werden soll, kann hier auch nicht tiefgreifend auf einen kantianisch gepragten Riisen einge-
gangen werden, der in der geschichtsdidaktischen Sphére durchaus Beachtung findet.

Ebenfalls konnte hier eine mdogliche Beziehung Riisens zu einem statisch-anthropologischen Ansatz,
eine Richtung in den friihen geschichtsdidaktischen Kreisen, die vor allem von Wilhelm Dilthey, Jacob
Burckhardt und dem Philosophen Hermann Nohl (1879-1960) geprégt wurde, nicht thematisiert wer-
den. So schreibt Karin Herbst zwar, dass ,der statisch-anthropologische Geschichtsunterricht [...] durch
den statisch-normativen Geschichtsunterricht ergdnzt oder auch ersetzt” (Herbst, 1977, S. 60) wurde.
Allerdings wurde auch hier schon nach 1945, ,[...] die Forderung nach einer geschichtlichen Betrach-
tung gefordert, die den ,duldenden, strebenden und handelnden Menschen‘ (Burckhardt) in den Mittel-
punkt stellt [...]“ (Herbst, 1977, S. 55). Man konne durch Jorn Riisen begriinden, dass dieser geschichts-
didaktisch statisch-anthropologische Ansatz nicht einfach verschwand und durch einen politisch aufge-
ladenen statisch-normativen Ansatz ersetzt wurde, der auch eine starke Kritik an den Historismus aus-
iibte, sondern, dass dieser schlussendlich in der geschichtsdidaktischen Auslegung des Geschichtsbe-
wusstseins prasent geblieben ist und somit in seiner Grundlage, als anthropologische Konstante ver-
steckt, weiterhin das Denkkollektiv geschichtsdidaktischer Protagonist:innen gepragt hat.

Auch Riisens Anlehnungen an Hayden Whites Erzdhltheorie, die hier wiederum nicht angesprochen
wurde, bleibt ein zu konkretisierendes Thema (Riisen, 1983, S. 5). Die narrative Instanz des theoreti-
schen Werkes Riisens steht nicht im Fokus dieser Arbeit und gilt deshalb auch nicht als Untersuchungs-
objekt.



Jorn Riisen ,,vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974)

werden: Namlich mit einem Theoretiker, aus einem philosophisch hegelianisch ge-
pragten Kreis, der eine an Droysen und Burckhardt ankniipfbare geschichtswissen-
schaftliche Dimension mitdachte und somit einem theoretischen Verstdndnis un-
terlag, das einer phdnomenologisch geprdgten Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie
nachging.

45






TEIL 3:

THEORETISCHE
UNTERSUCHUNGEN DER
GRUNDZUGE EINER
HISTORIK



1. Epistemisch versus historisch?

Um den dritten Teil dieses Buches einzuleiten, sind einige Kommentare zur Vorge-
hensweise notwendig: Es stellt sich wohl als illusorisch heraus, dass man in wissen-
schaftlichen Arbeiten tatsdchlich in der Lage sein kann, thematische Trennungen
durchzufiihren, so dass es praktisch moglich ist, die unterschiedlichen Dynamiken
und Phanomene sprachlich zu erfassen und sie unabhéngig voneinander zu analy-
sieren.

Da dieses Wunschbild fiir die progressive Les- und Denkbarkeit theoretischer Uber-
legungen unabdingbar ist, muss auch in dieser Publikation eine Trennung zwi-
schen epistemologischen und historischen Thematiken vorgenommen werden, die
sich jedoch in unabhéngigen Kategorien nicht tatsdchlich entfalten. Erkenntnisthe-
oretische Fragestellungen sind auch historische Fragestellungen (vgl. z. B. Albrecht
et al., 2016, S. 140; 165), die an ihrem kontextuellen Gehalt hingen. Man moge da-
her den folgenden Teil des Bandes nicht unabhéngig vom vorigen lesen, sondern
die Entwicklung theoretischer Pramissen als Konsequenz historisch erfahrener
und (re-)produzierter Wissensordnungen betrachten (vgl. Heuer, 2021, S. 36 ff.).

Ziel dieses Abschnittes ist es nicht primér den theoretischen Raum, in dem Riisen
selbst gedacht hat, zu konkretisieren, sondern tatsidchlich auch die Méglichkeiten
dieses Raumes zu untersuchen. Es kann ndmlich innerhalb des Denkgebédudes, in
dem Riisens strukturelle Systematik als Grundlage und Voraussetzung herrscht, ge-
spielt werden. Uberlegungen, die sich an die vorgeschriebenen Regeln halten, wel-
che von Riisen in seinen theoretischen Modellierungen gesetzt wurden, konnen
weitergefiihrt und auf ihre (theoretischen) Moglichkeiten hin ausgereizt werden.
Daher sollen schlussendlich nicht nur grundlegende Merkmale seiner theoreti-
schen Basis, sondern auch weitere Uberlegungen und offene Fragen im Vorder-
grund der folgenden Ausfiihrungen stehen.



2. Differenzierungen eines Denkkollektivs

Als Riisen sein Studium der Geschichte begann, war, wie bereits ausgefiihrt, Theo-
dor Schieder eine wichtige Instanz. Theodor Schieders Lehre war innerhalb der
deutschsprachigen Geschichtswissenschaft weit verbreitet. Er ist vor allem fiir sei-
nen Versuch eine historische Sozialwissenschaft zu etablieren bekannt und be-
treute viele Forscher:innen, die sich auch spiter in der geschichtswissenschaftli-
chen Welt, insbesondere im Kontext der sogenannten Bielefelder Schule, einen Na-
men machten (vgl. Hitzer & Welskopp, 2010).

Fiir die vorliegende Publikation ist die Frage von Bedeutung, inwieweit Theodor
Schieders Einfluss auf Jorn Riisens Gedankengebdude priagend war? Welche theo-
retischen Grundannahmen gab Schieder dem studierenden Riisen ex- und implizit
mit? Eine erste Andeutung gibt Riisen selbst:

Jacob Burkhardt war fiir Theodor Schieder einer der ganz grofSen Historiker. Sie kon-
nen an mir feststellen, wenn Sie in mein Publikationsverzeichnis sehen, dass das ge-
wirkt hat. Ich habe zwar eine vollig andere Burkhardt-Interpretation gehabt als
Schieder. Aber das hat gewirkt. (Sandkiihler, 2014, S. 260)

Jacob Burkhardt, ein Historiker des 19. Jahrhunderts, wurde vor allem fiir sein
Werk Weltgeschichtliche Betrachtungen (vgl. Burckhardt, 1969) bekannt. Er gilt heute
als wichtiger Kulturtheoretiker, dessen Arbeiten viele, insbesondere auch Riisen,
im Denken beeinflussten. Allein durch die Publikationen iiber und die Verweise auf
Jacob Burckhardt kénnen plausible Argumente fiir die Pragekraft des Burkhardt-
schen Denkstils gefunden werden, die es moglich machen, sich einer epistemi-
schen Kontextualisierung der Grundziige zu nahern (vgl. Riisen, 1972; 1977; 1978).
Wie bereits erwihnt, ist Burckhardt in der Nachkriegszeit zu einer wichtigen Refe-
renzfigur geworden. Da Burckhardt von Friedrich Meinecke und auch Theodor
Scheider als Grundtheoretiker und als iiberlegen zu Ranke gegeniiber aufgefasst
wurde, wurden Interpretationen der Werke Burckhardts zu einem wichtigen Be-
standteil geschichtsphilosophischer und -theoretischer Forschungen in der Nach-
kriegszeit, die wiederum Riisen selbst als Zeit eines ,erneuerte[n] Historismus®
(Riisen, 1990, S. 57 {.) beschrieb.

Obwohl aus dem zitierten Interview nicht direkt geschlussfolgert werden kann,
welche theoretische Rolle Burckhardt genau in Riisens Historik spielt, kann ein von
Schieders Burckhardt-Interpretation gepragtes Gedankengut in seinen Werken er-
ahnt werden; namlich in der Begriindung einer von ihm so genannten ,histori-
schen Anthropologie”“ (Riisen, 1986, S. 163). Riisen fundiert den Sinn bzw. besser



50

Differenzierung eines Denkkollektivs

gesagt den Spielraum seiner Geschichtstheorie ndmlich in der Sphére des ,dulden-
den, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein
wird“ (Riisen, 1986, S. 57). Jacob Burckhardt vertritt in seinen Werken eine beson-
dere Anschauung des Menschen und ergriindet eine Form der historischen Ausle-
gung des Menschseins. Er schreibt in seinen Betrachtungen:

Allein der Geist ist ein Wiihler und arbeitet weiter. Freilich widerstreben diese Lebens-
formen einer Anderung, aber der Bruch, sei es durch Revolution oder durch allmdh-
liche Verwesung, der Sturz von Moralen und Religionen, der vermeintliche Unter-
gang, ja Weltuntergang kommt doch. Inzwischen baut der Geist aber etwas Neues,
dessen dufSeres Gehause mit der Zeit dasselbe Schicksal erleiden wird. [...] Die Wir-
kung des Hauptphdnomens ist das geschichtliche Leben, wie es tausendgestaltig,
komplex, unter allen Verkappungen, frei und unfrei daherwogt [...]. Das Wesen der
Geschichte ist die Wandlung. (Burckhardt, 1969, S. 8, 26)

In Jacob Burckhardts Werken wird also nur eine Sache als Konstante angenommen:
die Wandlung selbst. In diesem Ansatz finden wir den ersten Hinweis auf eine mog-
liche theoretische Grundlage, die Riisen auch in seinen Grundziigen weiterverwen-
det und reformuliert.

Im Einfiihrungswerk Geschichte als Wissenschaft geht auch Theodor Schieder, iiber
den Riisen wohl mit den oben ausgefiihrten Ideen in Kontakt trat, auf Jacob Burck-
hardt ein und beschreibt ebenfalls, dass Burckhardt in der Geschichte eine Kon-
stante sah, also einen Faktor, der in der Natiirlichkeit des Menschen beheimatet ist
und einem somit erlaubt von einer Kontinuitit, von einem gewissen Gleich-Sein des
Menschen durch die Zeit auszugehen: wiederum die Sphire des ,,duldenden, stre-
benden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird“
(Schieder, 1965, 96). Darin manifestiert sich die Grundpramisse Riisens theoreti-
scher Arbeit. Fiir ihn ist alles andere relativ, wandelbar, unfassbar, etc., aber der
Weg in die menschliche Natur bzw. in den menschlichen Geist erlaubt es Theorien
zu formulieren, die auf etwas Festes zuriickgefiihrt werden konnen: namlich die
Art und Weise, das Wie der menschlichen Deutung seines Lebensumfeldes (vgl.
z. B. Riisen, 1983, S. 49, 85; 1986, S. 71 ff.)

Um dies verstehen zu konnen, ist anzumerken, dass Riisen die Schriften Burck-
hardts zwar primir durch Theodor Schieder kennengelernt hat, jedoch eine ,,vollig
andere Burckhardt-Interpretation” (Sandkiihler, 2014, S. 260) entwickelt hatte.

Es ist eine klare Trennung zwischen Riisens Auslegung einer Konstanten und etwa
dem sozialgeschichtlichen Fokus der Bielefelder Schule, welche wiederum durch
den Schieder-Schiiler Hans-Ulrich Wehler stark gepragt wurde, zu erkennen. Jiir-
gen Kocka schreibt zum Beispiel in einer Vorbemerkung der Zeitschrift Geschichte



Differenzierung eines Denkkollektivs

und Gesellschaft, dass man sich am Historikertag von 1984 um eine Formulierung
einer ,anthropologischen Dimension in der Geschichte“ bemiihte, und mit dieser
sei ,[...] weniger das Interesse an sich durchhaltenden Konstanten des menschli-
chen Wesens als vielmehr der Versuch gemeint, sich mit den neuen erfahrungs-
und lebens-, kultur- und bedeutungsgeschichtlichen Angeboten und Herausforde-
rungen auseinanderzusetzen® (Kocka, 1984, S. 293).

Fiir Kocka bzw. fiir die Bielefelder Schule, zu der sich Riisen trotz der Pragung
durch Schieder nicht zugehorig verstand, war es nicht die Aufgabe im Menschen
selbst eine Konstante auszumachen bzw. die mentalen Dynamiken historischen
Wissens zu analysieren. Eher hatte die Bielefelder Schule zum Ziel, ein strukturel-
les sozialanalytisches Instrument in die Geschichtswissenschaft zu bringen, das in
der Lage wire Anschauungs-, Handlungs- und Verhaltensstrukturen (vgl. z. B. Un-
tersuchung bei Nipperdey, 1977, S. 296) ersichtlich zu machen und zu analysieren
(vgl. Wehler, 1973, S. 29). Beruhend auf Theorien von Eric Hobsbawn, Emile Durk-
heim und Max Weber sah sie in der Fusion von Soziologie und Geschichtswissen-
schaft eine Mdglichkeit, eine Richtung zu ergriinden, die gleichzeitig eine ,[...] her-
meneutische Wissenschaft, die Handlungen und Ausdriicke auf ihren Sinn hin ver-
steht und aneignet, und [...] eine analytische Wissenschaft [ist], die menschliches
Handeln nach Gesetzen kausal erklirt” (Nipperdey, 1977, S. 308).

Riisen geht, und das macht ihn vielleicht auch besonders, einen eigenen Weg. Er
setzt den Fokus in seiner theoretischen Arbeit auf die allgemeine Fragestellung
nach dem Sinn der Geschichte (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 7, 25 ff.) und versucht diesen
primér in der menschlichen Psyche (vgl. z. B. Riisen, 1986, S. 102; 1989, S. 95 £.) zu
ergriinden. Fiir ihn steht der Mensch in seiner inneren Dimension, das heif3t als ak-
tiver Verfasser und gleichzeitig Erfahrender von Wirklichkeiten, im Mittelpunkt al-
ler historischen Phinomene. Im Unterschied zur Bielefelder Schule baut Riisen auf
eine dem Historismus verhaftete Uberzeugung auf, die nicht die systematische For-
mulierung von sozialen Strukturen zum Ziel hat, sondern die Konstante in der Ge-
setzmaigkeit des Denkens, des Seins, des Geistes sieht (vgl. z. B. Riisen, 1974b; 1983,
S. 20 ff.). Riisen versucht also keine Struktur im Aullenbereich des menschlichen
Seins zu finden, sondern im Inneren (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 79 f.). Er fokussiert
sich daher auf die Psyche, die er zum Untersuchungsgegenstand macht und sie in
ihrer systematischen Form zu erfassen versucht (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 24 ff.).
Das, System des Geistes“ (Nipperdey, 1977, S. 297) ist in Riisens Augen daher priméar
eine Frage nach der Systematisierung des Inneren, die auch zu einem duflerlichen
Handeln fiihren kann (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 128 {.).

51



52

Differenzierung eines Denkkollektivs

Das Spielfeld bzw. die Einheit der historischen Erfahrung ist fiir Riisens Theorie
daher der ,duldende, strebende und handelnde Mensch“ (Riisen, 1986, S. 57). Im
Zuge der Begriindung einer theoretisch-historischen Anthropologie, bzw. im Ver-
such, die Frage zu beantworten, was genau den geschichtlichen Charakter des Men-
schen und seiner Welt ausmacht, verwendet Riisen die Burckhardt-Perspektive und
die Phrase des ,menschlichen Leidens und Handelns“ (Riisen, 1983, S. 49). Fiir ihn
tritt Menschheit - und zwar im ureigensten Sinne der Existenz, des Menschseins -

[...] als eine solche Gattungsbestimmung dann nicht in der Form einer gegenstandli-
chen Geschichte auf, die (unmenschlich) ihre Partikularitat als Allgemeinheit der
Gattung ausgibt; sondern sie wird als konstitutiver Faktor des menschlichen Han-
delns und Leidens dort angesiedelt, wo es in seiner zeitlichen Bewegtheit von sich aus
Sinn produziert. (Riisen, 1986, S. 60)

Fiir Riisen ist der Mensch ein sinnbildendes Wesen, was fiir ihn auch heif3t, dass
Menschen ihre Erfahrungen im Sinne von Zeitstrukturen (fiir die Gegenwart orien-
tierend, zukunftsweisend) deuten. Der Mensch ist bei Riisen kein Gegenstand,
keine Verdinglichung, sondern eine grundlegende Dynamik mentaler Strukturen,
die Sinn produzieren. Das Herz der menschlichen Existenz sind fiir ihn keine er-
sichtlichen Praktiken oder Objekte, duflerlich beobachtbaren Merkmale, sondern
grundlegende innermenschliche Formationen, die nicht als abgeschlossene Enti-
tat, sondern in einem dialektischen Verhiltnis zueinander stehen.

Dieser Ansatz unterscheidet Riisen von einer sozialstrukturellen Auslegung der Ge-
schichte, die innerhalb der Bielefelder Schule angestrebt wurde. Riisens Ansichten
sind zu stark von einer vom Historismus geformten Betrachtung auf Geschichte ge-
priagt worden, die nicht primér auf eine verallgemeinerte Systematisierung sozialer
Praktiken zielt, sondern ihren Fokus vor allem auf die inneren Dimensionen des
Menschen richtet, der eben vor allem duldet, strebt und aber auch handelt.

Dies unterscheidet ihn ebenfalls von den von Max Webers Werken geprigten Be-
wegungen der 1960er-Jahre, die eine Aufwertung der Aufkldarung und eine Ge-
schichtswissenschaft ,jenseits des Historismus® (Mommsen, 1971) etablieren woll-
ten. Riisen schrieb riickblickend in den 1990er Jahren selbst zu diesen Gruppierun-
gen:

Die Aufklarung erschien als ein Stiick unabgegoltener, also zukunftstrachtige Tradi-
tion wissenschaftlicher Rationalitdt, die der Historismus unausgeschopft gelassen,
verstellt oder gar unterdriickt hatte. Den neuen Orientierungsbediirfnissen, die der
erwdhnte tiefgehende kulturelle Wandel in der Bundesrepublik erzeugt hatte, wurde
durch ein neues Geschichtskonzept entsprochen, in dem es nicht mehr primdr um die
kulturschopferische Potenz des menschlichen Geistes auf der Ebene absichtsvoller



Differenzierung eines Denkkollektivs

Handlungen, sondern um die Wirkung struktureller Handlungen auf das menschli-
che Handeln und um eine Dimension zeitlicher Verdnderungen des Menschen und
seiner Welt ging, die dem absichtsvollen Handeln bestimmend voraus- und zugrun-
deliegt. (Riisen, 1990, S. 62 f.).

Riisens theoretisches Konzept ldsst sich nur schwer in eine strukturelle Handlungs-
theorie integrieren, die die innere Dimension, also das Absichtsvolle an der Hand-
lung, an zweite Stelle setzt. Ihm bleibt das Innere das Bedeutende, das ,,Wirkliche“
(Riisen, 1986, S. 86), die Absicht, bzw. der Sinn selbst:

Esgeht bei ,,der“ Geschichte eben nicht um einen dinglichen Sachverhalt, der in seiner
Gdnze erkennend ausgemessen und bestimmt werden konnte. Geschichte so zu den-
ken, setzte einen absoluten Standpunkt zu ihrer Betrachtung voraus, von dem nicht
dargelegt werden kann, ohne nicht zugleich die innere zeitliche Dynamik der mensch-
lichen Lebenspraxis aus den Augen zu verlieren, um deren erkennende Bewdltigung
es doch gerade geht. (Riisen, 1986, S. 521.)

Unter Beachtung dieser theoretischen Pramisse soll nun die weitere Analyse der
Grundziige Riisens durchgefiihrt werden. Der Konstante bzw. dem Festen an Riisens
Grundziigen liegt eine anthropologische Vorstellung der Welt und des Menschseins
zugrunde, die sich vor allem in Sphéren der Phdnomenologie zu einem konsisten-
ten Konzept ausbauen lasst. Diese Annahme, die wiederum sehr wohl kritisiert und
hinterfragt werden kann, soll als grundlegender Bestandteil Riisens theoretischen
Werkes gelten, der die Moglichkeit der weiteren Argumentationen bedingt.

Esist allerdings nicht die einzige Konstante, die sich in Riisens theoretischem Werk
behauptet. Es dullert sich auch ein grundlegendes Bediirfnis, welches Riisen als Ori-
entierungsbediirfnis bezeichnet, das die Absichten des menschlichen Handelns und
Leidens sinnbildend, das bedeutet lebenspraktisch ankniipfend (vgl. Riisen, 1983,
S. 50 f.), zu organisieren versucht. Die Orientierung als grundlegendes Bediirfnis
und in dieser Hinsicht als Voraussetzung eines Lebensdranges enthiillt sich in die-
sem Sinne als eine weitere Konstante, welche die Richtung eines absichtsvollen
Handelns und Leidens grundlegend pragt (vgl. Riisen, 1983, S. 49 ff.).

Aullerdem kann diese anthropologische Konstante in ihrer theoretischen Interpre-
tationsmoglichkeit als dynamischer und anpassungsfiahiger verstanden werden, als
sie auf den ersten Blick vielleicht erscheint. Es beschréankt sich ndmlich die theore-
tische Formel, bzw. die Beschreibung des menschliche Daseins und sein Wirken,
nicht in einer Idee des duldenden, strebenden und handelnden Menschen alleine, son-
dern ist ebenfalls ein fast schon dialektisches Spiel zwischen einem Tun und Sein,

53



54

Differenzierung eines Denkkollektivs

zwischen einem Handeln und Leiden, welches sich im folgenden Kapitel als Grund-
lage einer Phinomenologie®? entfalten lisst, die das Zwischenspiel von Subjekt und
Objekt als geistige Substanz und somit auch als Kernpunkt des menschlichen Be-
wusstseins darlegt.

Die Untersuchung Riisens theoretischen Werkes unter diesen Bedingungen kann
selbstverstindlich als Uberinterpretation der theoretischen Grundlagen seiner
Werke betrachtet werden, da diese Betrachtung Gefahr lauft, die theoretischen
Grundlagen iiber ihre Manifestation hinaus zu interpretieren, weil sie oft nur se-
kundér von Riisen sprachlich dargelegt und argumentiert wurden. Diese Arbeit ver-
tritt jedoch die These, oder will dieser zumindest nachgehen, dass die theoretischen
Voraussetzungen der frithen Historik auch ein ,stilles Wissen“ (Polanyi 1966) be-
dingen, das fiir die Einzelperson bzw. fiir den Autor, vor allem im spateren Wirken,
oft nicht mehr als erklarungsbediirftig angesehen wird. Die historische und episte-
mologische Kontextualisierung erméglicht jedoch ein gewisses Weiterdenken in-
nerhalb der vorgeschriebenen Grenzen und gibt Raum, die Voraussetzungen der
Schlussfolgerungen aus einer Sichtweise zu analysieren und zu kritisieren, die
nicht fremdbestimmt, also aus ,fremder” nicht ankniipfbarer Provenienz stammt
und somit theorieintern anschlussfihig ist (vgl. Albrecht et al., 2016; Daston, 1994).

Die Grundziige der Historik werden in diesem Sinne aus einer historisch-epistemo-
logischen Betrachtungsweise analysiert, die den Raum 6ffnet, die philosophischen
und historischen Voraussetzungen eines solchen Denkschemas anhand der Idee,
dass die Autor:innen eine logische Konsistenz und eine gewisse theoretische Wi-
derspruchsfreiheit angestrebt haben, in den Blick zu nehmen und zu analysieren
(vgl. Albrecht, 2016; Chang, 2012).

12 Ich verwende in diesem Buch eine sehr breite Darlegung des Phinomenologiebegriffs, der nicht
grundlegend auf die Werke von Husserl begrenzt ist. Eher soll mit Phanomenologie die Sichtweise betont
werden, dass es insofern ,[...] keine Trennung von einer Welt-an-sich auf der einen Seite und subjekti-
ven Erscheinungen und Abbildungen davon auf der anderen Seite [gibt]: Die Welt, die wir erfahren, ist
die einzige, d. h. ein und dieselbe Welt“ (Wehrle, 2022, S. 8). Ebenfalls soll der Begriff ,,Phanomenologie”
auf die in der hegel’schen Verfassung beschriebene Versuch betont werden, Geist als System aufzufas-
sen: ,DaR das wahre nur als System wirklich oder daf$ die Substanz wesentlich Subjekt ist, ist in der
Vorstellung ausgedriickt, welche das Absolute als Geist ausspricht, - der erhabenste Begriff und der der
neueren Zeit und ihrer Religion angehort” (Hegel, 1986, S. 28). Riisen, und das muss hier auch betont
werden, ist kein strenger Phdnomenologe: es bedingen nur seine Ausfithrungen eine theoretische Heran-
gehensweise, die philosophisch betrachtet sehr phanomenologisch wirken. Die Arbeit méchte daher nur
auf eine Grundeigenschaft in Riisens Schriften verweisen, die sich zwar an manchen Grundregeln einer
philosophischen Phanomenologie hilt, jedoch, wie wir in den folgenden Ausfiihrungen sehen werden,
nicht rein phanomenologisch bleibt.



3. Die Theoretisierung formaler Merkmale

3.1. Vom Dynamisieren und Abstrahieren

Riisens Erarbeitung einer Historik, bzw. sein theoretischer Zugang, ist in vielen
Hinsichten von seiner philosophischen Lektiire geprdgt worden. Es scheint viel-
schichtig das Ziel philosophischer Argumentationen und theoretischer Uberlegun-
gen nach einem hegelianischen Verstdndnis zu sein, zu versuchen, jedem starren
Begriff, eine Dynamik oder sogar eine Dialektik zu verleihen (vgl. z. B. Largier &
Lembke, 2022). Das bedeutet, dass Kategorien bzw. theoretische Konzepte vor al-
lem nicht als feste Phdnomene, sondern als sich in sich bewegende Erscheinungen
sprachlich dargelegt werden sollten, die die Komplexitit ihrer Verhéaltnisse und
Pragungen stringent erfassen konnen. Auch Riisen geht in den Grundziigen diesen
theoretischen Weg. Er umgeht die Problematik einer solchen Ausfiihrung in einen
beliebigen Relativismus zu verfallen®?, indem er die Historik als Bestimmungsfaktor
fiir die Methode und den Bezugsrahmen der historischen Forschung enthiillt und
die ,auRerwissenschaftliche Lebensregelung®, ndmlich die ,praktische Funktion
der historischen Erkenntnis® (Riisen, 1976b, S. 41) als Sinn- und Bedeutungsfaktor
heranzieht, der auf eine gewisse Ordnung zuriickfiihrt. Riisen hat es damit in sei-
nem Werk darauf abgesehen, zu versuchen eine ,systematische Darstellung” (Rii-
sen 1983, S. 22) durchzusetzen, die eine normative Theorie historischer Erkenntnis
in Frage stellt und an ihrer Stelle eine dynamische Orientierungsfunktion in den
Vordergrund riickt.

Die Grundziige selbst beginnen mit einer Kritik an der Arbeitsweise von Geschichts-
wissenschaftler:innen, die historische Erkenntnis als ein Aufzdhlen von Ergebnis-
sen historischer Forschung verstehen (vgl. Riisen, 1983, S. 23 f.). Hier ist die Kritik
an einer wissensorientierten Geschichtswissenschaft und Geschichtsdidaktik er-
kennbar, die versuchen, historisches Wissen als festes Konstrukt zu vermitteln. Fiir
Riisen, der es sich selbst zur Aufgabe gemacht hatte eine Geschichtswissenschaft
als Reflexionswissenschaft zu etablieren, liegt die Reflexion nicht in der Ansamm-
lung von Wissen, sondern in einem Geisteszustand, der sich der komplexen Dyna-
mik von mentalen Prozessen in seiner Auseinandersetzung mit Vergangenheiten
bewusstist (vgl. Riisen, 1983, S. 21 ff.). Das bedeutet, dass fiir Riisen nicht die Fakten
oder Jahreszahlen das Ausschlaggebende an der historischen Forschung sind. Auch
nicht die Geschichtsschreibung, die sich immer wieder verandert, sondern die
Frage danach, wie die Informationen, die aus den historischen Erzdhlungen iiber

3 Siehe dazu auch modernere Ausfithrungen in z. B. Riisen, 2017.



56

Die Theoretisierung formaler Merkmale

die Vergangenheit kommen, an eine praktische Lebenswelt anschlussfihig ge-
macht werden (konnen) (vgl. Riisen, 1983, S. 24 f.).

Es sollen in diesem Sinne die Erkenntnisse der Geschichtswissenschaft nicht en-
zyklopéddisch aufgezidhlt werden. Eher versucht Riisen anhand einer , Abstraktions-
leistung”, die in der Lage sei, die ,,[...] Fiille und Uniibersichtlichkeit alles dessen,
was die Geschichtswissenschaft produziert und in dem sie sich darstellt [...] auf das
Wesentliche, das Allgemeine, Elementare und Fundamentale hin [...]“ (Riisen,
1983, S. 23) zu reduzieren, den Sinn historischer Erkenntnis darzulegen. Fiir Riisen
ist die Frage nach dem Wesentlichen, dem Allgemeinen, eine Frage nach den tiefs-
ten Motivationen des Menschen, sich mit historischen Themen {iberhaupt auseinan-
derzusetzen. Fiir Riisen steht der Sinn von Geschichtserzdhlungen, das heifst die
niitzlich-funktionale Einordnung von vergangenen Ereignissen im Gedéchtnis des
Menschen und der Lebenspraxis im Vordergrund, der seiner Uberzeugung nach
zwingend vorhanden sein muss, da sonst der Mensch das Bediirfnis nicht hitte,
nach dem Vergangenen zu fragen (vgl. Riisen, 1983, S. 26 ff.). In Riisens theoreti-
scher Perspektive ist die Frage nach dem Sinn der Geschichte niemals eine Frage,
die aullersubjektiv beantwortet werden kdnnte, sondern deren Antwort immer nur
im Denken und Sein des singuldren, gegenwirtigen und gesellschaftlich bedingten
Menschen zu finden ist:

Die Metapher ,Verfassung* sagt, woraufhin der Erkenntnisreichtum, die Methoden-
vielfalt und die Darstellungsfiille der Geschichtswissenschaft reduziert werden muys,
damit diese als ein fachliches Ganzes in den Blick gerdt: auf die Prinzipien und Regeln
des historischen Denkens, die in der Gesamtheit aller Operationen der historischen
Erkenntnis einen analogen Stellenwert einnehmen wie das Grundgesetz im Rechts-
system unserer Gesellschaft. (Riisen, 1983, S. 23-24)

Dieser Punkt, also diese Vorstellung auf eine allgemeine Erkenntnis hin zu arbeiten
bzw. die ganze Geschichtswissenschaft auf grundlegende Regeln des historischen
Denkens, das heif3t also auf die mentale Auseinandersetzung mit historischen The-
men hin zu reduzieren, bringt Riisen zu einer Abstrahierung und Dynamisierung
grundlegender Motivationen und Aspekten der Geschichtsforschung. Der Fokus
auf das Denken verleiht der Auseinandersetzung mit historischen Themen eine
menschlich-subjektive Instanz, die den theoretischen Blick vollstindig auf Bedtirf-
nisse, mentale Operationen und lebenspraktische Ankniipfungspunkte lenkt (vgl.
Riisen, 1983, S. 48; S. 130 f.).

Riisen schafft es mit seinem Versuch die mentale Welt in ihrer kleinsten Form, d.h.
in ihrer kleinsten erlebbaren Beschaffenheit anschaulich zu machen, den Blick auf



Die Theoretisierung formaler Merkmale

die leere Liicke zwischen Biniritdten, zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Han-
deln und Leiden, zwischen Tun und Sein zu richten und vermittelt so ein analytisches,
dynamisches Bild von Erfahrungsprozessen des Subjekts in der Auseinanderset-
zung mit der fiir das Subjekt erlebbaren Welt.

Das bedeutet zwar, dass Riisen einerseits das Subjekt selbst in den Fokus stellt, je-
doch nicht bei einer radikalen Subjektivierung verweilt. Der Fokus auf mentale Pro-
zesse schliellt nicht ein, dass diese mentale Auseinandersetzung des Subjekts mit
historischen Themen individualistisch bleibt. Die anthropologische Konstante, die
im letzten Kapitel beschrieben wurde, gibt dem Fokus auf das Denken und Handeln
eine kollektive Dimension. Fiir Riisen, der eben auch an interkulturellen und trans-
temporiren Themen interessiert war, gab es eine wichtige Gemeinsamkeit - nim-
lich das Menschsein (vgl. z. B. Riisen, 1989, S. 99; Van Reeth, 2022). Und dieses
Menschsein ldsst sich durch die allgemeine Strukturierung vom menschlichen
Denken und Handeln ersichtlich machen. Die soziale Komponente liegt daher ei-
nerseits in der gemeinsamen Fihigkeit des Menschen zum Handeln und Leiden
bzw. kann andererseits, auf eine Idee eines gemeinsamen Bediirfnisses nach Ori-
entierung im Handeln und Leiden zu finden abstrahiert werden:

Dieser Ausgangspunkt liegt bei den Bediirfnissen des Menschen nach einer Orientie-
rung seines Handelns und Leidens in der Zeit. Von diesen Bediirfrissen her ldsst sich
die Geschichte als Wissenschaft gleichsam aufbauen, d.h. verstandlich machen als
Antwort auf eine Frage, als Losung eines Problems, als (geistige) Befriedigung eines
(Orientierungs-) Bediirfnisses. (Riisen, 1983, S. 24)

Das Orientierungsbediirfnis, eine Konstante, die jegliche Grundlage des Handelns
und Leidens bestimmen sollte, ist ein grundlegendes theoretisches Konzept in Rii-
sens Ausfiihrungen. Im folgenden Abschnitt sollen die Dimensionen dieses Orien-
tierungsbediirfnisses ersichtlich gemacht werden, wobei vor allem Bezug auf die
Sphéren des menschlichen Handelns und Leidens genommen wird, um Riisens the-
oretische Realitdtsbetrachtungen ersichtlich zu machen.

3.2. Orientierung und metaphysische Spekulationen

Alle Motive sich mit (historischen) Fragestellungen der Welt zu befassen, sind auf
ein lebensnotwendiges Orientierungsbediirfnis zuriickzufiihren (vgl. Riisen 1983,
S.18f.). Diese Annahme bestimmt fiir Riisen die dynamische Grundlage der
menschlichen Betrachtung und geistigen Verinnerlichung der eigenen Lebenswelt
(vgl. Riisen, 1983, S. 24 ff.).

57



58

Die Theoretisierung formaler Merkmale

Es stellt sich bei Riisen die Frage, was zu so einer Erlebbarkeit der Welt fiihrt bzw.
welche Instanz im Menschen diese geistige Wirklichkeit am Leben erhilt und uns
bewegt. Was gibt der geistigen Erfahrung, die oft auch eine vor allem affektive Be-
gegnung mit der Welt ist und zum Beispiel in Leidenschaft und Trauer erlebbar
wird, diesen erfahrungsreichen Charakter? Fiir ihn ist er ein Effekt des Orientie-
rungsbediirfnisses. Fiir ihn erklart das Orientierungsbediirfnis, welches nicht nur
als einfache Lustinstanz verstanden (vgl. Riisen, 1983, S. 51), sondern vielmehr als
fast schon qualvolle Voraussetzung des menschlichen Geistes gesehen werden soll,
jegliche, sei es bewusste oder unbewusste, mentale Einordnung und Zuschreibung
der erlebbaren Welt.

Riisen verwendet den Begriff des Orientierungsbediirfnisses in der Form, die es als
theoretische Voraussetzung, als Pramisse jeglicher weiterer Begriindung darlegt;
und diese wiederum auch mit einem grundlegenden Interesse an historische Er-
kenntnis in Verbindung setzt (vgl. Riisen, 1983, S. 26). Der Begriff der Orientierung
wird in der phédnomenologischen Sphére z. B. als eine Reflexionsinstanz betrachtet,

[...] die ein Subjekt vollbringt, wenn es sich dessen vergewissert, dafs es in verschiede-
nen theoretischen und praktischen Kontexten, in wechselnden Beziehungen zu Men-
schen, Dingen und Sachverhalten lebt. [...] Die handelnden Subjekte sind mit wech-
selnden dufSeren Bedingungen konfrontiert. [...] Die der Reflexivitdt immanente Ori-
entierungsleistung liegt darin zu realisieren, dafS verschiedenen Kontexten verschie-
dene geistige Einstellungen entsprechen. (Rinofner-Kreidl, 2003, S. 348)

In der Phdnomenologie ist der Begriff der Orientierung vor allem auf seine Reflexi-
onsfahigkeit beschrankt, die der Erkenntnis eines Subjektes entspricht, das sich
seiner Beeinflussungsfaktoren bewusst ist und sich die Komplexitit von Praktiken
und theoretischen Kontexten vor Augen fiihren kann. Sie entspricht daher einer Art
Erkenntnis {iber die eigenen Bedingungen und Moglichkeiten, iiber die eigene Po-
sitionierung im Raum bzw. die Voraussetzungen dieser Positionierung.

Der Begriff der Orientierung in Riisens Werk unterscheidet sich allerdings grund-
legend davon. Riisen sieht im Begriff der Orientierung nicht nur eine Tatigkeit, die
zu einem reflektierten Habitus fiihren kann, sondern sie ist fiir ihn vor allem ein
tiefes innerliches Bediirfnis, das jedes Handeln und Denken leitet und definiert (vgl.
Riisen, 1983, S. 25 ff.). Das Orientierungsbediirfnis ist in diesem Sinne, im Gegen-
satz zu der phdnomenologischen Auslegung, welche sich hauptséchlich auf den Er-
fahrungscharakter des Orientierens selbst bezieht, eine Voraussetzung, eine Prd-
misse, die jegliche Aktivitidt des mentalen Zuordnens und praktischen Tuns bedingt.
Dadurch, dass auf diese Art und Weise argumentiert wird, erkennt man in Riisens
These, im Versuch einen Ursprung fiir jegliches Denken und Tun zu definieren,



Die Theoretisierung formaler Merkmale

eine metaphysische Spekulation (vgl. z. B. Ziegler, 2014), die vorerst gegen eine
phénomenologische Ausrichtung spricht. Die Phinomenologie namlich bleibt in
ihrer Untersuchung streng der Erforschung der Phinomene selbst verhaftet und
fokussiert sich in ihrer Analyse vor allem auf die Charakterisierung des Erschei-
nens:

Sie (die Phanomenologie) untersucht die Art und Weise, wie uns etwas erscheint. Sie
interessiert sich fiir die Entsprechung (,,Korrelation) zwischen den durch die Natur
der jeweiligen Gegenstdande vorgegebenen Erscheinungsweisen einerseits und den im
Wesen von BewufStsein liegenden Formen des Sich-auf-Gegenstdnde-Beziehens ande-
rerseits. (Rinofner-Kreidl, 2003, S. 348 f.)

Riisen jedoch setzt eine grundlegende Bediirfnisstruktur fiir alle Aktivititen voraus.
Kurz: Er bestimmt eine psychologische Konstante, die zu einer Charakterisierung
des Subjekts bzw. zu einer Vorannahme iiber die Art und Weise, wie es die Welt
deutet, fiihrt. Diese Darlegung bleibt nicht in der Sphére des Erlebens, sondern be-
stimmt eine Ursprungsinstanz, die nicht die Erfahrung selbst, so wie in der Phino-
menologie, sondern das menschliche Lebewesen als solches in seiner Definierbar-
keit bestimmt (vgl. Habermas, 1988, S. 38 f.).

Trotz der moglichen Kritik an dieser metaphysischen Spekulation Riisens in einer
Zeit, in der die Metaphysik als {iberwunden bzw. ,,erneuert” (Habermas, 1988, S. 35)
galt, ist der Begriff des Orientierungsbediirfnisses nicht in seiner Kraft der Ausle-
gung zu unterschitzen. Wie anfangs erwéhnt, ist die Idee der Orientierung selbst
eine sehr offene, die das Verlangen nach einer gewissen Ordnung bzw. Positionie-
rung in der Welt zum Ausdruck bringt. Die strukturelle Charakterisierung dessen
bleibt Grofiteils offen. Die Grundlage bleibt dynamisch.

Was bedeutet es nun, eine dynamische Grundlage fiir eine theoretische Darlegung
zu haben? Der Begriff der Orientierung ist stark mit dem Begriff des Sinns verbun-
den, das heift, dass das Orientierungsbediirfnis dann zum Tragen kommt, wenn es
die Mdglichkeit gibt, aus einer Erfahrung einen sinnvollen, das heif3t einen lebens-
praktisch orientierungsfahigen Gehalt zu extrahieren (vgl. Riisen, 1983, S. 60). Die
Frage nach einer Orientierungsfahigkeit ist eine qualitative, die zum Beispiel in der
Diskussion des Narrativs eine grundlegende Rolle spielt (vgl. Riisen, 1989, S. 7 ff.).
Der Begriff der Orientierung ist in seinem Ausdruck bzw. in seiner Definition eine
interpretationsreiche Kategorie, die vorerst nur die formale Voraussetzung eines
subjektiven Einordnens bestimmt. Wenn wir davon sprechen, dass uns ein Orien-
tierungsbediirfnis innewohnt, also dass wir ein Grundbediirfnis haben, Erlebnisse,
Erscheinungen bzw. Phanomene, die mit uns in Beriihrung kommen, mental und
lebenspraktisch einzuordnen, dann beschreibt dieses Orientierungsbediirfnis

59



60

Die Theoretisierung formaler Merkmale

nichts anderes als die Abstraktheit einer mentalen Operation von Deutungen (vgl.
Riisen, 1983, S. 48). Der Begriff ist in diesem Sinne ein dynamischer Begriff, da das
Wort der Orientierung inhaltlich, also qualitativ, nur in seiner Individualitdt, An-
wendbarkeit bzw. in seinem Funktionscharakter bestimmbar ist.

Wenn die Annahme vertreten wird, dass der Mensch primir am Leben bleibt (vgl.
Riisen, 1983, S. 24), weil er in der Lage ist, die Welt, die ihm begegnet, d.h. die Welt,
die der Mensch aus seiner Perspektive betrachtet, nur dann sinnvoll, d. h. sodass
es fiir die Lebenspraxis mental und handelnd anwendungsfahig wird, wahrnimmt,
dann wird in diesem Sinne jegliche mentale Einordnung von weltlichen Erfahrun-
gen, die vom Individuum auch eben in kollektiver Weise praktiziert wird, psycholo-
gisiert. Diese Denkweise geht nicht davon aus, dass jedes Erlebnis ein rein mentales
Konstrukt ist; da das Erlebnis in der Betrachtung auf die Welt eingebettet ist. Die
Welt, die uns erscheint, ist eben nicht ein reines Objekt, sondern vor allem eine
Welt, die durch die Begegnung mit ihr, als Realitét in Bezug zum Objekt erfahrbar
wird. Erfahrbar in dem Sinne, dass wir einerseits korperlich, aber auch mental mit
ihr indirekt in Beriihrung kommen und zu ihr eine Geschichte erzdhlen bzw. sie
kategorisieren, ein- und zuordnen kénnen. Das Objekt, das wir betrachten, ist auch
immer ein Objekt, das mit uns zu tun hat. Die dynamische Auseinandersetzung
bzw. die Liicke zwischen Subjekt und Objekt, der Zwischenraum, wenn man es so
nennen will, ist das Reale, bzw. die Wirklichkeit, die wahrlich zdhlt in Riisens Theo-
riegebaude.

Riisen kommt aus einer philosophischen Richtung, die vor allem die Erfahrung des
Subjekts in ihrer Erlebbarkeit als reale, oder zumindest als relevantere Welt defi-
niert, sie also als ,wirklicher” (Riisen, 1986, S. 86) charakterisiert als das Objekt un-
abhingig von uns selbst. Man konnte sogar behaupten, dass Riisen in seiner Kon-
zeption von Realitit, nur das Zwischenspiel von Betrachtung bzw. Ein- und Zuord-
nung des Subjekts und erlebbarer Form des Objekts als real auffasst und somit auch
eine hegelianische Idee des Satzes ,Das Ding ist ich“ (Hegel, 1986, S. 577) vertritt.

Die Kritik, welcher sich das Riisensche Konzept des Orientierungsbediirfnisses aus-
setzen muss, also jene, dass es noch ein anderes Motiv fiir die mentale Zuordnung
von Zeiterfahrungen geben konne als, dass der Mensch nach Orientierung strebt,
setzt einen Begriff der Orientierung nur im positiven Sinne voraus. Das Verlangen
nach Chaos, Unordnung und auf den ersten Blick sinnloser Kreativitdt konnte auf
einer abstrakteren Ebene ebenfalls als Orientierung weitergedacht werden. Es bleibt
ein Bediirfnis vorhanden, sich in der Welt zu positionieren und diese Positionie-
rung, egal welchen absurden Grundlagen und Sichtweisen sie unterlegen ist, bleibt
einer Ordnung, einer Struktur verhaftet. Die Welt konne in diesem Sinne nicht



Die Theoretisierung formaler Merkmale

nicht gedeutet werden und dieser Deutung konnte auch nicht den Charakter einer
arbitrdren auflerweltlichen Interpretation gegeben werden. Dem Bediirfnis nach
Desorientierung wohnt eventuell eine andere Struktur der Orientierung inne, die
sehr wohl, hitten wir die Moglichkeit sie rein abstrakt zu erfassen, mit der gleichen
Formel dargelegt werden konnte, wie die der Orientierung nach Riisen. Wenn In-
terpretationen der Welt nicht an die lebenspraktische Welt ankniipfbar wiren, so
konnten sie zwar qualitativ als nicht plausible Deutungsarbeit gesehen werden,
wiirden allerdings nichtsdestotrotz einer strukturellen Deutungsleistung unterlie-
gen. Jede Deutungsarbeit ist von dieser Welt, wie absurd sie auch auf den ersten
Blick fiir die Praxis wirken mag: Sie bleibt einer Struktur der (Un-)Ordnung unter-
worfen.™*

In diesem Sinne fiihrt eine Auslegung des Konzeptes des Orientierungsbediirfnis-
ses nicht unbedingt zu einem Verstandnis dessen als Verlangen nach einer naiven
Ordnung, sondern versteht dieses Konzept vielmehr als eine fortwdhrende Aktivi-
tit, die den Menschen dazu bringt, seine Welt zu deuten. Fiir Riisen ist genau diese
Erfahrung ausschlaggebend, bzw. ist diese Aktivitit die substanzielle Grundlage ei-
nes historischen Bewusstseins.

Auf diese Art und Weise entstehen nach Riisens Vorstellungen auch Interessen:

Interessen sind bestimmte Bediirfnisse, d.h. Bediirfnisse, die so interpretiert sind, dafs
diejenigen, die sie haben, wissen, was sie wollen, wenn sie sie befriedigen wollen. Sol-
che Interessen werden von der Historik thematisiert, um von ihnen her darzulegen,
was es heifSt, historisch zu denken, und warum tiberhaupt historisch gedacht wird.
Die Historik bringt mit diesen Interessen die lebensweltlichen Voraussetzungen und
Grundlagen der Geschichtswissenschaft in den Blick, die man genau dort ausmachen
kann, wo der Vollzug des menschlichen Lebens darauf angewiesen ist, dafs Menschen
historisch denken miissen, um leben zu konnen, dafs sie ihre Gegenwart nur erschlie-
fen und ihre Zukunft nur entwerfen konnen, wenn sie sich der Vergangenheit zuwen-
den. [...] Zeitorientierungsbediirfnisse werden zu gezielten Interessen an historischer

4 Der Begriff selbst hat einen Charakter der Ordnungsbediirftigkeit, die von den Subjekten selbst be-
stimmt werden sollte. Jegliches Bediirfnis sich zu Desorientieren, kann abstrakt betrachtet, gleichfalls
als ein Bediirfnis sich zu orientieren verstanden werden. Eine Grundfrage, die allerdings in dieser Hin-
sicht noch offenbleibt, ist tatsdchlich die Frage nach einer Erfahrungsstruktur, die nicht geistig zuordbar
ist: ,Es ist ein Nervenpunkt, wiirde ich sagen, fiir die Beziehung des Denkens auf Freiheit, daf$ eine ge-
gebene Realitét sinnlos ist, daf$ in ihr also der Geist selber sich nicht wiederfindet“ (Adorno, 2007, S. 36).
Vgl. dazu auch Riisens Uberlegungen zu einer ,negativen Dialektik der Sinnbildung® (Riisen, 1996,
S. 540).

61



62

Die Theoretisierung formaler Merkmale

Erkenntnis, wenn sie als Bediirfnisse nach einer bestimmten Denkleistung interpre-
tiert werden, die sich auf die Vergangenheit richtet: diese Denkleistung verleiht der
Vergangenheit den Charakter von ,,Geschichte“ (Riisen, 1983, S. 25).

Die Konstruktionsleistungen des Menschen werden von Riisen auf unterschiedli-
che Arten und Weisen kategorisiert. Der Ausgangspunkt jeder Interpretation der
Welt und jedes emotionalen Bediirfnisses, sich mit Sachen der Welt auseinander-
zusetzen, sei als Orientierungsbediirfnis sprachlich fassbar. Eine Umwandlung ei-
nes Bediirfnisses, bzw. eine systematische, geistige Anpassung und Erweiterung
der grundlegenden Bediirfnisse, die wiederum befriedigt werden wollen, bedingen
in diesem Sinne die Interpretationen und Anschauungen der Welt, die lebensprak-
tische Konsequenzen haben, die wiederum ebenfalls fiir die geistige Darlegungen be-
riicksichtigt werden miissen.

Es ist ein fortwahrendes Zwischenspiel, das sich bewidhrt; eine Dynamik, die mehr
Leben und Wirklichkeit in ihrem Erfahrungscharakter aufzuweisen scheint, als die
Objekte an sich selbst. Riisen versucht daher die Ontogenese der geistigen Verfasst-
heit der Welt in ihrer Relation zur Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sprach-
lich darzulegen und begriindet damit auch ein Argument fiir einen Bewusstseins-
raum, der als Geschichte festgeschrieben ist, der durch Narrationen bedingt und
strukturiert wird und auch dadurch, dass er fiir das Subjekt in ihrem lebensprakti-
schen Lebensraum, also als mentale Verarbeitung des Subjekts existentiell verwirk-
lichbaren Handelns und Leidens, einen Erfahrungsgehalt besitzt, der durch seine
Intensitédt wirklicher und realer ist, als die vom Subjekt unabhidngigen bzw. als ir-
relevant empfundenen Phanomenen (vgl. z. B. Riisen, 2013, S. 30 ff.).

Damit leistet Riisen auch einen entscheidenden Beitrag zur geschichtsdidaktischen
Theorie historischer Bildung. Dieser zeichnet sich dadurch aus, die Idee von der
Bildung eines Geschichtsbewusstseins zu modellieren, also die Moglichkeit zu er-
offnen, dass die orientierungsfahige Ankniipfung von Zeiterfahrungen und Zeitab-
sicht am menschlichen Lebensprozess, den Objekten der Vergangenheit einen
Sinngehalt verleiht bzw. sie als lebendige Geschichte (vgl. Riisen, 1986, S. 71 f.; 1989,
S.71.;S.111.) etabliert.

Um dies theoretisch erfolgreich umzusetzen, ist Riisen an die Pramisse gebunden,
dass das Orientierungsbediirfnis eine Notwendigkeit des menschlichen (Uber-)Le-
bens ist, die zu einem ,intentionalen“ Handeln fiihrt:

Voraussetzung dieser Definition und Angelpunkt der gesamten folgenden Argumen-
tation ist die These, daf$ der Mensch intentional handeln mufs, um iiberhaupt leben
zu konnen, und dafS diese Intentionalitdt ihn als ein Wesen definiert, das immer tiber
das hinaus sein mufs, was der Fall ist, wenn er in und mit dem, was der Fall ist, leben



Die Theoretisierung formaler Merkmale

will [...]. Der Mensch kann in der Welt nur leben, d.h. er kann es in der Auseinander-
setzung mit der Natur, mit anderen Menschen und mit sich selbst nur aushalten,

wenn er die Welt und sich selbst nicht als pure Gegebenheit hinnimmt, sondern auf
Absichten seines Handelns und Leidens hin interpretiert, in denen sie als etwas vor-

gestellt werden, was sie nicht sind. [...] In der Sprache der philosophischen Tradition
wurde dieser Intentionalitatsiiberschuss des menschlichen Handelns iiber seine Um-
stande und Bedingungen hinaus ,Geist‘ genannt. (Riisen, 1983, S. 49)

Aus wissenschaftshistorischer Perspektive handelt es sich bei diesem Textauszug
wohl um eine Schliisselpassage fiir eine historisch-epistemologische Untersuchung
der Grundziige, da sie uns einen vertieften Einblick in den philosophischen Denk-
stils Jorn Riisens verschafft:

Erstens wird hier die theoretische Pramisse des intentionalen Handelns dargelegt,
die in diesem Kontext auch noch sehr experimentell ausgelegt ist. Sie ist im Ange-
sicht dieser frithen Uberlegungen noch kein klarer Standpunkt, kein Dogma, son-
dern eine theoretische bzw. gedankliche Voraussetzung, welche die darauf aufbau-
enden Argumente bedingt.

Zweitens ist Geist in diesem Zusammenhang ein Begriff, der in der Vollstindigkeit
der Grundziige nur einmal unter dieser Bedingung, ndmlich als Verweis auf eine
friihere philosophische Tradition, vorkommt. Das ist deshalb interessant, weil Rii-
sen selbst als Autor nicht direkt auf Grundwerke der Philosophie verweist bzw. tiber
die Jahre hinweg nur wenig klar in der Form von Fufnoten Inspirationsobjekte
oder weitere Literatur anfiihrt. Es bleibt in diesem Kontext dem/r Leser:in iiberlas-
sen, den Begriff des Geistes historisch in Bezug zu Riisen zu kontextualisieren.
Nachforschungen lassen jedoch vermuten, dass Geist auf einen im Historismus
griindenden Begriff verweist, wie es auch in Riisens Text Uberwindung des Historis-
mus der Fall ist:

Denn Aufgrund ihrer hermeneutischen Bestimmung der historischen Methode hielt
sich die Geschichtswissenschaft traditionell an Qualitdten der geschichtlichen Lebens-
welt (,,Geist“) gebunden, und sie sah in dieser Bindung ihre spezifische Rationalitdt
im Verhaltnis zu anderen Wissenschaften. (Riisen, 1974b, S. 269)

Interessanterweise steht auch hier wieder der Begriff der Lebenswelt im Vorder-
grund, der, sofern man sich auf die Konsistenz der Argumentation Riisens verlas-
sen kann, mit jenem des Intentionalitatsiiberschusses gleichzusetzen ist.

Im Folgenden wird auf die Begriffe Intentionalitét, Lebenswelt und Geist ndher ein-
gegangen und die theoretischen Mdglichkeiten, Grenzen und historischen Riick-
flihrungen werden veranschaulicht.

63



64

Die Theoretisierung formaler Merkmale

3.3. Intentionalitit, Lebenswelt und Geist

Die Suche nach einer philosophischen Interpretation von Intentionalitit miindet in
einer phdnomenologischen Auslegung, die vor allem durch die Werke des Philoso-
phen Edmund Husserls gepragt wurde. Husserl wird in den gesamten Grundziigen
Riisens ein einziges Mal in Bezug auf den Begriff der ,Lebenswelt” (Riisen, 1983,
S. 48) zitiert. Jedoch erwéhnt Riisen im Allgemeinen nur wenig die einzelnen Werke
der Phinomenologie bzw. merkt nur in unterschwelligen Funoten oder Kommen-
taren an, aus welcher Provenienz gewisse Begriffe stammen.

Riisen arbeitete klassisch philosophisch und ist sich der Historizitét seiner eigenen
Argumente wohl nicht bewusst bzw. ldsst er dies in seinen Texten zumindest nicht
deutlich werden. Der einzige Hinwies, den wir iiber Riisens Auseinandersetzung
mit phanomenologisch angesetzten Theorien haben, ist Elisabeth Stroker und seine
frithen Schriften iiber Hegels Asthetik (vgl. Riisen, 1976a). Wie schon angemerkt,
hatte Riisen eine Stelle an der Technischen Universitat in Braunschweig angenom-
men, an der er drei Jahre lang gearbeitet hatte, bevor er an die Universitit in Berlin
kam. Elisabeth Stroker war eine Husserl-Expertin, somit auch eine Phanomenolo-
gin und betreute Jorn Riisen zu dieser Zeit. Obwohl Riisen in einem Interview be-
tonte, dass die Phdnomenologie ,nicht [s]ein Bier” (Van Reeth, 2022) wire, ist nicht
zu ilibersehen, dass im Schatten seiner theoretischen Auslegungen, viele phino-
menologische Anséitze zu finden sind.

Fiir eine konkrete Definition des Begriffes Intentionalitdt in der Phinomenologie
wird zumeist Franz Brentano, ein Lehrer Husserls, herangezogen. In seiner Schrift
Psychologie vom empirischen Standpunkt erklart er Intentionalitdt folgenderma-
Ren:

Jedes psychische Phanomen ist durch das charakterisiert, was die Scholastiker des
Mittelalters die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz eines Gegenstandes ge-
nannt haben, und was wir, obwohl mit nicht ganz unzweideutigen Ausdriicken, die
Beziehung auf einen Inhalt, die Richtung auf ein Objekt (worunter / hier nicht eine
Realitdt zu verstehen ist), oder die immanente Gegenstandlichkeit nennen wiirden.
Jedes enthdlt etwas als Objekt in sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der
Vorstellung ist etwas vorgestellt, in dem Urteile ist etwas anerkannt oder verworfen,
in der Liebe geliebt, in dem Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt usw. Diese inten-
tionale Inexistenz ist den psychischen Phdnomenen ausschlieflich eigentiimlich.
Kein physisches Phanomen zeigt etwas Ahnliches. (Brentano, 1874, S. 115)

Die Intentionalititist also die Art und Weise, wie wir aus einem Gegenstand mental,
oder inexistentiell mehr machen, als er von sich alleine heraus aussagen konnte.
Intentionalitét ist die Sphére, die einem Subjekt einen Gegenstand, ein Objekt oder



Die Theoretisierung formaler Merkmale

aber auch ein Geschehnis bzw. eine Erscheinung in der Welt auferlegt bzw. es ist
die Welt, die zwischen dem Subjekt und dem begegneten Objekt existiert. Ein
menschliches Sich-Einleben, ein menschliches Wahrnehmen der Objekte - der
menschliche Blick auf die Welt, der mehr aus ihr macht, als sie ist - der immanente
Gegenstand, ein Geist, der dem Objekt sein Leben verleiht.

Brentanos Ansatz pladiert noch fiir die Abgrenzung von Intentionalitit und Reali-
tit, welche bei Riisen allerdings nicht vorherrscht.’ Wenn wir davon ausgehen,
dass Intentionalitdtsiiberschuss und auch geschichtliche Lebenswelt bei Riisen mit
dem Terminus Geist gleichzusetzen sind, dann hat diese geistige Sphére fiir ihn ei-
nen realen, in Hinblick auf die Erfahrungsintensitit und der direkten Verbindung
zum Subjekt, Charakter. Auch die dynamische Systematik, die bei der Konstituie-
rung eines solchen Geistes bzw. eines schlussendlich zeitlich gerichteten Ge-
schichtsbewusstseins formuliert ist, ist nicht klar oder nicht einfach als ,,Beziehung
auf einen Inhalt, die Richtung auf ein Objekt” (Brentano, 1874, S. 115) zu verstehen.
Die mentale Verarbeitung der erfahrenen Welt ist viel stirker an eine Idee der Iden-
titat, an einen durch das Subjekt bedingten und mit ihm vereinbaren Lebenswelt-
begriff gekoppelt, der bei Riisen nicht auf die Ebene der Beziehung zu einem Objekt
oder zu einem Inhalt begrenzt ist, sondern durch den Sinnbildungsappell (vgl. z. B.
Riisen, 1989, S. 42 ff.) als ein Teilaspekt der eigenen Identitdt und somit der erfahr-
baren Lebenswelt, als geistige Konstruktion, als Realitdt zu verstehen ist. Der Sinn-
Aspekt gibt diesem Erfahrungsraum einen ganz klaren Wirklichkeitscharakter (vgl.
Riisen, 1986, S. 86; 1989, S. 126 ff.).

Man erkennt hier, dass sich hier Riisen wieder in einer Sphire aufhilt, die nicht
streng phinomenologisch ist, sondern wiederum einen metaphysischen oder zu-
mindest einen ontogenetischen Charakter besitzt.'* Die Wahrnehmung des Objekts
oder des Inhalts ist ndmlich nicht primir eine Wahrnehmung. Sie wird bei Riisen
nicht aus dieser Perspektive allein in Betracht gezogen. Die Welt des Subjekts, und
zwar einerseits ihre strukturelle und dynamische Auslegung und andererseits ihre

*Dies unterscheidet Riisen auch von Husserl: ,,Real’ bezieht sich auf die Seinsweise des (Natur-)Dinges
oder der Dingwelt, ,real’ ist etwas, das zur Realitdt gehort. Die Vorstellung eines Hauses ist in diesem
Sinne kein realer Bestandteil des Bewusstseins, sondern lediglich ,intentional‘ im Bewusstsein gegeben,
d. h. als Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet bzw. den es als etwas (als Haus) intendiert
oder auffasst” (Wehrle, 2022, S. 9).

16 'Als Philosoph:innen interessiert uns daher nicht, wie wir personlich etwas erfahren, so wenig wie es
die Leser dieses Buches interessiert, wie ich als Maren Wehrle gerade die Hitze in Freiburg erfahre,
wihrend ich diese Einleitung schreibe. Vielmehr geht es darum, generell zu beschreiben, wie mogliche
Subjekte ein objektives Bewusstsein der Welt und der Dinge haben konnen. Welche Eigenschaften und
Strukturen muss ein Bewusstsein oder ein Organismus haben, um eine solche Erfahrung zu ermogli-
chen?” (Wehrle, 2022, S. 6).

65



66

Die Theoretisierung formaler Merkmale

zielgerichtete Weiterentwicklung in die Sphdre der Geschichte oder eines Geschichts-
bewusstseins, ist der Hauptfokus des riisenschen Programms, das zwar in seinem
Argumentationscharakter sich an die Dynamisierungen der Auslegungen der frii-
hen Phianomenologen hilt, allerdings sich nicht davor scheut auch ontologische,
eben fast schon metaphysische und in manchen Hinsichten auch in der Dynamik
versteckte normative Ansitze zu formulieren."’

Auch Riisens Konstituierung der Lebenswelt, ein Begriff, der vor allem von der Ge-
schichtstheoretikerin Waltraud Schreiber im Kontext der Geschichtsdidaktik schon
néher analysiert worden ist (vgl. Schreiber, 1995), ist nur teilweise mit der
Husserlschen Idee von Lebenswelt in Verbindung zu setzen. Eher ist hier ein kon-
struktivistischer Ansatz versteckt, der sich auf die Werke von Thomas Luckmann,
Peter L. Berger und Alfred Schiitz ndher bezieht und daher vor allem einen soziolo-
gischen Ansatz verfolgt (vgl. Riisen, 1983, S. 49 ff.). Lebenswelt und das fiihrt auch
Schreiber an, ist bei Riisen vor allem allerdings ein Aspekt, der auf die Alltagswelt
zugreifen soll und im Gegensatz zu einem wissenschaftlichen Verstdndnis von Ge-
schichte auch den Erfahrungsraum in der wissenschaftsfernen Dimension betont.
Dabei tendiere Riisen jedoch in seinen spiteren Werken eher zu den Begriffen der
Lebenspraxis und Geschichtskultur wobei er beim ersteren die praktische Tatigkeit
des Subjekts ndaher zum Ausdruck bringen will und beim zweiten einen Ausschnitt
der Lebenswelt formuliert, der ,fiir historisches Erfahren relevant ist“ (Schreiber,
1995, S. 66).

Lebenswelt sei allerdings allgemein eine iiberladene und inkonkrete Begrifflich-
keit, die sich in der Geschichtsdidaktik auch in Bezug zum historischen Lernen nur
unsystematisch durchsetzen konnte. So schreibt Waltraud Schreiber:

Was fiir den Einen ein ,,Merkmal von Lebenswelt* ist, kann fiir den Ndchsten bereits
Bausteine einer ,,Theorie von Lebenswelt” sein. Wieder andere wiirden lieber von ei-
nem Aspekt der Alltags-, Interessen-, Um-, Mit-, Lebensumwelt sprechen. (Schreiber,
2005, S. 312)

Schreiber fiihrt weiter an, dass die Lebenswelt meist als eine ,,vorwissenschaftli-
che“ oder ,vortheoretische“ (Schreiber, 2005, S. 314) nicht thematische, das heif3t
nicht bewusst wahrnehmbare Umwelt beschrieben wird, aus der nur herausgetre-
ten werden kann, wenn von den Selbstverstindlichkeiten Abstand genommen

7 Vgl. dazu allerdings auch folgender Kommentar zu allgemeinen metaphysischen Auslegungen in der
Pidagogik bei Alfred Schéfer: ,Man wird wohl kaum ohne den Riickgriff auf metaphysische Konzepte
den Selbst- und Weltbezug der Individuen formulieren kénnen und es diirfte Schwierigkeiten machen,
unseren kulturrelativen Weltbezug anders als in den angegebenen Konzepten zu formulieren - es sei
denn mit Hilfe anderer metaphysischer Konzepte“ (Schéfer, 2006, S. 90).



Die Theoretisierung formaler Merkmale

wird. Lebenswelt konne daher nur durch eine Selbstreflexion thematisiert und be-
wusst gemacht werden (vgl. Schreiber, 2005, S. 314).

In Riisens Grundziigen spricht vor allem das Kapitel Pragmatik (vgl. Riisen, 1993,
S. 45 ff.) die lebensweltlichen Grundlagen an. Fiir Riisen scheint die Lebenswelt
eine Sphére darzustellen, in der sich immerwéhrend Bewusstseinsoperatoren voll-
ziehen. Er versucht in diesem Zusammenhang diese spezifischen lebensweltlichen
Operationen zu definieren, die ein Geschichtsbewusstsein konstituieren konnen.
Dabei nimmt er Abstand von der ,,wissenschaftsspezifischen historischen Erkennt-
nisleistung®, um den ,allgemeinen” und ,elementaren“ Kontext der menschlichen
Lebenswelt zu bestimmen, die Geschichtsbewusstseinsprozesse hervorbringt (Rii-
sen, 1983, S. 47). Diese ,,Abstraktionsleistung® (Riisen, 1983, S. 23) wird wiederum
mit dem Ziel in Verbindung gesetzt, eine allgemeine Darlegung menschlicher Be-
wusstseinsoperatoren ersichtlich zu machen, die mit ,,der menschlichen Lebens-
praxis schlechthin gegeben ist“ (Riisen, 1983, S. 48). Er kommt zum Schluss, dass
die lebensweltlichen geistigen Operationen des Erzihlens ,,das Geschichtsbewu3t-
sein als Voraussetzung und Grundlage historischer Erkenntnis konstituieren“ (Rii-
sen, 1983, S. 53):

Durch das historische Erzdahlen werden identitdtsbildende Kontinuitdtsvorstellungen
iiber den zeitlichen Wandel des Menschen und seiner Welt im Medium der Erinne-
rung formuliert und als Sinnbestimmung in den Orientierungsrahmen der mensch-
lichen Lebenspraxis eingebracht. (Riisen, 1983, S. 53)

Wiederum ist hier die Frage nach einer Konstituierung, nach einem ontologischen
Raum von Dynamiken im Fokus, die lebenspraktisch ankniipfbar und somit in der
Zwischeninstanz einer Dynamik bzw. einer Dialektik von Zeitabsicht und Zeiterfah-
rung erfasst wird. Die formale Darlegung ist auch hier wieder stark geistig. Das be-
deutet, dass sie nach einer Idee formuliert worden ist, welche die Bewegung, also
die Operationen selbst, als Bestandteil des mentalen Korpus ansieht. Die Kontinui-
tiatsvorstellungen und der sinnbildende Aspekt, geben diesem Korpus einen bedeu-
tenden Gehalt, welcher durch die theoretische Akzentuierung des Erfahrungscha-
rakters und der Identititszuschreibung sich bewusst auf die menschliche Zuging-
lichkeit zur Welt beschrankt.

Riisen bleibt wiederum bei klaren Konstanten, bei dynamischen Grundlagen und
Voraussetzungen, die sich durch seine Werke hindurch bewéhren. In dieser Kate-
gorisierung spielen mehrere Faktoren eine Rolle, die sich nicht nur auf die Vorstel-
lung eines aus der Erfahrung entstandenen und gepragten geistigen, also lebens-
weltlichen Raumes beschrianken. Die Konstituierung dieses Raumes ist ndmlich an

67



68

Die Theoretisierung formaler Merkmale

ein Subjekt gebunden, dessen mentale Operatoren die Ontologie, also den systema-
tischen Gehalt dieser Welt, bedingen und préagen.

Der / die Tréager:in dieser Operatoren, also der Mensch selbst, miisse daher eben-
falls definiert werden. Das menschliche Sein in seinem Erleben und Leben kann,
und dies wurde schon historisch kontextualisiert und angesprochen, als anthropo-
logische Konstante, als die ,,Einheit der historischen Erfahrung und der innere Zu-
sammenhang aller (moglichen) Geschichten” (Riisen, 1986, S. 57) mit der ,,Signatur”
des ,,duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war
und sein wird“ (Riisen, 1986, S. 57) aus Riisens Betrachtungswinkel verallgemeinert
werden.

3.4. Ubers Handeln und Leiden

Wiahrend Riisen den ,,duldenden, strebenden und handelnden Menschen“ zwar in
seiner Auslegung als Grundlage ,aller (moglichen) Geschichten“ (Riisen, 1983,
S. 57) darstellt, gewinnt ein zweiter Aspekt, der immer wieder als Formulierung in
seinen Grundziigen und auch in den Werken anderer Historikern:innen und Ge-
schichtsdidaktikern:innen (vgl. z. B. Bergmann, 1988) eine Rolle spielt, eine grund-
legende Position in seiner theoretischen Argumentation: ndmlich die Formulie-
rung des Handelns und Leidens.

Was unterscheidet nun diese Auslegung vom burckhardtschen Satz? Wahrend der
Verweis auf einen ,,duldenden, strebenden und handelnden Menschen“ von Riisen
meist mit einem direkten Verweis auf Burckhardt versehen wird, ist die Formulie-
rung des Handelns und Leidens in den Grundziigen viel indirekter und vielfdltiger
prasent (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 26, 49, 57, 89; 1986, S. 33, 126). Das menschliche
Handeln und Leiden hat theoretisch betrachtet eine andere Ausfiihrung bzw. einen
anderen dimensionalen Darlegungscharakter, welche den theoretischen Uberle-
gungen einen Raum gibt in dieser Dichotomie zu denken, bzw. die zwischenstruk-
turelle Dynamik zweier Realitdten des menschlichen Daseins erfassbar zu machen.®

81ch mochte hier allerdings betonen, dass das Leiden als Konzept sehr wohl in Burckhardts Auslegung
grundlegend ausgefiihrt wird und auch Riisen dies in seiner neuen Historik von 2013 anspricht: ,,Grof3e
Historiker, wie zum Beispiel Jacob Burckhardt, haben dieser Inspiration gelegentlich (wenn es um
Grundfragen ihres Tuns ging) Ausdruck verliehen. Er gehdrt zu den wenigen Historikern, die ,Verzweif-
lung und Jammer" als Elemente der historischen Erfahrung zum Ausdruck brachten. Trotzdem oder ge-
rade deswegen konnte er eine Ausrichtung des historischen Denkens auf einen letzten Bezugspunkt aus-
machen, der jenseits ,unserer Individualitdt’ (d.h. der Kompetenz historischer Erkenntnis) liegt: Burck-
hardt billigt der Geschichte einen ,Geist der Menschheit’ zu, ,der iiber allen diesen Erscheinungen’ (ge-
meint ist der krisengeschiittelte Charakter der Gegenwart) ,schwebend und doch mit allen verflochten,
sich eine neue Wohnung baut'. Geschichte wird hier ,ein wunderbares Schauspiel, freilich aber nicht fiir



Die Theoretisierung formaler Merkmale

Im Versuch den philosophischen Ursprung des Ausdruckes des ,menschlichen
Handelns und Leidens” zu finden, st68t man, wenn man Riisens Schriften episte-
misch kontextualisiert, zuallererst auf Karl-Georg Faber (1977) und Johann Gustav
Droysen, von denen Letzterer jedoch in seiner Historik mehr iiber den Begriff der
»Leidenschaft” (vgl. Droysen, 1882, S. 28) und des ,,Thuns® (Droysen, 1882, S. 40)
spricht als liber ein gerichtetes Handeln. Es tauchen in der geschichtswissenschaft-
lichen, allerdings auch in der phidnomenologischen Tradition, einige Protago-
nist:innen auf, die diese Ausdrucksweise verwenden, wobei viele vor allem im
20. Jahrhundert auf den homo activans, also auf den handelnden Menschen selbst
zurlickgreifen (vgl. z. B. Uzarewicz & Uzarewicz, 2005, S. 53 f.). So haben Werke von
Jiirgen Habermas, von Alfred Schiitz, von Max Weber etc., sich im Versuch, vor
allem die sozialen Dimensionen des Menschen zu erfassen, auf das beobachtbare
Handeln fokussiert. Auch die Studiengruppe ,, Theorie und Geschichte“ an der Rii-
sen teilnahm, postulierte eine theoretische Geschichtswissenschaft, die das ,prak-
tische Tun“ als ,Ausgangspunkt und Ziel aller theoretischen Erorterungen” (Kosel-
leck et al., 1977, S. 11 f.) manifestierte. Die nihere Auseinandersetzung mit Riisens
Auslegung enthiillt allerdings eine theoretisch strukturelle Differenz zu diesen so-
ziologisch gepréagten Theoriebestdnden. Fiir ihn befindet sich der Mensch in zwei
Realitdten: in der innerlichen und der duferlichen.

Das Handeln ist an eine dullerliche Instanz gebunden bzw. bezieht sich auf die ak-
tive Gestaltung der menschlichen Umwelt, auf ein (meist) zielgerichtetes Tun, auf
eine korperliche aber auch geistige Aktivitét, die sich in gewisser Weise nach auflen
richtet. Eine Mdglichkeit diesen Begriff des Handelns abzugrenzen bietet uns Jiir-
gen Habermas in seiner ,, Theorie des kommunikativen Handelns®:

Handlungen werden in gewissem Sinne durch Bewegungen des Korpers realisiert,
aber doch nur so, dafs der Aktor diese Bewegungen, wenn er einer technischen oder
einer sozialen Handlungsregel folgt, mitvollzieht. Der Mitvollzug bedeutet, dafs der
Aktor die Ausfiihrung eines Handlungsplans intendiert, aber nicht etwa die Korper-
bewegung, mit deren Hilfe er seine Handlungen realisiert. Eine Korperbewegung, ist
Element einer Handlung, aber keine Handlung (Habermas, 1981, S. 146).

zeitgendssische, irdische Wesen’, d.h., sie wird von Burckhardt als etwas angesprochen, das nur im Kon-
junktiv aussagbar ist und sich dem kognitiven Zugriff der historischen Erkenntnis grundsétzlich ent-
zieht. Trotz oder vielleicht sogar wegen dieses Entzuges ist es genau diese Geschichte, die letztlich fiir
Burckhardt Sinn macht® (Riisen, 2013, S. 294, 295).

Der grundlegende Unterschied ist die dichotome sprachliche Darlegung, die in Burckhardts Auslegung
nur zum Teil angesprochen wird. Ebenfalls interessant, ist, dass Burckhardts Idee vom Leiden, vor allem
in seinen Vortrédgen ,Die historische Grof3e” und ,,Gliick und Ungliick in der Geschichte“ zum Ausdruck
kommt, die, so Schieders Interpretation, von Schopenhauers Schriften beeinflusst worden ist (Schieder,
1950, S. 429).

69



70

Die Theoretisierung formaler Merkmale

Habermas beschreibt in diesem Zitat einen besonderen Aspekt des Handelns, der
vor allem die Beschriankung des Begriffs auf seinen korperlichen Ausdruck in Frage
stellt. Es ist leider im Zuge dieser Publikation nicht moglich auf die unterschiedli-
chen Aspekte der Handlungstheorien ndher einzugehen, da sie, wie angemerkt, in
der theoretischen Uberladenheit zu dieser Zeit, schwer bestimmbar sind.

Das Handeln stand thematisch auf unterschiedlichste Arten und Weisen in Riisens
Umgebung im Vordergrund. Die 1970er- und 1980er- Jahre waren von sozialtheore-
tischen Konzeptionen von Max und Alfred Weber, Jiirgen Habermas, Niklas Luh-
mann, Thomas Luckmann & Peter L. Berger, Helmut Schelsky, oder durch das Wir-
ken der Klassiker der 1920er- Jahre Karl Mannheim, Max Horkheimer, Franz Op-
penheimer und Theodor Geiger bis in das spate 20. Jahrhundert (vgl. z. B. Fischer,
2015, S. 84), die den Versuch anstrebten 1959 die ,,Ortsbestimmung der deutschen
Soziologie“ (Schelsky, 1959) zu formulieren und den Wunsch ausdriickten inmitten
des Kalten Krieges die Dynamiken zwischen West und Ost soziologisch erfassen zu
konnen, gepragt worden (vgl. Fischer, 2015, S. 81 ff.). Handeln in den unterschied-
lichsten Ausfiihrungen, als ,sozialer” Aspekt des menschlichen Seins, war (und ist
bis heute’) ein grundlegendes Thema.?

Dadurch, dass Riisen den Leidensaspekt der menschlichen Existenz betont, be-
kommt die Ausfiihrung des menschlichen Seins einen etwas anderen, nicht rein
soziologisch geprigten, und in mancher Hinsicht auch soziologisch kritischen Cha-
rakter. Im Werk Zeit und Sinn (1990) kommt Riisens Skepsis als Kritik an Max We-
bers Sozialtheorie zum Ausdruck:

Ein Blick auf das Werk Max Webers, lehrt die integrale Funktion kultureller Faktoren
im systematischen Zusammenhang struktureller Handlungsbedingungen, auf den
die Gesellschaftsgeschichte abhebt. So wenig wie sich die subjektive Innenseite des
menschlichen Alltagslebens in der Vergangenheit ohne Beriicksichtigung objektiver
Lebensbedingungen historisch verstandlich machen ldft, so wenig kann eine Rekon-
struktion solcher objektiven Bedingungen darauf verzichten, auf der gleichen Ebene
struktureller Handlungsbedingungen subjektive Erfahrungen ohne Deutungen (etwa

! Dies erkennt man zum Beispiel an der vor kurzem erschienen ,,Geistesarbeit” von Steffen Martus und
Carlos Spoerhase, die Geisteswissenschaften aus einer praxeologischen Perspektive darlegen wollen:
yNur durch eine wiederholte Performanz von gebiindelten bzw. miteinander verkniipften einzelnen
Praktiken entstehen und stabilisieren sich die akademischen Arbeitszusammenhénge, die wir als ,Geis-
teswissenschaften‘ wahrnehmen.“ (Spoerhase & Martus, 2022, S. 23)

* Es muss natiirlich angemerkt werden, dass Theorien des Handelns nicht primér mit Sozialtheorien gleich-
zusetzen sind. Es soll hier nur zum Ausdruck gebracht werden, wie das Handeln, eben vor allem in sei-
ner sozialen Manifestation, paradigmatisch in Riisens Umwelt présent war.



Die Theoretisierung formaler Merkmale

in Form mentaler Einstellungen) zu rekonstruieren und als integralen Bestandteil
eines Lebenszusammenhangs aufzuweisen (Riisen, 1990, S. 74).

Riisen positioniert sich in seinen Werken ganz klar als Theoretiker, der sich fiir die
subjektive Dimension der mentalen Verarbeitung der Welt interessiert und der sich
nicht primér auf zielgerichtete Handlungstitigkeiten fokussieren mochte, sondern
vor allem in der Dualitét einer inneren und dufleren Welt die mentalen Verarbei-
tungsmodi erfassbar machen will. In diesem Sinne enthiillt sich daher die Beto-
nung auf den ,Handelnden (und Leidenden)“ (Riisen, 1976b, S. 41) als eine theore-
tische Positionierung, die nicht alleinig die zielgerichteten bzw. ersichtlichen ob-
jektiven Bedingungen darlegen mdchte, sondern vor allem an den mentalen bzw.
geistigen Tétigkeiten des Menschen interessiert ist.

Diese Zielformulierung kann auch schon in seiner frithen Schrift Asthetik und Ge-
schichte aufgefunden werden, in der er im Versuch, die Kunst anhand der Ausle-
gung eines Asthetikverstindnisses Hegels als verniinftig zu postulieren und darin zu
charakterisieren versucht, ,,dafl der Mensch sich selbst und seine Welt nicht ein-
fach hat, sondern dafd er beides erst denkend, handelnd und leidend fiir sich her-
vorbringt” (Rlisen, 1976b, S. 41). Dieses Hervorbringen mache die Kunst verniinftig,
da das Wesen der Kunst darin bestehe die

[...] Vernunftbestimmtheit allen menschlichen Denkens und Handelns im Medium
der sinnlichen Anschauung zu vergegenwartigen; sie laft die im gewohnlichen Den-
ken und Handeln nur gemeinste Freiheit fiir dieses konkret dasein® und gebe damit
dem ,[...] denkenden und handelnden Menschen ein Paradigma seines Lebensvollzu-
ges, auf das hinsehend er weifs, worumwillen er denkt und handelnd. (Riisen, 1976D,
S. 43)

Diese Interpretation einer hegelianischen Asthetik erinnert stark an Riisens eige-
nes Postulat der Historischen Vernunft, welches vor allem im ersten Teil seiner
Grundziige aus dem Jahr 1983 als Kernelement seiner theoretischen Manifestation
zum Ausdruck gebracht wird (Riisen, 1983). Jedoch beharrt Riisen in Asthetik und
Geschichte aus dem Jahr 1976 interessanterweise noch auf die Formulierung eines
Handelns und Denkens und bringt nur an wenigen Stellen den Leidensaspekt zum
Ausdruck (z. B. Riisen, 1976b, S. 46, 47).

Eine klare Definition, was genau Handeln und Leiden nun in diesem Kontext heif3t,
bleibt in einer gewissen Weise offen; seine Darlegungen des ,Leidens(!)“ (Riisen,
1983, 50) konnen in einer theoretischen Auslegung zwei unterschiedliche ankntiipf-
bare Interpretationen ermoglichen:

71



72

Die Theoretisierung formaler Merkmale

Erstens kann man den Begriff des Leidens in seiner vollkommenen Negativitdt auf-
fassen und nicht als reinen Hinweis auf einen Erfahrungsgehalt, sondern sie mit
der wortwortlichen Last des Am-Leben-Seins gleichsetzen. Mit dieser Interpretation
steht dann vor allem das Leiden in ihrer negativen Auswirkung im Vordergrund.*

Zweitens jedoch kann die Betonung auf das Leiden mit dem Begriff des Pathos
(maBog) in Verbindung gebracht werden, das aus dem Griechischen iibersetzt nicht
nur Leiden, sondern vor allem Leidenschaft, Erleiden, Erdulden (!), Erleben heif3t
bzw. sich auf die ganzheitliche innerliche Erfahrung des Menschen in seiner Aus-
einandersetzung mit seiner Lebenswelt bezieht (vgl. z. B. DWDS o. A.).

Die Fragen nach dem Bewusstsein, nach dem Sinn, nach einer transzendentalen
Realitit, sind Fragen, die Riisen mit einer Subjektivierung von Erfahrungsinhalten
versucht zu beantworten. Riisen interessiert sich nicht direkt fiir die ersichtlichen
bzw. beobachtbaren Phéanomene. Er interessiert sich primaér fiir die innere Dimen-
sion und Auseinandersetzungen des Menschen mit seiner Lebenswelt und die men-
tale bzw. verniinftige Ordnung dieser Erlebnisstruktur. Fiir ihn besitzt diese Inter-
pretation bzw. diese Betrachtung des inneren Erlebens des Menschen eine realere
Instanz, und daher auch einen héheren Stellenwert, als das von aullen rein Ersicht-
liche, als die objektive Darlegung der Welt:

Wir haben es also mit zwei Wirklichkeiten zu tun: mit der einen in der das historische
Denken selber in der Kraft kultureller Orientierung des menschlichen Handelns und
Leidens ,wirkt’, und mit der anderen, in der eine solche Kraft im Geschehen der Ver-
gangenheit anhand seiner empirischen Relikte festgellt wird. Die zweite verhdlt sich
zur ersten wie ein Schatten zum Licht; die erste zur zweiten wie eine ,wahre Wirk-
lichkeit zu einer abgeleiteten, sekunddren, wie eine starke zu einer schwachen. Die
eine Wirklichkeit ist dynamisch wirkend, die andere in Fakten verdinglicht, die eine
ist ein Vollzug des Lebens, die andere eine Gegebenheit des Abgelebten. (Riisen, 2004,
S. 24)

2 In dieser Interpretation steht vor allem Martin Liicke in z. B. ,,Unnatiirliche Siinden - lasterhafte Lust-
knabe“ (Liicke, 2015, 118 u. 124) in der der Leidensbegriff primér in seiner negativen Konnotation darge-
legt wird.

Diese Interpretation wiirde auch mit Riisens Aussage in einem Interview vom 13. Juli 2022 {ibereinstim-
men ,Ja, der Jacob Burckhardt [war] mehr als sagen wir mal, [ein] modernitatskritischer Historiker. Also
den Burckhardt fand ich insofern gut, als der einer der ganz wenigen Historiker war und ist, der sich fiir
negative historische Erfahrungen [interessiert] hatte. Also im Grunde handelt ja die Geschichte vom
menschlichen Handeln. Und Menschen handeln in der Tat; aber Sie handeln nicht nur: sie leiden auch.
Und das Leiden ist iiberhaupt kein Thema. Uberhaupt keins [...]“ (Van Reeth, 2022). Seine friihen Schrif-
ten jedoch, weisen eher auf einer offenen Interpretation bzw. einer Weiterfiihrung des Leidensbegriffs
als Ausdruck einer ,,unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken“ (Hegel, zit. nach Riisen,
1976b, S. 57) hin.



Die Theoretisierung formaler Merkmale

Das Leiden verstehe sich daher hier nicht als reine Polarisierung der menschlichen
Existenz, sondern als zusammenfassender Begriff fiir ein inneres Erleben, welches
als umgewandelte Intention einer gleichwertigen Wirklichkeitsdefinition unterge-
ordnet werden muss, wie die unmittelbare Gegebenheit des Handelns, deren Pro-
dukte und Objekte selbst (vgl. Riisen, 1976b, S. 57). Leiden ist in diesem Sinne der
Hinweis auf ein inneres Vorgehen, das nicht alleinig durch den theoretischen Blick-
winkel auf objektive Grundlagen, auf duflerlich ersichtliche und gerichtete Phino-
mene vermittelt werden kann. Das Handeln selbst ist meist weltlich fassbar, es ist
ein Effekt, der in direkter Form nach aulien gelangt, Reaktionen hervorruft und die
Lebenswelten direkt beeinflusst. Die innere Welt jedoch, ist nur dem Einzelnen
vorbehalten, sie ist schwer zu veranschaulichen; das Erlebnis entspringt dem Indi-
viduum oft als Reaktion und bleibt in diesem Sinne auch subjektiv, obwohl es in
kollektiver Weise von Einzelnen erlebt werden kann. Diese innere Dimension
miisse dann, sowie das Handeln auch, in einer geistigen Struktur geordnet werden
(in Riisens Auslegung auch durch Hilfe von Sprache und Narrative), die dann zu
einer Orientierung in Zeit und Raum verhilft (vgl. Riisen, 1983, S. 60).

In diesem Kontext wird fiir Riisen die anthropologische Konstante zu einer Dynamik
zwischen den auf einen wirkenden Krifte und der eigenen Wirkméchtigkeit - eines
Erlebens und eines Ausfiihrens - eines Erfahrens und eines (Re-)Agierens. Das
menschliche Sein entfaltet sich in seiner Theorie in dieser Dualitit des Leidens und
Handelns, die als Wirkungsraum dann sinnbildend, orientierungsfihig, lebens-
praktisch ankniipfend, und somit verniinftig (vgl. Riisen, 1976b, S. 30 ff.) veran-
schaulicht und interpretiert bzw. konstruiert wird: Erfahrungen sind in diesem
Sinne ,[...] deutungsbediirftig, sofern sie erlitten werden® (Riisen, 1983, S. 51). Denn
wo es ein Leiden gibt, da gibt es auch eine innere Auseinandersetzung mit der Welt.
Wo gelitten wird, da muss verinnerlicht und gebildet werden. Dieses ,,Pathos des
Handelns® (Riisen, 1976b, S. 56), welches als ,,das Machtige im menschlichen Da-
sein“ (Hegel, 1955 zit. nach Riisen, 1976b, S. 56) verstanden wird, bringt den sinn-
bildenden Charakter hervor.

Die Grundlage der menschlichen Existenz, die also als Handeln und Leiden erfahr-
bar und sichtbar (auch durch Relikte) ist, die durch einen absichtsgeleiteten Sinn-
zusammenhang entsteht, durch die Intentionalitit, die sich im menschlichen Han-
deln und Leiden bewéhrt und sich zu einem konstruierten (objektiven) Sinngehalt
entwickelt, wird fiir Riisen zum grundlegenden Untersuchungsobjekt der (Geistes-
)YWissenschaften:

Wirkliches Handeln und Leiden in Vergangenheit und Gegenwart ist nur insofern
Geschichte, als es in einem primar geistigen Sinnzusammenhang steht. Dieser Geist

73



74

Die Theoretisierung formaler Merkmale

ist — Geschichte konstituierend — in den Intentionen der Handelnden und Leidenden
wirksam, und er ist - historisches BewufStsein konstituierend — vorziiglicher Erkennt-
nisgegenstand der Wissenschaften, die seinen Namen tragen. Sie rekonstruieren ihn
aus den empirisch gegebenen Produkten menschlichen Handelns und Leidens durch
Verstehen der in ihnen objektivierten Intention. Geschichte ist im Kern Geistesge-
schichte, und Literatur und Kunst sind - neben Religion und Wissenschaft — deut-
lichstes Zeugnis seiner geschichtlichen Realitdt. (Riisen, 1975a, S. 25).

Anhand dieser Uberlegung, also in der Idee, dass Geschichte im Kern Geistesge-
schichte ist, entfaltet sich eine Definition fiir die Geschichtswissenschaften, die vor-
erst in diesem Kontext Abstand von einer sozialanalytischen Betrachtung auf die
menschliche Erfahrungswelt nimmt. Sie setzt ihren Fokus primar auf die abstrakte
Darlegung der menschlich-mentalen Zuordnung ihrer eigenen Erfahrungen und
die Umwandlung dieser Erfahrung in sinngebildete Konstrukte, die zu einem ab-
sichtsvollen Handeln und Leiden und somit zu einer orientierungsfahigen Positionie-
rung in Zeit und Raum fiihrt (vgl. Riisen, 1983, S. 50 f.).



4. Riisens Hegel und Hegels Geist

Wie in den vorigen Kapiteln immer wieder angedeutet wurde, soll Riisens theoreti-
sches Werk einen grundlegenden phidnomenologischen Charakter besitzen, der
sich, nach der These dieses Bandes priméar dadurch begriinden ldsst, dass Riisen
durch seine Hegel-Lektiire von einer hegelianischen Asthetiktheorie in seinem aka-
demischen Denken beeinflusst wurde (vgl. Riisen, 1976a; 1976b). Hegel gilt zwar in
seinen Auslegungen noch nicht als Phinomenologe, da sich die Phanomenologie
erst mit Husserl manifestierte (vgl. Wehrle, 2022, S. 2 ff.), allerdings sind struktur-
und begriffsahnliche Aspekte ersichtlich, die sich als phanomenologisch charakte-
risieren lieRRen.

Es ist andererseits schwer Riisen selbst unwidersprochen als Hegelianer zu bezeich-
nen, da es Aspekte an der hegelianischen Philosophie gibt, die eine breite Fiille an
Interpretationsmoglichkeiten zulassen (vgl. z. B. Rohrmoser, 2009). Was jedoch
deutlich gemacht werden kann, ist, dass Riisens Ansichten von Geist und Bewusst-
sein einen, wenn man will, hegelianischen Charakter besitzen, der sich durch ei-
nen theoretischen Vergleich mit gewissen Auslegungen in Verbindung bringen
lasst:

Sagt man namlich, der Geist ist, so hat das zundchst den Sinn: er ist etwas Fertiges.
Er ist aber etwas Tdtiges. Die Tdtigkeit ist sein Wesen; er ist sein Produkt, und so ist
er sein Anfang und auch sein Ende. Seine Freiheit besteht nicht in einem ruhenden
Sein, sondern in einer bestandigen Negation dessen, was die Freiheit aufzuheben
droht. (Hegel, 1966, S. 55)

Diese Substanz aber, die der Geist ist, ist das Werden seiner zu dem, was er an sich
ist; und erst als dies sich in sich reflektierende Werden ist er an sich in Wahrheit der
Geist. Er ist an sich die Bewegung, die das Erkennen ist, — die Verwandlung jenes
Ansichs in das Fiirsich, der Substanz in das Subjekt, des Gegenstandes des Bewu/St-
seins in Gegenstand des SelbstbewufStseins, d h. in ebensosehr aufgehobenen Gegen-
stand oder in den Begriff. (Hegel, 1986, S. 585)

Diese beiden Zitate verdeutlichen eine Besonderheit der Werke Hegels, néamlich
der Auffassung von Geist als eine bewegliche Entitdt bzw. als die Bewegung. Ein
dynamisches Muster, das Riisen fiir seine theoretischen Auslegungen, vor allem
auch fiir seinen Geschichtsbewusstseinsbegriff, zu tibernehmen scheint. Wenn Rii-
sen das Geschichtsbewusstsein als ,[...] den Inbegriff der mentalen Operationen
versteht, mit denen Menschen ihre Erfahrungen vom zeitlichen Wandel ihrer Welt



76

Riisens Hegel und Hegels Geist

und ihrer selbst so deuten, dal§ sie ihre Lebenspraxis in der Zeit absichtsvoll orien-
tieren konnen® (Riisen, 1983, S. 49), dann kann das Geschichtsbewusstsein in der
mentalen Tétigkeit eines Subjekts in seiner Bezugnahme zur Welt existieren; also
als Geist, als Bewegung. Dieser Geist ist jedoch auch als Wirklichkeit fassbar. Fiir Ri-
sen wird ,,(d)urch konstruktive Begrifflichkeit [...] die Vergangenheit in die Hinsich-
ten eingebracht, in denen sie ihre orientierende Wirksamkeit als Geschichte entfal-
tet, also wirklicher ist, als wenn sie bloR als Uberreste da wire und quellensprach-
lich ausgelegt wiirde® (Riisen, 1986, S. 87 u. vgl. S. 63 f.). Der Geist bzw. der Intenti-
onalitdtsiiberschuss, die Deutungszuschreibung von Erfahrungen, bekommt hier-
mit eine eigene Ontologie, die nur allzu sehr an eine hegelianische Interpretation
von Wirklichkeit erinnert:

Fiir Hegel (...) ist das Ding an sich nicht unerreichbar, das Unmogliche geschieht hier
und jetzt — natiirlich nicht in dem naiven, vorkritischen Sinn, dass wir Zugang zur
transzendenten Ordnung der Dinge erlangen, sondern im dialektischen Sinn einer
Verschiebung der Perspektive, durch die man die Liicke (die uns von dem Ding trennt)
als das Reale begreift. (Zizek, 2020, S. 680)

Ebenfalls ist die Konstituierung des Geschichtsbewusstseins dhnlich zu Hegels Vor-
stellungen von Zeit. Um das Geschichtsbewusstsein in seiner Dialektik, also in sei-
ner Bewegung erfassbar zu machen, formuliert Riisen eine Dynamik, die das Be-
wusstsein zur Existenz bringt: das Verhéltnis zwischen Zeiterfahrung und Zeitabsicht,
also die wahrnehmbare Erfahrung und die Wandlung dieser Erfahrungen in Ab-
sichten bzw. in Sinn (vgl. Riisen, 1983, S. 53). Hegel wiederum sieht ebenfalls einen
Geist, der die Zeit versucht zu erfassen, innerhalb der Zeit existiert bzw. der der Zeit
selbst iiberhaupt ihre Existenz verleiht und somit einen gewissen Prasentismus vo-
raussetzt, der auch bei Riisen auffindbar ist (vgl. z. B. Riisen, 1986, S. 63):

Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist und als leere Anschauung sich dem BewufStsein
vorstellt; deswegen erscheint der Geist notwendig in der Zeit, und er erscheint so lange
in der Zeit, als er nicht seinen reinen Begriff erfafst, d. h. nicht die Zeit tilgt. (Hegel,
1986, S. 584)

Aus dieser Perspektive Riisen zu lesen, ist eine interessante Angelegenheit, da diese
Art von Auseinandersetzung viele Parallelen zwischen den Werken erkennbar ma-
chen ldsst, die durch Riisens wissenschaftliche Vorgeschichte auch historisch be-
griindbar sind und kontextualisiert werden konnen. Die Grundziige, vor allem je-
doch die Historische Vernunft, scheinen strikt an der Uberzeugung festzuhalten, dass
»[...] das Wahre nur als System wirklich [...]“ (Hegel 1986, S. 28) ist. Diese Uberzeu-
gung resultierte bei Riisen in einer dynamischen Theoretisierung von bewusstseins-



Riisens Hegel und Hegels Geist

gepriagten Grundbegriffen, die bis heute das Diskursfeld der geschichtsdidakti-
schen Disziplin bestimmen (vgl. Heuer, 2021, S. 42 {.). Riisen gab den Begriffen eine
Stiarke, indem er ihnen eine Flexibilitit verlieh, die es ermdglichte, sie mit einer
gewissen Macht zu versehen, da sie nicht mehr an ihre Inhalte gebunden wirkten,
sondern in vielen, wenn nicht in allen geschichtsdidaktischen Kontexten ange-
wandt werden konnten.

Auch ist sein Werk aus dem Jahr 1976 Asthetik und Geschichte eine grundlegende Ba-
sis fiir seine weiteren Uberlegungen der Historik. Seine Interpretationen zu Hegels
Asthetiktheorie sind in manchen Fillen, eins zu eins, mit einer kleinen textuellen
Korrektur, mit seinen Uberlegungen in den Grundziigen identisch. So schreibt Rii-
sen:

Die Kunst bringt das gewohnliche BewufStsein dazu, den Bereich des sinnlich Gewis-
sen zu erweitern, die durch Geist gebrochene Unmittelbarkeit des Sinnlichen fiir wirk-
licher zu halten als die pure Faktizitdt des Gegebenen und dadurch des menschlichen
Handelns einschliefSlich seiner Reflexion und Zwecksetzung gewifs zu werden. (Rii-
sen, 1976a, S. 57)

Schon in dieser frithen Schrift, in seiner Hegelinterpretation, ist der Fokus auf die
Wirklichkeit als Bewusstseinsinhalt gegeben, der im gesamten Werk immer wieder
als Grundlage von Riisens Arbeit ersichtlich wird. Dabei wird die menschliche Exis-
tenz als Dichotomie von Handeln und Leiden, die in einem dynamischen Verhéltnis
zueinander stehen, manifestiert. Die mentalen Prozesse, die sich als Geschichtsbe-
wusstsein entfalten, unterliegen bei ihm einer Dynamik von Erfahrungen und Ab-
sichten im zeitlichen Horizont. Die Sinnbildungsprodukte, diese Dynamiken, die
als Liicken und Prozesse ersichtlich werden, erschlielen fiir Riisen die grundle-
gende Wirklichkeit.

77



5. Theoretische Schlussfolgerungen

Im Zusammenhang mit Riisens Werk lassen sich Phanomene feststellen, die die
Frage aufwerfen, an welche philosophischen Grenzen Riisens Konzepte stoflen.
Durch die hier vorgenommene Art von epistemologischer und historischer Kontex-
tualisierung konnten bei vorerst ungenauen Aussagen und Vermutungen, grundle-
gende Positionierungen sichtbar gemacht werden, die iber metaphysische, ontolo-
gische und erkenntnistheoretische Annahmen aufklidren. Begriffe wie Geist, Zeit,
Bewusstsein, und Aussagen wie menschliches Handeln und (Er-)Leiden etc. sind Rii-
sens hinterlassene Spuren einer Ideengeschichte, die sich ihren Weg in die Struk-
turen der Geschichtsdidaktik bahnten und das theoretische Diskursfeld der Diszip-
lin bis heute bestimmen.

Die Kritik einzelner Wissenschaftler wie Stefan Jordan (2005), Doris Gerber (2012),
Maria Grever und Robbert-Jan Adriaansen (2019) sowie Peter Geiss (2018) an der
Riisenschen Konzeption ist Ausdruck einer Anzweiflung epistemischer Grundlagen
der Geschichtsdidaktik. Diese Kritik l4sst sich durch eine historisch-soziale Kontex-
tualisierung als Teil einer philosophischen Richtung verstehen, die eine ahistori-
sche, vor allem subjektkonstruierte, geistige Interpretation von Wirklichkeiten ver-
tritt - eine Interpretation, die eigentlich in Form einer Dialektik innerdisziplinir
dauerhaft de- und rekonstruiert werden miisste (vgl. Bachelard, 1980, S. 153 f.).

Natiirlich endet die Suche nach den Urspriingen gegenwértiger Begriffe in der Ge-
schichtsdidaktik nicht mit der Feststellung, dass Aspekte des Geschichtsbewusst-
seins aus bestimmten Schulen stammen konnten. Es muss noch viel tiefer gegraben
werden. Es miissten Kategorisierungen von Begriffen und theoretischen Konzepten
erfolgen, die liber eine rein abstrakte Definition hinausgehen. Wissenschaftstheo-
retische Schliisse sollten gezogen werden, die einen kritischen Blick auf die Ent-
wiirfe in ihrem historischen Kontext werfen, theoretische Problemstellungen dar-
stellbar machen und epistemisch ankniipfbare oder bewusst nicht ankniipfbare Lo-
sungsanséatze vorschlagen.



6. Zusammenfassung, Konklusion und weiterfiihrende
Uberlegungen

Im Zuge dieser Publikation wurden grundlegende Aspekte von Jorn Riisens dreitei-
ligem Band Grundziige einer Historik ausgearbeitet, wobei einzelne theoretische
Merkmale dieses Werkes nicht nur abstrakt analysiert, sondern auch sozio-histo-
risch kontextualisiert wurden.

Riisens theoretische Untersuchungen konnen entsprechend den Ergebnissen die-
ser Publikation als Quellenbestand einer Ideengeschichte verstanden werden, die
Spuren einer konkreten sozial-epistemischen Umgebung hinterliefen. In seinem
Werk konnten historisch-philosophische Denkrichtungen erfasst werden, die for-
mal und inhaltlich einem phidnomenologisch angehauchten, hegelianischen und
einem im Historismus verhafteten burckhardtschen, anthropologischen Weltver-
stdndnis folgten.

Grundsitzlich bedeutet dies, dass Riisen bei der Erarbeitung seiner Grundziige Ele-
mente dieser Denkrichtungen fiir seine eigenen Uberlegungen {ibernahm und so-
mit ein Theoriegeriist konstruierte, dass sich an spezifische Basispramissen dieser
Weltbetrachtungen hielt. Die Grenzen und Moglichkeiten Riisens Theoriekon-
strukts konnten durch eine historisch-epistemische Kontextualisierung sichtbar ge-
macht werden, indem positionierend die Begriffe in ihrer ,epistemischen Situa-
tion® (Albrecht et al., 2016, S. 318) konkretisiert und als Konstanten identifiziert
wurden.

So konnte in diesem Band unter diesem Gesichtspunkt erstens geschlussfolgert
werden, dass Riisens theoretisches Werk eine allgemeine Dynamisierung (vgl. Ri-
sen, 1983, S. 24 f., 29, 49 {.) und Abstrahierung (vgl. Riisen, 1983, S. 23 {.) grundle-
gender Konzepte zum Ziel hatte, das heift, dass Riisens Uberzeugung, und dies er-
kennt man zum Beispiel daran, wie er die Ontologie mentaler Operationen wie zum
Beispiel die des Geschichtshewusstseins ausformuliert (vgl. Riisen, 1983, S. 50), be-
sagt, dass mentale Prozesse nur in ihrer dynamischen und systematischen (vgl. Rii-
sen, 1983, S. 13 f., 24 f.; 1986, S. 87, 93 £.; 1989, S. 43 f., 54) Form wissenschaftlich
anschaulich dargestellt werden konnen. Dabei scheint er der Grundiiberzeugung
zu folgen, dass geistige Konzepte nur als ,,System wirklich® (Hegel, 1986, S. 28 u. vgl.
Riisen, 1986, S. 64; 2004, S. 24) sind und schlief3t damit an eine philosophische Rich-
tung an, welche die Bewegung und die Verdanderung (vgl. Riisen, 1989, S. 52 f.; 2003,
S. 76 £.) selbst als grundlegende und somit wirkliche geistige Substanz betrachtet
(vgl. Riisen, 1986, S. 86).



80

Zusammenfassung, Konklusion und weiterfiihrende Uberlegungen

Dieser Aspekt seiner theoretischen Uberlegungen wurde im Rahmen dieses Buches
als Konsequenz einer hegelianischen Denkrichtung identifiziert (vgl. z. B. Hegel,
1986, S. 11 1., 18, 234 £., 585 f.), wobei vor allem die Betrachtung von geistigen Ope-
rationen als bewegende, bewegte und sich bewegende Entitdten (vgl. z. B. Riisen,
1989, S. 95 f.) Ahnlichkeiten mit einem formal hegelianischen Theorieverstindnis
aufwiesen (vgl. z. B. Hegel, 1986, S. 27). Diese These wird durch die Tatsache unter-
stiitzt, dass Riisen in seinen frithen akademischen Jahren dem Hegelianer Giinter
Rohrmoser nahestand (vgl. Riisen, 1969, S. 7 f.) und sich auch wihrend seiner Zeit
in Braunschweig unter der Betreuung der Phanomenologin Elisabeth Stroker inten-
siv mit der hegelianischen Asthetik auseinandergesetzt hat (vgl. Riisen, 1976a,
S. 30 f.). Die Dynamik selbst, im Sinne des Versuchs, geistige Phdnomene in ihrer
Bewegung und Verdnderung theoretisch zu veranschaulichen, wird in dieser Pub-
likation als die erste Konstante und somit als die erste Grenze identifiziert, auf die
Riisens theoretisches Gedankengeriist stof3t.

Ein zweiter Aspekt, der in diesem Band untersucht wurde und ebenfalls mit Riisens
Verstdndnis von Dynamik einhergeht, ist der Einfluss von Jacob Burckhardts Wer-
ken auf seine Grundziige. Was die formale Charakterisierung angeht, trug auch
Burckhardt zu einer Betrachtung der Geschichte bei, die Wandlung und Verénde-
rung in den Vordergrund historischer Interpretationen stellte (vgl. Burckhardt,
1969, S. 26 f.) und somit die Dynamisierung als formale Konstante von Riisens Werk
enthiillt bzw. mit dieser kompatibel ist. Daran ankniipfend steht die Vereinheitli-
chung ,der historischen Erfahrung und der (innere) Zusammenhang aller mogli-
chen Geschichten“ (Riisen, 1983, S. 57), die Riisen mit Jacob Burckhardts Worten
vom ,duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war
und sein wird“ (Burckhardt, 1982, S. 226, zit. nach Riisen, 1983, S. 57) begriindet.
Diese zweite (anthropologische) Konstante (vgl. Riisen, 1983, S. 57, 122) zeichnet
ebenfalls das riisensche Werk aus, wobei in dieser Publikation weitere Uberlegun-
gen liber eine mdégliche von Riisen intendierte Dynamisierung dieser Konstante mit
seinen Formulierungen des ,menschlichen Handelns und Leidens”“ (Riisen, 1986,
S. 33) angestellt wurden. Riisens Interesse an Jacob Burckhardts Werken kann vor
allem mit dem Kontakt zu seinem Doktorvater Theodor Schieder begriindet wer-
den, der laut Riisen (vgl. Sandkiihler, 2014, S. 260 f.) - wie auch die epistemologi-
schen Untersuchungen dieser Publikation bestitigen - stark von Burckhardts Wer-
ken durch die Neuorientierung der Geschichtswissenschaft nach 1945 beeinflusst
wurde (vgl. z. B. Chun, 2000, S. 60 f.).



Zusammenfassung, Konklusion und weiterfithrende Uberlegungen

Die dritte Konstante, die in den Werken Riisens im Zuge dieses Bandes dargelegt
werden konnte, ist das Orientierungsbediirfnis (vgl. z. B. Riisen, 1986, S. 83 f.), das
als grundlegendes statisches Konzept in seinen Grundziigen vorkommt, welches je-
doch, wie im Band ebenfalls erldutert wurde, eine grof3e Vielfalt an Interpretations-
moglichkeiten zulasst. In diesem Kontext wurden auch Uberlegungen angestellt,
inwieweit Riisens Pramissen mit metaphysischen Konzepten in Verbindung ge-
bracht werden konnen.

Neben diesen drei Ergebnissen konnte in der Publikation aulerdem ein phéno-
menologischer Charakter nachgewiesen werden, den Riisen durch die Begriffe In-
tentionalitat, Lebenswelt und Geist in seinem Werk andeutet und der sozio-historisch
begriindet werden konnte.

Weiters muss erwdhnt werden, dass dieser Band nur einen kleinen Aspekt des Rii-
senschen Theoriegeriists bearbeiten konnte und wichtige Erlduterungen fehlen. So
wurde zum Beispiel nicht beriicksichtigt, welche Rolle Johann Gustav Droysen in
den Grundziigen einnimmt, was vor allem damit begriindet werden kann, dass
Droysen von Riisen groftenteils fiir methodische Uberlegungen einer wissen-
schaftsnahen Historik herangezogen wurde (vgl. z. B. Riisen, 1983, S. 14 f., 22; 1986,
S. 34), wihrend sich diese Publikation stérker fiir Riisens theoretische Ausfiihrun-
gen zu den mentalen Operationen und ihren Tréger interessiert. Ebenfalls wurde
bereits angedeutet, dass die Begriffe des historischen Erzdhlens bzw. der Narrativi-
tit hier auch nicht untersucht werden konnten.

Obwohl viele Aspekte einer vollstdndigen historisch-epistemologischen Betrach-
tung der Grundziige Riisens aufgrund des Umfangs dieser Publikation auller Acht
gelassen werden mussten, hat sich durch die teilweise wissenschaftshistorische
Untersuchung seines Werks eine Perspektive aufgetan, die fiir im Feld der Ge-
schichtsdidaktik T4tige die Chance bietet, einen Schritt hin zu einer reflektierten Dis-
ziplingeschichte zu gehen (vgl. z. B. Heuer, Hasberg & Seidenful3, 2020; Heuer, 2021,
S. 36). Dieser Band soll also nicht als abgeschlossener Akt verstanden werden, son-
dern als Anschlusspunkt einer kritischen Betrachtung der theoretischen Pramissen
geschichtsdidaktischer Forschung. Denn gerade eine Geschichtsdidaktik, die die
reflektierte Untersuchung historischen Erzdhlens fordert, kann die geschichtlich,
sozial und narrativ bedingten Grundlagen ihrer eigenen Theoriekonstruktionen
nicht auller Acht lassen.

81



Literatur

Adorno, T. W. (2007). Vorlesungen iiber Negative Dialektik. Suhrkamp.

Albrecht, A., Danneberg, L., Spoerhase, C., & Werle, D. (2016). Zum Konzept Historischer
Epistemologie. Scientia Poetica, 20(1), 137-165.

Aly, G. (1999). Macht Geist Wahn: Kontinuitaten deutschen Denkens. Fischer.

Arnold, M. (2004). Disziplin und Initiation: Die kulturellen Praktiken der Wissenschaft. In
M. Arnold & R. Fischer (Hrsg.), Disziplinierungen: Kulturen der Wissenschaft im Vergleich
(S. 18-51). Turia & Kant.

Bachelard, G. (1978). Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Suhrkamp.

Bachelard, G. (1980). Die Philosophie des Nein: Versuch einer Philosophie des neuen wissenschaft-
lichen Geistes. Suhrkamp.

Bachelard, G. (1988). Der neue wissenschaftliche Geist. Suhrkamp.

Baumgartner, H.-M. (1972). Kontinuitdt und Geschichte. Suhrkamp.

Becker, R. (2002). Dauer im Wechsel: Husserls Begriff der ,,Allzeitlichkeit” als Krisenphéno-
men. Phanomenologische Forschungen, 199-223.

Berger, D., & Jahn, W. (1960). Der Kreuzzug der evangelischen Akademien gegen den Marxis-
mus. Dietz.

Bergmann, K. (1988). Geschichtsdidaktik: Beitrdage zu einer Theorie historischen Lernens. Wo-
chenschau.

Bockenforde, E. W., Goerdt, W., & Griinder, K. (Hrsg.). (1965). Collegium Philosophicum.
Schwabe & Co.

Brentano, F. (1874). Psychologie vom empirischen Standpunkte I. Duncker und Humblot.

Briining, C., & Grewe, B.-S. (2020). Historisches Lernen als eigensinnige Aneignung vergan-
gener Wirklichkeiten. In M. Harant, P. Thomas, & U. Kiichter (Hrsg.), Theorien! Hori-
zonte fiir die Lehrerinnen- und Lehrerbildung (S. 306-321). Tiibingen University Press.

Bude, H. (1987). Deutsche Karrieren: Lebenskonstruktionen sozialer Aufsteiger aus der Flakhelfer-
Generation. Suhrkamp.

Burckhardt, J. (1969). Weltgeschichtliche Betrachtungen. Kroner.

Carnap, R. (1931). Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache.
Erkenntnis, 2, 219-241.

Chang, H. (2012). Beyond case studies: History as philosophy. In S. Mauskopf & T. Schmaltz
(Hrsg.), Integrating history and philosophy of science: Problems and prospects (S. 109-124).
Springer.

Chun, J. S. (2000). Das Bild der Moderne in der Nachkriegszeit: Die westdeutsche ,,Strukturge-
schichte® im Spannungsfeld von Modernitdtskritik und wissenschaftlicher Innovation 1948-
1962. Oldenbourg.

Daston, L. (1994). Historical epistemology. In J. Chandler, A. Davidson, & H. Harootunian
(Hrsg.), Questions of evidence: Proof, practice, and persuasion across the disciplines (S. 283-
289). University of Chicago Press.



Literatur

Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. (2023). Pathos. https://www.dwds.de/wb/Pa-
thos

Droysen, J. G. (1882). Grundriss der Historik. Suhrkamp.

Erdur, O. (2018). Die epistemologischen Jahre: Philosophie und Biologie in Frankreich, 1960—
1980. Chronos.

Etzemdiller, T. (2019). ,It’s the performance, stupid“ Performanz > Evidenz: Der Auftritt in
der Wissenschaft. In T. Etzemiiller (Hrsg.), Der Auftritt (S. 9-43). Transcript.

Faber, K.-G. (1977). Historie als Tradition? Eine Erwiderung. Zeitschrift fiir Historische For-
schung, 4(1), 51-58.

Fischer, J. (2015). Bundesrepublikanische Soziologie: 1949 bis heute. Versuch einer neuen
Skizze ihrer Geschichte. In M. Endref3, K. Lichtblau, & S. Moebius (Hrsg.), Zyklos: Jahr-
buch fiir Theorie und Geschichte der Soziologie, 2 (S. 73-99). Springer VS.

Fleck, L. (1980). Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache (12. Aufl.).
Suhrkamp.

Gehring, P. (2021). Antwort auf die Frage: ,,Wie umgehen mit rassistischen, sexistischen
und antisemitischen Inhalten in Klassischen Werken der Deutschen Philosophie?“.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 69(1), 119-121.

Geiss, P. (2018). Objektivitit als Zumutung: Uberlegungen zu einer postnarrativistischen
Geschichtsdidaktik. Zeitschrift fiir Geschichtsdidaktik, 18, 27-41.

Gerber, D. (2012). Analytische Metaphysik der Geschichte: Handlungen, Geschichten und ihre Er-
kldrung. Suhrkamp.

Grassmugg, T. (2019). Von der Wirklichkeit und Moglichkeit des Geistes: Edmund Husserl und
Gaston Bachelard. Unverdffentlichte Masterarbeit, Karl-Franzens-Universitit Graz, Os-
terreich.

Grever, M., & Adriaansen, R.-J. (2019). Historical consciousness: The enigma of different
paradigms. Journal of Curriculum Studies, 51(6), 814-830.

Habermas, J. (1973). Erkenntnis und Interesse (17. Aufl.). Suhrkamp.

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns I. Suhrkamp.

Habermas, J. (1992). Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsdtze. Suhrkamp.
Habermas, J. (1995). Die Normalitdt einer Berliner Republik. Suhrkamp.

Hacke, J. (2006). Philosophie der Biirgerlichkeit: Die liberalkonservative Begriindung der Bundes-
republik. Vandenhoeck & Ruprecht.

Hacke, J. (2017). ,,Entzweiung ist Verséhnung”: Die Ritter-Schule in der politischen Philoso-
phie der Bundesrepublik. In M. Schweda & U. v. Biilow (Hrsg.), Entzweite Moderne: Zur
Aktualitdt Joachim Ritters und seiner Schiiler (S. 19-39). Wallstein.

Hegel, G. W. F. (1966). Die Vernunft in der Geschichte. De Gruyter.
Hegel, G. W. F. (1986). Die Phdnomenologie des Geistes: Werke 3 (15. Aufl.). Suhrkamp.

Herbst, K. (1977). Didaktik des Geschichtsunterrichts zwischen Traditionalismus und Reformis-
mus. Schroedel.

83


https://www.dwds.de/wb/Pathos
https://www.dwds.de/wb/Pathos

84

Literatur

Heuer, C. (2021). Von Deutungskdmpfen und den disziplindren Ordnungen der Diskurse:
Versuch iiber die soziale Praxis ,der‘ Geschichtsdidaktik. Osterreichische Zeitschrift fiir Ge-
schichtswissenschaften, 32(2), 35-55.

Heuer, C., Hasberg, W., & Seidenfuf}, M. (2020). Der lange Sommer der Geschichtsdidaktik:
Aufriss einer reflexiven Disziplingeschichte. Zeitschrift fiir Geschichtsdidaktik, 19(1), 73-
89.

Hitzer, B., & Welskopp, T. (Hrsg.). (2010). Die Bielefelder Sozialgeschichte: Klassische Texte zu
einem geschichtswissenschaftlichen Programm und seinen Kontroversen. Transcript.

Husserl, E. (2012). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdno-
menologie. Meiner.

Ingenfeld, M. (2016). Fortschritt und Zerfall: Zur Diskussion von Religion und Moderne im Aus-
gang von Joachim Ritter. Modern Academic Publishing.

Jeismann, K.-E. (1980). Geschichtsbewusstsein: Uberlegungen zur zentralen Kategorie ei-
nes neuen Ansatzes der Geschichtsdidaktik. In H. Slissmuth (Hrsg.), Geschichtsdidakti-
sche Positionen (S. 179-220). UTB Schoningh.

Jordan, S. (2005). Die Entwicklung einer problematischen Disziplin: Zur Geschichte der Ge-
schichtsdidaktik. Zeithistorische Forschungen, 2(2), 274 - 279.

Junge Freiheit. (2007, November 30). Hegels Erbe. Junge Freiheit. https://www.jf-ar-
chiv.de/archiv07/200749113055.htm

Keller, R. (2003). Kultur als Diskursfeld. In S. Geideck & W. Liebert (Hrsg.), Sinnformeln:
Linguistische und soziologische Analysen von Leitbildern, Metaphern und anderen kollektiven
Orientierungsmustern (S. 283-308). De Gruyter.

Klimo, A. v. (1998). Die Volksgeschichte der NS-Zeit: Vorlduferin der Sozialgeschichte der
Bundesrepublik? Werner Conze und Theodor Schieder in der Diskussion. Konferenzbe-
richt 09.06.1997. H-Soz-Kult.

Kliiners, M., & Riisen, J. (2020). Religion und Sinn. Vandenhoeck & Ruprecht.

Kocka, J. (1984). Vorbemerkung. Geschichte und Gesellschaft: Sozialgeschichte und Kulturan-
thropologie, 10(3), 293.

Kohli, M. (1981). ,Von uns selber Schweigen wir.“ Wissenschaftsgeschichte aus Lebensge-
schichten. In W. Lepenies (Hrsg.), Geschichte der Soziologie: Studien zur kognitiven, sozia-
len und historischen Identitdt einer Disziplin, Band 1 (S. 428-465). Suhrkamp.

Koselleck, R. (1977). Uber die Theoriebediirftigkeit der Geschichtswissenschaft (1972). In T.
Schieder & K. Gréubig (Hrsg.), Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft (S. 37-59). Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt.

Koselleck, R. (2003). Zeitschichten. Suhrkamp.

Koselleck, R., Mommsen, W.-J., & Riisen, J. (Hrsg.). (1977). Theorie der Geschichte: Beitrage
zur Historik, Band 1: Objektivitat und Parteilichkeit. Dtv.

Kranz, M. (2017). Der ,,Grof3e Ritter”. Joachim Ritter und das ,,Historische Worterbuch der
Philosophie®. In M. Schweda & U. v. Biilow (Hrsg.), Entzweite Moderne: Zur Aktualitat
Joachim Ritters und seiner Schiiler (S. 354-377). Wallstein.

Largier, N., & Lembke, A. (Hrsg.). (2022). Theorien des Moglichen. August.



Literatur

Lepenies, W. (1979). Die Geschichte der Wissenschaftsgeschichte im epistemologischen
Werk Gaston Bachelards. In W. Lepenies (Hrsg.), Georges Canguilhem: Wissenschaftsge-
schichte und Epistemologie. Gesammelte Aufsdtze (S. 7-21). Suhrkamp.

Lowith, K. (1953). Weltgeschichte und Heilsgeschehen: Die theologischen Voraussetzungen der Ge-
schichtsphilosophie. Metzler.

Liibbe, H. (1977). Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse: Analytik und Pragmatik der Histo-
rie. Schwabe.

Liibbe, H. (2004). Modernisierungsgewinner: Religion, Geschichtssinn, Direkte Demokratie und
Moral. Fink.

Liicke, M. (2015). Unnatiirliche Siinden - lasterhafte Lustknabe: Didaktische Aspekte einer
Geschichte von Mannlichkeiten und Sexualitdten am Beispiel von Homosexualitat und
mannlicher Prostitution. In S. Huch & M. Liicke (Hrsg.), Sexuelle Vielfalt im Handlungs-
feld Schule: Konzepte aus Erziehungswissenschaft und Fachdidaktik (S. 113-150). Transcript.

Marquard, O. (1992). Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Suhrkamp.

Meinecke, F. (1948). Ranke und Burckhardt. De Gruyter.

Miller, D. M. (2012). The history and philosophy of science history. In S. Mauskopf & T.
Schmaltz (Hrsg.), Integrating history and philosophy of science (S. 29-48). Boston Studies in
the Philosophy of Science.

Mommsen, W. J. (1971). Die Geschichtswissenschaft jenseits des Historismus. Droste.

Nipperdey, T. (1977). Kulturgeschichte und Anthropologie. In T. Schieder & K. Graubig
(Hrsg.), Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft. Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt.

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. Doubleday.

Raphael, L. (2003). Geschichtswissenschaft im Zeitalter der Extreme: Theorien, Methoden, Ten-
denzen von 1900 bis zur Gegenwart. Beck.

Raumer, K. v., & Schieder, T. (Hrsg.). (1943). Stufen und Wandlungen der deutschen Einheit.
Deutsche Verlags-Anstalt.

Rektorenportraits der Universitit zu Koln. (n.d.). Theodor Schieder. https://rektorenpor-
traits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/

Rheinberger, H.-J. (2007). Historische Epistemologie: Zur Einfiihrung. Junus.

Rieger-Ladich, M. (2017). Situierte Subjekte: Wissenschaft als soziale Praxis. In O. Dérner,
C. lller, H. Pdtzold, J. Franz, & B. Schmidt-Hertha (Hrsg.), Biografie - Lebenslauf - Ge-

neration: Perspektiven der Erwachsenenbildung (S. 21-35). Verlag Barbara Budrich.
https://doi.org/10.3224/84742106

Rinofner-Kreidl, S. (2003). Mediane Phanomenologie: Subjektivitdt im Spannungsfeld von Natu-
ralitdt und Kulturalitdt. Konigshausen & Neumann.

Ritter, J. (1962). Person und Eigentum: Zu Hegels ,,Grundlinien der Philosophie des Rechts”
§48 bis §81. In I. Fetscher (Hrsg.), Marxismus-Studien: Vierte Folge (S. 196-128). Mohr.

Rohrmoser, G. (1968). Stillstand der Dialektik: Grundpositionen expliziter und impliziter
Marxismuskritik. In I. Fetscher (Hrsg.), Marxismus-Studien: Fiinfte Folge (S. 1-84). Mohr.

85


https://rektorenportraits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/
https://rektorenportraits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/

86

Literatur

Rohrmoser, G. (1970). Das Elend der kritischen Theorie: Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Jiir-
gen Habermas. Rombach.

Rohrmoser, G. (2009). Glaube und Vernunft am Ausgang der Moderne: Hegel und die Philoso-
phie des Christentums. EOS.

Rohrmoser, G. (2017). Hoher als alle Vernunft: Die Aktualitdit der Reformation heute. Logos
Edition.

Riisen, J. (1969). Begriffene Geschichte: Genesis und Begriindung der Geschichtstheorie Johann
Gustav Droysens. Schoningh.

Riisen, J. (1972). Jacob Burckhardt. In H.-U. Wehler (Hrsg.), Deutsche Historiker: Band 3
(S. 7-28). Vandenhoeck & Ruprecht.

Riisen, J. (1973a). Die Vernunft der Kunst: Hegels geschichtsphilosophische Analyse der
Selbsttranszendierung des Asthetischen in der modernen Welt. Philosophisches Jahrbuch,
80, 292-319.

Riisen, J. (1973b). Rezension zu Thomas S. Kuhn: The structure of scientific revolution.
1970. Historische Zeitschrift, 219, 612-614.

Riisen, J. (1974a). Uber einige Beziehungen zwischen Asthetik, Historik und Didaktik. Deut-
sche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 49, 189-214.

Riisen, J. (1974b). Uberwindung des Historismus? Zur Logik historischer Erkenntnis I. Phi-
losophische Rundschau, 20, 269-286.

Riisen, J. (1975a). Asthetik als Geschichtstheorie. In W. Emrich, H. Arntzen, B. Balzer, K.
Pestalozzi, & R. Wagner (Hrsg.), Literaturwissenschaft und Geschichtsphilosophie: Fest-
schrift fiir Wilhelm Emrich (S. 5-10). De Gruyter.

Riisen, J. (1975b). Historismus und Asthetik: Geschichtstheoretische Voraussetzungen der
Kunstgeschichte. Kritische Berichte, 3(2/3), 5-11.

Riisen, J. (1976a). Asthetik und Geschichte: Geschichtstheoretische Untersuchungen zum Begriin-
dungszusammenhang von Kunst, Gesellschaft und Wissenschaft. Metzler.

Riisen, J. (1976b). Fiir eine erneuerte Historik: Studien zur Theorie der Geschichtswissenschaft.
frommann-holzboog.

Riisen, J. (1977). Unzeitgemiller Gegenwartsbezug im Geschichtsdenken Jacob Burck-
hardts. Philosophisches Jahrbuch, 84, 433-442.

Riisen, J. (1978). Die Uhr, der die Stunde schlégt: Geschichte als Kulturprozess bei Jacob
Burckhardt. In K. G. Faber & C. Meier (Hrsg.), Historische Prozesse (S. 5-11). Dtv.

Riisen, J. (1979). Zur Kritik des Neohistorismus. Zeitschrift fiir philosophische Forschung,
33(2), 243-263.

Riisen, J. (1983). Historische Vernunft: Grundziige einer Historik I: Die Grundlagen der Ge-
schichtswissenschaft. Vandenhoeck & Ruprecht.

Riisen, J. (1986). Rekonstruktion der Vergangenheit: Grundziige einer Historik II: Die Prinzipien
der historischen Forschung. Vandenhoeck & Ruprecht.

Riisen, J. (1987). Ansitze zu einer Theorie des historischen Lernens II: Empirie, Normativi-
tit, Pragmatik. Geschichtsdidaktik, 12(1), 15-27.



Literatur

Riisen, J. (1989). Lebendige Geschichte: Grundziige einer Historik I1I: Formen und Funktionen
historischen Wissens. Vandenhoeck & Ruprecht.

Riisen, J. (1990). Zeit und Sinn: Strategien historischen Denkens. Fischer.
Riisen, J. (1994). Historisches Lernen: Grundlagen und Paradigmen. Bohlau.

Riisen, J. (1996). Historische Sinnbildung durch Erzdhlen: Eine Argumentationsskizze zum
narrativistischen Paradigma der Geschichtswissenschaft und der Geschichtsdidaktik im
Blick auf nicht-narrative Faktoren. Internationale Schulbuchforschung, 18(4), 501-543.

Riisen, J. (2004). Faktizitdt und Fiktionalitit der Geschichte: Was ist Wirklichkeit im histori-
schen Denken? In J. Schroter & A. Eddelbiittel (Hrsg.), Konstruktion von Wirklichkeit: Bei-
trdge aus geschichtstheoretischer, philosophischer und theologischer Perspektive (S. 19-32). De
Gruyter.

Riisen, J. (2013). Historik: Theorie der Geschichtswissenschaft. Bohlau.

Riisen, J. (2017). Die Grenzen der Multiperspektivitdt. Public History Weekly, 5(33).
https://public-history-weekly.degruyter.com/5-2017-33/limits-of-multiperspectivity/

Sandkiihler, H. J. (Hrsg.). (2009). Philosophie im Nationalsozialismus. Meiner.

Sandkiihler, T. (2014). Historisches Lernen denken: Gesprdche mit Geschichtsdidaktikern der
Jahrgange 1928-1947. Wallstein.

Sandkiihler, T. (2018). Jorn Riisens ,disziplindre Matrix“: Ein Beitrag zur Wissensgeschichte
der Historik. In T. Sandkiihler & H. W. Blanke (Hrsg.), Historisierung der Historik: Jorn
Riisen zum 80. Geburtstag (S. 87-126). Bohlau.

Schifer, A. (2006). Bildungsforschung: Anndherungen an eine Empirie des Unzugéngli-
chen. In L. Pongratz, M. Wimmer, & W. Nieke (Hrsg.), Bildungsphilosophie und Bildungs-
forschung (S. 86-107). Janus.

Schelsky, H. (1959). Ortsbestimmung der deutschen Soziologie. Diedrichs.

Schieder, T. (1950). Die historischen Krisen im Geschichtsdenken Jacob Burckhardts. In W.
Hubatsch (Hrsg.), Schicksalswege deutscher Vergangenheit: Beitrdge zur geschichtlichen Deu-
tung der letzten hundertfiinfzig Jahre (S. 421-454). Droste-Verlag.

Schieder, T. (1961). Grundfragen der neueren deutschen Geschichte: Zum Problem der his-
torischen Urteilsbildung. Historische Zeitschrift, 192(1), 1-16.

Schieder, T. (1965). Geschichte als Wissenschaft: Eine Einfiihrung. Oldenbourg.

Schieder, T. (1975). Erneuerung des Geschichtsbewusstseins. In T. Schieder (Hrsg.), Staat
und Gesellschaft im Wandel unserer Zeit: Studien zur Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts
(S. 188-207). Oldenbourg Wissenschaftsverlag.

Schreiber, W. (1995). Neuere geschichtsdidaktische Positionen und ihr Lebensweltbegriff: Versuch
einer Prazisierung im Anschluss an die Phanomenologie Edmund Husserls. Brockmeyer.

Schreiber, W. (2005). Historisches Lernen und Lebenswelt. In B. Weber, B. Stalla, & P. Mer-
kel-Trinkwalder (Hrsg.), Phanomenologische Dimensionen der Bildungsanthropologie: Inter-
disziplindre Forschungsbeitrdge im Fokus ethischer Verantwortlichkeit (S. 311-323). Roderer.

Schulze, W., & Oexle, O. G. (Hrsg.). (1999). Deutsche Historiker im Nationalsozialismus. Fi-
scher.

87



88

Literatur

Schwabe. (n.d.). Historisches Worterbuch der Philosophie online. https://www.schwabeon-
line.ch/schwabe-xaveropp/eli-
brary/start.xavestart=062F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D

Spaemann, R. (1959). Philosophie zwischen Metaphysik und Geschichte. Zeitschrift fiir syste-
matische Theologie, 1(2-3), 290-313.

Spoerhase, M., & Martus, S. (2022). Geistesarbeit. Suhrkamp.

Stroker, E. (1988). Dauer und Wandel im Selbstverstindnis der Wissenschaftsphilosophie.
In P. Hoyningen-Huene & G. Hirsch (Hrsg.), Wozu Wissenschaftsphilosophie? Positionen
und Fragen zur gegenwdrtigen Wissenschaftsphilosophie (S. 17-38). De Gruyter.

Stissmuth, H. (1991). Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht 1945-1990. In H. Slissmuth
(Hrsg.), Geschichtsunterricht im vereinten Deutschland: Auf der Suche nach Orientierung
(Teil I). Nomos Verlagsgesellschaft.

Sutor, B. (2002, November 12). Politische Bildung im Streit um die ,intellektuelle Griin-
dung” der Bundesrepublik Deutschland: Die Kontroversen der siebziger und achtziger
Jahre. Aus Politik und Zeitgeschichte. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/a-
puz/26627/politische-bildung-im-streit-um-die-intellektuelle-gruendung-der-bundesre-
publik-deutschland/

Uzarewicz, C., & Uzarewicz, M. (2005). Das Weite suchen: Einfiihrung in eine phdnomenologi-
sche Anthropologie fiir Pflege. Lucius.

Van Reeth, H. (2022). Transkript: Interview mit Jorn und Ingetraud Riisen am 13. Juli 2022. Un-
verdffentlichtes Dokument. Karl-Franzens-Universitit Graz, Osterreich.

Webhler, H.-U. (1973). Geschichte als historische Sozialwissenschaft. Suhrkamp.

Wehler, H.-U. (2001, Mai 2). Rezension Jin Sung Chun ,,Das Bild der Moderne in der Nach-
kriegszeit“. Frankfurter Allgemeine Zeitung.

Wehrle, M. (2022). Phdanomenologie: Eine Einfiihrung. Metzler.

Ziegler, R. H. (2014). Metaphysik und Phianomenologie. Phanomenologische Forschungen,
2014(0), 217-239. https://doi.org/10.28937/1000107784

Zizek, S. (2016). Weniger als nichts: Hegel und der Schatten des dialektischen Materialismus
(2. Aufl.). Suhrkamp.

Zorn, D.-P. (2022). Die Krise des Absoluten: Was die Postmoderne hdtte sein koénnen. Klett-Cotta.


https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D

Dank

An dieser Stelle mochte ich mich bei allen Personen bedanken, die mich beim Ver-
fassen der diesem Buch zugrundeliegenden Masterarbeit unterstiitzt haben.

An erster Stelle gebiihrt mein Dank Christian Heuer. Neben der konstruktiven Kri-
tik und den zahlreichen hilfreichen Gespriachen méchte ich mich vor allem fiir die
vielen Ermutigungen und Freiheiten, die er mir im Zuge des Verfassens dieser Ar-
beit gewdhrt hat, herzlichst bedanken.

Ebenfalls danke ich dem Team des Arbeitsbereichs Geschichtsdidaktik, Britta Bre-
ser, Kaight Conheady, Julia Jochum und Georg Marschnig, fiir die vielen Inputs und
dafiir, dass sie meine Zeit als studentische Mitarbeiterin auf so eine besondere Art
und Weise gepragt haben.

Dariiber hinaus danke ich meiner Freundin Juliana Reinisch fiir die vielen interes-
santen Gespriche und kritischen Diskussionen, die mein Studium grundlegend be-
reichert haben.

Ich bedanke mich auch bei Simone Pichler, besonders dafiir, dass sie mir die fiir
diese Arbeit grundlegenden Denkweisen der Wissenschaftsgeschichte vermittelt
hat und mir in den frithen Jahren meines Studiums eine Weltsicht er6ffnete, die
mich als Mensch entscheidend verdandert hat.

Dankbar bin ich auch meinen Eltern und meiner Oma, die mir stets mit einem of-
fenen Ohr zur Seite standen, mich frei meinen Weg gehen lieen und mich immer
wieder im Studium finanziell unterstiitzten.

Ein ganz besonderer Dank gilt meinem Ehemann Daniel Windisch, der mich mit
viel Geduld und Zuversicht bis zur Fertigstellung dieser Publikation begleitet hat
und mir im Angesicht der vielen Hohen und Tiefen des Schreibprozesses immer
unterstiitzend zur Seite stand.



Epilog
Mdrz 2023
Graz, Heinrichstrafse 26, II. Stock.

Es ist spdt am Nachmittag. Die Sonne leuchtet durchs Fenster und umstreicht mit
ihren noch vom Winter geschwéchten Strahlen die biicherbeladenen Schreibtische
des Arbeitszimmers. Mit den Kldngen zwitschernder Vogel und redseliger Studie-
render, die im angrenzenden Attemsgarten ertonen, scheint sich der Friihling vor-
sichtig durchs gekippte Fenster in den Raum des Arbeitsbereichs zu schleichen, um
sacht sein baldiges Kommen zu verkiinden.

Ich strecke meine Arme lang nach oben aus und lasse, da ich in diesem Moment
alleine bin, ein lautes Gdhnen erklingen. Der grelle Bildschirm, auf den sich meine
Augen in den letzten Stunden pausenlos fixiert haben, ist iiberladen von Times-New-
Roman-Buchstaben und offenbart mir geradezu schmerzhaft einen Abriss meiner
unvollstindigen Masterarbeit. Ich nehme meine Brille ab, schruppe mit den Hén-
den mein ermiidetes Gesicht, setze sie wieder auf und mustere nachdenklich mei-
nen Schreibtisch.

Die bei der Tastatur aufgeschlagenen Seiten, umringt von bibliothekarischen Bén-
den verschiedenster Grofden und Farben, zusammen mit einer kleinen schwarzbin-
digen Suhrkamp-Sammlung stehend auf dem am Biiro hdngenden Regalbrett, be-
kritzelte Notizzettel, die in die Biicher hineingeknittert, auf der Pinnwand ange-
pinnt, am Bildschirm aufgeklebt sind oder einfach lose den Schreibtischbereich fiil-
len, hinterlassen Spuren einer lektiirehortenden Lerngeschichte, die iiber die letz-
ten Monate mein studentisches Dasein nur allzu pragnant gebrandmarkt hat. Mit
einem knappen Stof rolle ich meinen Biirosessel vom Tisch weg und entreifle mich
der textlastigen Gedankenblase.

Befreit vom Schreibtischchaos blicke ich in den lichterhellten Raum, lehne mich
zurilick und lachle: Im Arbeitszimmer haben sich iiber die Zeit Artefakte der ver-
gangenen zwei Jahre angesammelt, die verteilt an den Mdbeln und Wéanden des
Raumes geradezu museal ausgestellt werden. Die Poster, Fotos, der vollgeschrie-
bene Flipchart, die Zeichnungen und Skizzenmalereien, welche das Whiteboard
verzieren, die Haftnotizen, beschrieben mit ldngst iiberfalligen To-Do Listen, die
artikelbeladenen Ordner, die an der Fensterbank gestapelten Schulbiicher, sowie
die hinter den Késten angesammelten leeren Bierflaschen iiberfallen mich mit ei-
ner nostalgischen Stimmung und lassen mich etwas wehmiitig ausatmen. Ich kann
gar nicht glauben, dass die Zeit so schnell vergangen war. Es ist so viel passiert.



Epilog

Es klopft. Der deutsche Professor 6ffnet die Tiir und ldchelt mir zu. ,Gehst mit mir
kurz raus?“, fragt er. Dankbar fiir die Ablenkung nicke ich, erhebe mich vom Stuhl,
begebe mich zur kleinen Garderobe und werfe mir meinen schwarzen Mantel iiber.
Wir schreiten durch den mit Plakaten gefiillten Gang, gehen das mit grolen Fens-
tern versehene Stiegenhaus hinunter und 6ffnen beim Eingang im Erdgeschoss
eine schwere Glastiir, die uns den Weg in den friihlingsduftenden Innenhof frei-
macht. ,Komm, gehen wir dort hin.“ Er zeigt auf eine holzerne Bank, die am Ful3e
des grauen Gebiudes steht und es gerade noch schafft, ein paar Strahlen der tief-
wandernden Sonne einzufangen.

Ich setze mich hin und lehne mich dem schonen Wetter zugewandt zuriick, wah-
rend der Professor, immer noch stehend nach Feuerzeug und Zigaretten suchend,
rhythmisch die Taschen seiner blauen Ubergangsjacke abklopft. Fiindig seines all-
tdglichen Lasters lasst er sich neben mir auf der Bank nieder, beugt sich vor, ziindet
eine Zigarette an und stof3t erleichtert nach dem ersten Zug ein von Qualm umhiill-
tes Seufzen aus. Fiir einen kurzen Moment starren wir leise in den asphaltierten
Innenhof und lassen die Atmosphére des sonnigen Nachmittags auf uns wirken.

»,Wie geht's mit der Masterarbeit?“, fragt er. Da ich in den letzten Monaten eine
schwere Allergie gegen diese Frage entwickelt habe, schaue ich beildufig zu ihm,
antworte mit einem kurznickenden ,Ja, es geht schon“ und wende meinen Blick
wieder ablenkend auf zwei Sperlinge, die nervos auf der gegeniiberliegenden Bank
herumhiipfen und abwechselnd ein lautes Zwitschern von sich geben. ,Wie geht’s
dir?“, frage ich dann. ,Gut®, erwidert er knapp, ,,bin etwas miide.“ Er hebt seine
Hand, nimmt einen zweiten Zug von seiner Zigarette und hinterlisst eine diinne
Rauchwolke, die sich langsam durch einen zarten Windhauch in Luft auflost. Er
iiberkreuzt gestreckt seine Beine, lehnt sich zuriick und hebt geniigsam sein Ge-
sicht ins Sonnenlicht.

»Es ist schones Wetter”, brummt er. Ich nicke zustimmend. ,,Was machst du heute
noch?“ Etwas ahnungslos hebe ich meine Schulter. ,,Weifl ich noch nicht®, erwidere
ich. ,Wahrscheinlich noch ein wenig weiterschreiben.“ Ich starre kurz ins Leere
und verinnerliche die Sachen, die fiir die Fertigstellung der Masterarbeit noch zu
tun sind.

»Also ich...“, betont er mir plotzlich zugewandt, lichelnd in wohlwollender padago-
gischer Haltung, ,,....ich gehe jetzt Fahrradfahren.” Von seiner Akzentuierung iiber-
rascht, schaue ich ihn fragend an, stofle dann aber verstehend ein kurzes Lachen
aus. ,Na gut, dann werde ich mich vielleicht auch langsam auf den Weg nach Hause

91



92

Epilog

machen und spazieren gehen®. Er nickt zufrieden. ,Also das ...“, betont er nach-
driicklich, unverkennbar gliicklich liber seinen Erfolg mich an die frische Luft ge-
lockt zu haben, ,,... finde ich eine wirklich sehr gute Idee.”



_— g'

—
| ] _.—4
| | < -

Geschichtsbewusstsein, historisches Lernen und
Narrativitat sind Begriffe, die aus der Geschichts-
didaktik nicht mehr wegzudenken sind. Gepragt
wurden sie von Jorn Riisen in seinem dreiteiligen
Werk Grundziige einer Historik. Der vorliegende
Band stellt die Frage, ob Jorn Riisens Denkschema
mithilfe historischer epistemologischer Methoden
erweitert werden kann, um eine neue Perspektive
auf die theoretischen Grundlagen der Geschichts-
didaktik zu erlangen? Dazu wird Riisens Werk theo-
retisch analysiert und in wissenschaftshistorische
Kontexte eingebettet.

7
4//

i

!

| [r
= LN
g AN '






