
H A N N A H  V A N  R E E T H

ÜBER DYNAMIKEN, 
DICHOTOMIEN UND 
WIRKLICHKEIT
Historisch-epistemologische 
Untersuchungen zu Jörn Rüsens
Grundzüge einer Historik (1983–1989)

Graz University 
Library Publishing

Ü
B

ER
 D

Y
N

A
M

IK
EN

, D
IC

H
O

T
O

M
IE

N
 U

N
D

 W
IR

K
LI

C
H

K
EI

T
H

A
N

N
A

H
 V

A
N

 R
EE

T
H



 

 

GEWI AUSGEZEICHNET: ABSCHLUSSARBEITEN 

 
Band 9 
 
Herausgegeben von der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der Universität Graz 
 
Editorial Board: 
Dekan Arne Ziegler  
Vize-Dekanin Sonja Rinofner-Kreidl  
Studiendekanin Margit Reitbauer  
Vize-Studiendekan Nikolaus Reisinger 
  



 

 

H A N N A H  V A N  R E E T H  

ÜBER DYNAMIKEN, 
DICHOTOMIEN UND 
WIRKLICHKEIT 

Historisch-epistemologische 
Untersuchungen zu Jörn 
Rüsens Grundzüge einer 
Historik (1983–1989) 
 
 

 

 

Graz University Library Publishing 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Gedruckt mit freundlicher Unterstützung durch: 
Geisteswissenschaftliche Fakultät der Universität Graz 
 
Zitiervorschlag: 
Hannah Van Reeth, Über Dynamiken, Dichotomien und Wirklichkeit. Graz 2024. 
 

 

CC BY 4.0 2024 by Hannah Van Reeth 
Hannah Van Reeth ORCID https://orcid.org/0009-0005-0345-300X 
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz erlaubt unter Voraus-
setzung der Namensnennung der Urheberin die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem 
Format oder Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licen-
ses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material 
aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge 
erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Graz University Library Publishing 
Universitätsplatz 3a 
8010 Graz 
https://library-publishing.uni-graz.at 
Grafische Grundkonzeption: Roman Klug, Presse und Kommunikation, Universität Graz 
 
Coverbild: Hannah Van Reeth 
Satz: Hannah Van Reeth 
Typografie: Source Serif Pro und Roboto 
 
 
 
eISBN 978-3-903374-39-3 
DOI https://doi.org/10.25364/978-3-903374-39-3  

https://orcid.org/0009-0005-0345-300X
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-39-3
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


Inhaltsverzeichnis 
Prolog ..................................................................................................... 7 

Einleitung ............................................................................................. 10 

Teil 1: Methodik 
1. Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte .......... 12 

1.1. Gaston Bachelard und die französische Schule ........................... 12 
1.2. Historische Epistemologie ........................................................ 17 

Teil 2: Eine Historisierung Jörn Rüsens 
1. (M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik ....................................... 20 

2. Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958-1974) ................... 23 
2.1. Theodor Schieder: Historiker des 20. Jahrhunderts (ca. 1958-1966)
 .................................................................................................... 24 

2.1.1. Exkurs: Theodor Schieder im Nationalsozialismus .............. 27 
2.2. Günter Rohrmoser: der christlich-konservative Sozialphilosoph  
(ca. 1958-1966) ............................................................................... 32 
2.3. Wege in die Wissenschaftsgeschichte und Phänomenologie?  
(1969-1972) .................................................................................... 39 
2.4. Studiengruppe „Theorie der Geschichte“ und Berlin (1972-1974) .. 41 
2.5. Schlussfolgerungen ................................................................. 43 

Teil 3: Theoretische Untersuchungen der Grundzüge 
einer Historik 
1. Epistemisch versus historisch? .......................................................... 48 

2. Differenzierungen eines Denkkollektivs ............................................ 49 

3. Die Theoretisierung formaler Merkmale ........................................... 55 
3.1. Vom Dynamisieren und Abstrahieren ....................................... 55 
3.2. Orientierung und metaphysische Spekulationen ........................ 57 
3.3. Intentionalität, Lebenswelt und Geist ........................................ 64 
3.4. Übers Handeln und Leiden ....................................................... 68 

4. Rüsens Hegel und Hegels Geist .......................................................... 75 



5. Theoretische Schlussfolgerungen ...................................................... 78 

6. Zusammenfassung, Konklusion und weiterführende Überlegungen .. 79 

Literatur ............................................................................................... 82 

Dank ..................................................................................................... 89 

Epilog ................................................................................................... 90 

 



Prolog 
März 2021  

Graz, Heinrichstraße 26, II. Stock. 

Da stand er dann, der deutsche Professor. In einer leicht buckligen Haltung, beladen 
mit einem vollgepackten schwarzen Rucksack, blaue Jacke, schwarztönige Jeans, 
grellweiße Sneakers, hatte er an die Tür unseres Arbeitszimmers geklopft, um mit 
einem freundlichen „Hallo“ meine Kolleginnen und mich in den Tag zu begrüßen. 
„Ich komme gleich!“, hallte es vom Gang, als er unsere Tür einen Spalt offenstehen 
ließ und sich mit langen Schritten in sein gegenüberliegendes Büro begab. 

Es waren arbeitsaufwendige Wochen gewesen: Seit meiner Anstellung im Arbeits-
bereich hatten mich Werke der Geschichtsdidaktik umringt, deren Lektüre zu einer 
Ausformulierung des Konzeptes meiner Masterarbeit geführt hatte. Mit dem Titel 
„Epistemische Grundannahmen“ wollte ich die wissenschaftstheoretischen Mög-
lichkeiten und Grenzen geschichtsdidaktischer Theorien erforschen und die 
Grundlagen der Disziplin historisch kontextualisieren. Zwar war mir das Feld gera-
dezu grausam fremd, hatte es aber mit etwas Mühe geschafft ein zwar von Fallfeh-
lern gezeichnetes, allerdings gewissermaßen bodenständiges Exposé zusammen-
zustellen und es dem mir noch fremden deutschen Professor vor seiner Abreise von 
der „Schwäbischen Alb“ abzuschicken. 

Ich war nervös. Weder hatte ich eine Rückmeldung erhalten, noch war klar, ob die 
nahezu allbekannte Unbeliebtheit wissenschaftshistorischer Fragestellungen mich 
in das abgelegene Zentrum für Wissenschaftsgeschichte der Mozartgasse vertrei-
ben würde. Ich hatte die Frage nach einer Betreuerin oder einem Betreuer für die 
Masterarbeit absichtlich offengelassen; aus Angst abgelehnt zu werden.   

An meinem Schreibtisch sitzend wartete ich ab und drehte nervös die Daumen. Im 
Gang ging eine Tür auf und es erschallte unerwartet im für gewöhnlich schweigen-
den Flur ein rauschender Gitarren- und Schlagzeugsound. Ein Klang bedachter Pro-
vokationen, die sich in den lyrischen Anspielungen der kratzigen Männerstimmen 
enthüllten, wegen der schweifenden Melodien allerdings eine nostalgische Zartheit 
mit sich trugen, durchdrang das Stockwerk und bahnte sich geräuschvoll durch den 
Spalt in unser Arbeitszimmer, was meine Kolleginnen und mich für einen kurzen 
Moment aufblicken ließ. Mit einem rhythmischen Rückstoß fiel dann die Bürotür 
im Flur wieder zu und die deutsche Weltschmerzhymne verstummte.  



Dann betrat der Professor das Arbeitszimmer. Er schritt mit langen Bewegungen 
zum Ende des Raumes und ließ sich in einen freien Bürostuhl neben mir am Fens-
ter fallen. Mit neugierigen Blicken, definiert von einem blondweißen Bart, blonden 
Haaren und hellen Augen, musterte er durch seine sportaffinen Brillengläser den 
Arbeitsraum. Dann fing der Smalltalk an.  

In höflichen Zügen erkundigte man sich über das Wohlergehen der Einzelnen, be-
sprach vergangene Aufträge, tauschte sich über die Anreise aus und thematisierte 
das Wetter, welches sich langsam durch die kommende Frühlingssonne von der 
Kälte zu erholen schien.  

Meine Bemühungen mir krampfhaft meine Nervosität nicht anmerken zu lassen, 
ließen mich in meinem Bürosessel versinken und nur stockend an der Höflichkeits-
konversation teilnehmen. Plötzlich wandte sich der Professor mir zu, verschränkte 
seine Arme, lehnte sich zurück und betrachtete mich skeptisch.  

„Ich habe Ihr Konzept gelesen“, fing er an. „Erzählen Sie mir doch, wie Sie da genau 
vorgehen wollen.“ Etwas überfordert von der plötzlichen Aufforderung meine wo-
chenlange Arbeit in ein paar halbwegs schlauen Sätzen zusammenzufassen, um-
klammerte ich die Unterseite meines Stuhls, zwang mich in eine aufrechte Sitzhal-
tung und fing an zu reden: „Ich… ähm… also ich würde gerne ein paar Grundlagen-
werke lesen und diese dann… ähm… theoretisch untersuchen, also sie … historisch 
kontextualisieren und dann ähm…“, bevor ich meine Gedanken zu Ende sprechen 
konnte, erhob sich der Professor vom Sessel, wandte sich meinem Schreibtisch zu 
und fing an im dort abgelagerten Bücherstapel zu wühlen. Mit runzelnder Stirn und 
skeptischer Grimasse zog er zügig einzelne Werke aus der Sammlung, schlug sie 
auf und knurrte vereinzelt vor sich hin. Das schnelle Blättern, das hektische Kopf-
schütteln und der durch die von Sonnenstrahlen verspiegelten Brillengläser boh-
rende Blick erweckten den Anschein, er könne die vielen Sätze innerhalb weniger 
Sekunden entziffern, aufdecken und schließlich in Bezug auf ihre wissenschaftli-
che Relevanz in aller Strenge beurteilen. Dann klappte er einen dicken Band in sei-
ner Hand zu, schwang ihn auf den Tisch, drehte sich zu mir um, verschränkte seine 
Arme und schaute nachdenklich in meine Richtung.  

„Sie wollen also an der Wissenschaftsgeschichte schreiben?“, seufzte er. Unfähig 
jegliche Grundkompetenz eines sozialen Austausches aus mir heraufzubeschwö-
ren, tönte ich: „Ich… nicht…ähm…also ich weiß…“. Er löste seine Arme, ließ sich 
etwas verzweifelt auf den mir nahestehenden Bürosessel fallen, sah mich verdutzt 
jedoch freundlich (die Brille nun vom Spiegeleffekt der Sonne befreit) an und erwi-
derte lachend in geradezu kindhafter Ungeduld: „Ja aber ganz ehrlich, warum 
schreiben Sie denn nicht bei mir!?“



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

„Wer auf den Pfaden der Geschichte schreitet, soll sich immer bewußt sein,  

daß er nur denkend sich auf ihnen bewegen kann.“  

(Schieder, 1965, S. 145)



Einleitung 
Es soll Aufgabe des vorliegenden Bandes sein, Aspekte der theoretischen Grundla-
gen von Jörn Rüsens Werk Grundzüge einer Historik anhand von Methoden der his-
torischen Epistemologie theoretisch zu analysieren und wissenschaftshistorisch zu 
kontextualisieren. Jörn Rüsen (*1938) veröffentlichte 1983, 1986 und 1989 ein drei-
teiliges Werk, das sich unter dem Titel Grundzüge einer Historik (Historische Vernunft 
/ Rekonstruktion der Vergangenheit / Lebendige Geschichte) im geschichtsdidaktischen 
Feld einen Namen machen sollte. Neben den durch ihn geprägten Konzeptionen 
des Geschichtsbewusstseins, historischen Lernens und der Narrativität im geschichtsdi-
daktischen Feld zeichnet sich Rüsens Werk durch besondere formale Merkmale 
aus, die sich in seinen theoretischen Formulierungen ausfindig machen lassen und 
sich ebenfalls in gegenwärtigen theoretischen Ausführungen geschichtsdidakti-
scher Grundlagen widerspiegeln. Ziel dieser Arbeit ist es, den Spielraum von Rü-
sens Denkschema darzulegen, das sich neben der theoretischen Hervorhebung 
abstrakter Merkmale der Grundzüge und anderer zeitgleich entstandener Werke, 
durch eine sozio-historische Kontextualisierung logisch erweitern und konkretisie-
ren lässt.  

Dieses Buch ist in drei Teile gegliedert. Der erste Teil setzt sich mit theoretischen 
Überlegungen zur Methodik auseinander, wobei Ansätze von Gaston Bachelard und 
die allgemeine historisch-epistemologische Arbeitsweise im Fokus stehen. Dabei 
wird auf das Denkgerüst einer philosophisch-historischen Schule eingegangen, de-
ren Protagonist:innen es sich zur Aufgabe gemacht haben, nicht Geschichten von 
Ereignissen, sondern grundlegend „Geschichte[n] der Gründe“ (Albrecht et al., 
2016, S. 149) zu verfassen. Der zweite Teil beleuchtet den historischen Hintergrund 
des akademischen Werdegangs von Jörn Rüsen. Hier stehen vor allem sein Doktor-
väter Theodor Schieder (1908–1984) und Günter Rohrmoser (1927–2008) im Vorder-
grund. Das Ziel dieses Abschnittes ist es, grundlegende theoretische und philoso-
phische Prägungen durch seine Doktorväter aufzuzeigen und diese mit Aspekten 
von Rüsens theoretischen Untersuchungen in Verbindung zu setzen oder die Brü-
che zwischen den unterschiedlichen Denkrichtungen darzulegen. Im dritten Teil 
wird eine allgemeine theoretische Analyse der formalen Merkmale von Rüsens the-
oretischen Werken aus den 1970er- und 1980er-Jahren durchgeführt, wobei die 
Grundzüge im Fokus der Untersuchung stehen. Es wird versucht, in der dynami-
schen Struktur des rüsenschen Gedankengebäudes Konstanten zu identifizieren, 
die abstrakt die Grenzen und Möglichkeiten seines theoretischen Systems aufzei-
gen können.  



TEIL 1:  
METHODIK



1. Der Begriff der Epistemologie in der 
Wissenschaftsgeschichte 
Es wird nicht nur allein im Werk Hans-Jörg Rheinbergers über die historische Epis-
temologie offenbar, dass das Konzept der Epistemologie im wissenschaftsge-
schichtlichen Kontext in den letzten Jahrzehnten wesentlich an Bedeutung gewon-
nen hat; beispielsweise auch die Untersuchungen von Lorraine Daston, die mit ih-
ren Arbeiten Grundüberzeugungen wie Objektivität und Rationalität erforschte, zeu-
gen davon. Forscher:innen dieser historisch-philosophischen Richtung machten es 
sich zur Aufgabe, sich mit epistemischen Normen zu befassen bzw. zu versuchen 
die Strukturen menschlicher Gedankengebäude und Argumente zu erfassen (vgl. 
Miller, 2012, S. 38). 

Um das Konzept der Epistemologie in Bezug zur Geschichtswissenschaft bzw. zur 
Wissenschaftsgeschichte näher auszuführen, werden in diesem Kapitel unter-
schiedliche Ansätze der epistemologischen Tradition wissenschaftshistorischen 
Denkens dargelegt. Mit dieser Perspektivierung soll zu einem erweiterten metho-
dologischen Verständnis der historisch-epistemologischen Ansicht und Vorgehens-
weise beigetragen werden.  

1.1. Gaston Bachelard und die französische Schule 
Gaston Bachelard – der bedeutende Wissenschaftshistoriker im Frankreich des 
20. Jahrhunderts mit grundlegenden Einflüssen auf Michel Foucault und Georges 
Canguilhem – gilt als ein erster Protagonist der sich neu etablierenden und später 
dominanten „epistemologischen Schule von Paris“ (Erdur, 2018, S. 25 u. 30). In sei-
nen Werken konzentrierte er sich auf den Versuch, die Wissenschaftsgeschichte 
mit einem erkenntnistheoretischen Schwerpunkt zu erweitern und somit die 
Grundlagen von wissenschaftlicher Erkenntnis zu hinterfragen. Zwar waren zur 
selben Zeit auch andere Bewegungen aktiv, die sich mit den Begriffen der Episte-
mologie und den Modi der wissenschaftlichen Erkenntnis befassten, bzw. versuch-
ten eine Reflexionsinstanz zu formulieren (vgl. Rheinberger, 2007, S. 11), allerdings 
gilt der Ansatz, die eigene Wissenschaft im weitesten Sinne zu historisieren, als ein 
besonderes Merkmal der französisch-wissenschaftshistorischen Schule, die in vie-
len Hinsichten auf Bachelards Schriften zurückzuführen ist (vgl. Erdur, 2018, S. 30). 

Die fundamentalsten Gründe, die nach Rheinbergers Interpretation neben Ba-
chelard auch Ludwik Fleck zur Konzeption seiner Entstehung einer wissenschaftli-
chen Tatsache veranlassten, waren einerseits die die naturwissenschaftliche Welt 
erschütternde Widerlegung der newtonschen Physik (ein theoretisches System, das 



 Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 13 

sich über Hunderte von Jahren bewährt hatte) durch Albert Einsteins Relativitäts-
theorie und andererseits trug auch die Erkenntnis der Quantenphysik über die Be-
obachterabhängigkeit der Messung zu einem Bruch der wissenschaftlichen Er-
kenntnisgenese bei:  

Das ‚subjektive‘ Moment, das damit in den Kern auch der Naturwissenschaft hinein-
spielte, stellte nicht nur das von wissenschaftlicher und philosophischer Seite – etwa 
von Du Bois-Reymond oder Dilthey – so gut abgesteckte und ausbalancierte Verhält-
nis zwischen den Natur- und den Geisteswissenschaften wieder in Frage, sondern die 
Möglichkeit einer bestimmten Form von Objektivität überhaupt. (Rheinberger, 2007, 
S. 37) 

Die Naturwissenschaft Anfang des 20. Jahrhunderts stand der für die damalige Zeit 
schockierenden Tatsache (vgl. Rheinberger, 2007, S. 36 f.) gegenüber, dass der/die 
menschliche/n Beobachter:in selbst die Erscheinungen der Natur und ihre gesetz-
mäßige Erfassung bedingt. Das Subjektive durfte nicht mehr von der Messung der 
objektiven Welt getrennt werden, sondern wurde ein wichtiger Bestandteil der na-
turwissenschaftlichen Forschung, der hinterfragt und kontextualisiert werden 
musste.  

Auf diesen Schock hin machte Gaston Bachelard es sich zur Aufgabe, den histori-
schen und somit auch den erkenntnistheoretischen Kontext naturwissenschaftli-
cher Studien in den Blick zu nehmen und argumentierte des Weiteren für eine epis-
temologische Instanz in wissenschaftshistorischen Überlegungen: „Der Wissen-
schaftshistoriker muß die Ideen als Tatsachen nehmen. Der Epistemologe muß die 
Tatsachen als Ideen nehmen, indem er sie in ein Denksystem einfügt“ (zit. n. Lepe-
nies, 1979, S. 10). Der Epistemologe habe die Aufgabe, die Entwicklungen des wis-
senschaftlichen Denkens abzubilden, zu ergründen und sie in ihrer Widersprüch-
lichkeit festzulegen.  

In seinem Werk Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes versuchte Bachelard die 
besonderen Eigenschaften des wissenschaftlichen Erkenntnisprozesses herauszu-
arbeiten. Er beschrieb, dass die Wissenschaft immer als Entwurf, als „Projekt“ (Ba-
chelard, 1988, S. 15) zu verstehen sei, das mit wiederholenden „epistemologischen 
Hindernissen“ (Bachelard, 1974, S. 170) charakterisiert werden könne. Die wissen-
schaftliche Arbeit nämlich, so Bachelard, ließe sich stark von der Alltagserfahrung 
trennen: Sie entspricht nicht der ersten intuitiven Anschauung der Welt, sondern 
sie ist von einem Bruch gekennzeichnet, der die Betrachtung auf einer anderen, 
einer wissenschaftlichen Ebene ermöglicht. Bachelard nennt dieses Phänomen, 



14  Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 

bzw. den Versuch aus dem Gegebenen in eine neue Ebene zu schreiten, ein „Er-
kenntnishindernis“ (Bachelard, 1978, S. 50), welches in der Wissenschaft überwun-
den werden muss.  

Wissenschaftliche Erkenntnis sei genau durch diese beiden Faktoren, nämlich 
durch den epistemologischen Bruch und durch das epistemologische Hindernis de-
finierbar, da diese einerseits das Subjekt aus der Sphäre der Alltagserfahrung he-
ben würden, und andererseits sich aufeinander dauerhaft beziehen und somit für 
den Erkenntnisfortschritt der Wissenschaften aus ihrer gegebenen Manifestation 
unverzichtbar seien. So sei jede wissenschaftliche Erkenntnis als ein Bruch zu be-
trachten, der den Schritt aus der gegebenen wissenschaftlichen Sphäre ermöglicht: 
„Wie Nietzsche sagt, entsteht alles Wesentliche nur trotzdem. Das gilt für das Den-
ken geradeso wie für die Tat. Jede neue Wahrheit bewährt sich trotz gegenläufiger 
Evidenz, jede neue Erfahrung trotz des unmittelbar Gegebenen.“ (Bachelard, 1988, 
S. 12) Bachelard vertritt in dieser Hinsicht eine Sichtweise, die in der wissenschaft-
lichen Welt von einem Fortschritt in der Widersprüchlichkeit, also von einem Fort-
schritt durch die Ausformulierung und Förderung von Gegensätzen, ausgeht. Was 
sich also bewegt bzw. was sich als gegenteilig erweist, liegt auch schon in der Er-
fahrung selbst, die in dem dialektischen Verhältnis zwischen Welt und Verstand 
definierbar ist. Bachelard spricht von einer besonderen Form der Kohärenz, von 
einer Ontologie, die sich nicht in einer „irrationalen Wirklichkeit“ (Bachelard, 1988, 
S. 14) erstrecke, sondern „[u]m eine Theorie radikal außer Kurs zu setzen, muß die 
Erfahrung uns schon Gründe für deren Gegenteil aufzeigen“ (Bachelard, 1988, 
S. 14). Der Widerspruch ist Bestandteil der Realität und diese Dialektik ergibt sich – 
wenn man so will – aus einem Zusammenspiel von Realismus und Rationalismus. 
Die Betrachtung der Welt bleibt nie ein reines Geschehen und die Schlussfolgerun-
gen in der wissenschaftlichen Welt sind nicht rein intuitiv, sondern im Zuge einer 
Vernunft auch rationalisiert:  

Die Auskünfte der Realität haben nur insofern Wert, als sie eine rationelle Verwirkli-
chung ermöglichen. […] Die Epistemologie muß daher genau am Kreuzungspunkt 
zwischen Realismus und Rationalismus ansetzen. Nur dort vermag sie die neue Dy-
namik dieser beiden gegensätzlichen Philosophien zu erfassen, die zweifache Bewe-
gung, vermöge deren die Wissenschaft das Wirkliche vereinfacht und die Vernunft 
kompliziert. (Bachelard, 1988, S. 15 f.) 

In diesem Raum der Widersprüchlichkeit, in dieser Dialektik, soll der/die Episte-
mologe:in ansetzen. Der wissenschaftliche Geist entwickelt sich einerseits in der 
Wechselwirkung von der gegebenen Realität und der rationalen Zuordnung des Er-



 Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 15 

lebten, und andererseits als Dynamik zwischen den in den wissenschaftlichen In-
stitutionen liegenden Widersprüchlichkeiten. Nur im Streit könne sich die Wissen-
schaft weiterentwickeln. Nur wenn sie in der polemischen Generalisierung, in der 
Fortschreitung vom Warum? zum Warum nicht?, sich etabliere, könne es zur positi-
ven Entwicklung wissenschaftlicher Erkenntnis kommen (vgl. Rheinberger, 2007, 
S. 40 f.).  

Aus diesem Grund sprach sich Bachelard auch für die Differenzierung der Wissen-
schaften in kleinere Spezialdisziplinen aus, da sie so zu epistemisch flexibleren En-
titäten werden würden. Sie könnten sich einerseits zwar schneller auflösen, aller-
dings entsprachen sie in seinen Augen genau deshalb dem sozialen Ideal vom wis-
senschaftlichen Arbeiten. Diese sozialen Einheiten seien nämlich nicht von der 
Struktur der großen Institutionen beeinflusst, sondern prägen sich vor allem durch 
die Konstituierung von informellen Gemeinschaften aus, die auch die Form einer 
idiosynkratischen Schule annehmen können (vgl. Rheinberger, 2007, S. 40 f.). So 
seien diese Kleingruppen ein äußerst flexibles Ensemble, das sich in seiner Beweg-
lichkeit manifestiere (vgl. Rheinberger, 2007, S. 44). Die kleinen Gruppierungen 
seien nützlich in diesem Sinne, dass sie die Widersprüchlichkeiten der großen The-
sen und institutionalisierten Grundlagen hervorbringen. Sie sind anpassungsfähig 
und können sich durch „einen starken Nexus“ (Rheinberger, 2007, S. 44) bewahren 
und durchsetzen. 

So sehr die Kategorie des Erkenntnisfortschritts, die bislang innerhalb der ge-
schichtsdidaktischen Theoriebildung nicht thematisiert wurde (vgl. Heuer, 2021, 
S. 36), mit den Ansätzen Bachelards erweitert werden könnte, so sehr liegt die Be-
deutung der Werke Bachelards für die vorliegende Publikation in seinem An-
spruch, die wissenschaftliche Erkenntnis selbst zu historisieren. 

Die Historisierung wissenschaftlicher Erkenntnis ist für Bachelard eine Möglich-
keit „die Struktur des Geistes“ erfassbar zu machen. So werde diese Struktur varia-
bel,  

[…] sobald das Wissen eine Geschichte hat. […] Der wissenschaftliche Geist ist seinem 
Wesen nach eine Korrektur von Wissen, eine Erweiterung des Rahmens von Erkennt-
nis. Er urteilt über seine Vergangenheit, indem er sie verurteilt. Seine Struktur ist das 
Bewußtsein der eigenen historischen Irrtümer. […] Das ganze geistige Leben der Wis-
senschaft bewegt sich dialektisch an dieser Grenze zwischen Wissen und dem Nicht-
wissen. Das Wesen der Reflexion ist es, zu begreifen, was man nicht begriffen hatte. 
(Bachelard, 1988, S. 171)  

Die wissenschaftliche Arbeit bekommt dadurch einen besonderen Charakter, der 
mit dem Begriff der Rekurrenz erklärt werden kann (vgl. Rheinberger, 2007, S. 45). 



16  Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 

Dadurch, dass wir in der Gegenwart fortschreiten, ist jede neue Erkenntnis als eine 
Enthüllung eines vergangenen Fehlers zu verstehen, ein Aufzeigen von Irrtümern. 
Wir weisen in diesem Sinne immer wieder auf die Fehler der Vergangenheit hin, 
arbeiten auch in der Wissenschaft an ständigen Widerlegungen der gestrigen Welt, 
machen uns also einerseits zu Richtern:innen der Vergangenheit1  und fallen jedoch 
andererseits gleichzeitig den Richter:innen der Zukunft zum Opfer. Diese Rekur-
renz setzt uns daher immer in die Rolle der/s Fortschreitenden und der/des Verur-
teilten. Erkenntnis und Fortschritt sind jedoch bei Bachelard nicht als Fortschritt-
steleologie zu verstehen, wie etwa für Hegel die „Historische Vernunft“ (Hegel, 
1966). Für Bachelard bleibt Erkenntnis ein Werdegang, eine Entwicklung, die in an-
deren Kontexten auch anders hätte aussehen können (vgl. Rheinberger, 2007, 
S. 46 f.). Sie bleibt in diesem Sinne eine Erscheinung, wenn man so möchte, eine 
Möglichkeit. Erkenntnis bleibt an den Menschen gebunden und manifestiert sich 
selbst nicht direkt als Wirklichkeit.2 Für Bachelard galt daher die Wissenschaftsge-
schichte bzw. die Historisierung wissenschaftlicher Erkenntnis als für die philoso-
phische Reflexion notwendige Instanz, da sie in der Lage ist den / die Philoso-
phen:in zu instruieren, seine / ihre Beurteilungen darzulegen und ihm / ihr das the-
oretische und historische Anschauungsmaterial zu liefern (vgl. Erdur, 2018, S. 30). 
Die Wissenschaftsgeschichte könnte somit als Kontextualisierungswerkzeug die-
nen bzw. Verwendung finden, das auf die kulturellen und praktischen Verstrickun-
gen philosophischer Kategorien aufmerksam macht. 

Der Fokus auf die Historisierung, auf die Kontextualisierung von Erkenntnis, ist ein 
Zugang, der sich durch die Werke des Lehrstuhlnachfolgers Bachelards, Georges 
Canguilhem, weiter manifestiert. Die Überlegung, Wissenschaftsgeschichte mit 
Philosophie in Verbindung zu setzen, war natürlich nicht ein Ansatz eines Einzel-
nen. Das „Denkkollektiv“ (Erdur, 2018, S. 30) der französischen Schule trug die Idee 
einer epistemologischen Arbeitsweise in den Werken von Michel Foucault, Michel 
Serres, Pierre Bourdieu und Louis Althusser weiter und, ohne hier eine radikale 

 
1 In der Nennung hier wird, da es bei Bachelard auch keine begriffliche Unterscheidung gibt, nicht auf 
die in der geschichtsdidaktischen Disziplin verwiesene Differenz zwischen Vergangenheit und Ge-
schichte verwiesen. Der hier angegebene Ansatz geht von keinem direkten Unterschied aus.  
2  In einer Masterarbeit von Tanja Eigner-Grassmug, macht sie unter dem Titel „Geist als Wirklichkeit 
und Möglichkeit“ auf den Unterschied zwischen einer französisch-phänomenologischen und einer 
deutsch-phänomenologischen Schule am Beispiel zwischen Husserl und Bachelard aufmerksam. Sie 
schreibt: „Bachelard wollte durchaus eine von Vernunft getragene Wissenschaft beschreiben, jedoch 
wollte er die Vernunft dabei nicht als Universalprinzip verstanden wissen, denn vielmehr als einen sich 
entfaltenden Prozess, der jedoch als rationaler vielmehr Kulturprinzip als (logisches) Universalprinzip 
ist. Rationalität wird so zu einem praktischen Phänomen der Menschheitsgeschichte, das sich mit den 
Anforderungen der wissenschaftlichen Fragen mitentwickelte und diese erst im Tun expliziert.“ (2019, 
S. 134) 



 Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 17 

Kategorisierung der einzelnen Autoren durchzuführen, stehen „[t]rotz ihrer Hete-
roginität die einzelnen Philosophien […] in einem wirkungsmächtigen homogenen 
Schulzusammenhang […]“ (Erdur, 2018, S. 36), der sich die Aufgabe stellte, die 
Strukturen menschlicher Erkenntnis theoretisch erfassbar zu machen. 

1.2. Historische Epistemologie  
Die Frage nach einer historischen Epistemologie scheint im Vergleich zu den An-
sätzen der populäreren Ideengeschichte in vielen Hinsichten überholt zu sein. Un-
tersuchungen der Wissens- und Ideengeschichte muten auf den ersten Blick so an, 
die gleichen Motive wie jene der historischen Epistemologie zu haben. Auch Onur 
Erdur endet sein Werk Die epistemologischen Jahre mit den Worten: „In dieser Per-
spektive kommen die epistemologischen Jahre der französischen Philosophie 
schliesslich einer Genealogie dessen gleich, was man heute ‚Wissensgeschichte‘ 
nennt“ (Erdur, 2018, S. 358). Auch wenn sich ein historischer Zusammenhang zwi-
schen den beiden Richtungen eventuell konstruieren lässt, so unterscheiden sie 
sich doch insbesondere in Bezug auf die Motive und Methodologie deutlich vonei-
nander.  

Lorraine Daston, eine amerikanische Wissenschaftshistorikerin, die mit ihren Wer-
ken Grundbegriffe wie Objektivität und Rationalität epistemisch untersuchte, be-
schreibt den grundlegenden Unterschied zwischen der Ideengeschichte und der 
historischen Epistemologie wie folgt:  

Historical epistemology can be (indeed, must be) instantiated by the history of ideas, 
but it poses a different kind of question: not the history of this or that particular use 
of, say, infinitesimals in the mathematical demonstrations of the sixteenth and sev-
enteenth centuries, but the history of changing forms and standards of mathematical 
demonstration during this period; not the history of the establishment of this or that 
empirical fact in, say, the physiology of the mid-ninteenth century, but rather the 
history of competing forms of facticity – statistical, experimental, and other – in the 
physiological institutes and laboratories circa 1870; not the historical judgment as to 
whether, this or that discipline has attained objectivity, and if so, when and how, but 
rather a historical investigation into the multiple meanings and scientific manifesta-
tions of objectivity. (Daston, 1994, S. 282–283) 

Für Lorraine Daston hat die historische Epistemologie nicht nur zum Ziel darzule-
gen, wie die Voraussetzungen von Ideengängen, also wie ein gewisses Denken ei-
nerseits etabliert wurde und wie dieses zu bestimmten Schlussfolgerungen führte, 
sondern die historische Epistemologie habe ebenfalls einen kritischen Blick auf die 
Vorstellung der in der Ideengeschichte angenommenen Kontinuität von Ideen zu 



18  Der Begriff der Epistemologie in der Wissenschaftsgeschichte 

werfen. Daston argumentiert, dass es zwar möglich wäre, dass gewisse Ähnlichkei-
ten in Ideen über Jahrhunderte ersichtlich seien, jedoch würde diese Kontinuität 
fraglich, sobald man die theoretischen Grundannahmen von „argument, explana-
tion, and rationality“ (Daston, 1994, S. 283) hinter den dargelegten Konzeptionen 
ersichtlich macht. So wie ein Satz seine Wörter braucht, um Sinn zu machen, so 
braucht die Idee auch ihren Kontext – die Idee sei aus dieser Perspektive daher nur 
kritisch als Konstante zu betrachten. 

In diesem Sinne macht es sich die historische Epistemologie zur Aufgabe, eine be-
sondere geschichtliche Untersuchung von Ideen durchzuführen. Wie bei Bachelard 
schon angemerkt wurde, ist es der Ansatz dieser Richtung, die „Tatsachen als 
Ideen“ (Bachelard, 1978, S. 51) anzunehmen und sie mit dieser Grundlage einer the-
oretisch-historischen Analyse zu unterziehen. Der ganze Kern der historischen 
Epistemologie beruht auf der Vorstellung, dass jedes Wissen oder jegliche Grund-
lage, auf die sich eine Wissenschaft stützt, zu gewissen Schlussfolgerungen führt. 
Die Praxis der historischen Epistemologie besteht darin, Begriffe, Kategorien 
und/oder Theorien von Wissenschaften unter einer kritischen Lupe zu betrachten 
und ihre Darlegung historisch-epistemisch zu ergründen (vgl. Albrecht et al., 2016, 
S. 137 ff.).



TEIL 2:           
EINE HISTORISIERUNG 
JÖRN RÜSENS 



1. (M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik  
Unabhängig von den wissenschaftlichen Mitteln, die zum Verfassen einer histori-
schen Arbeit herangezogen werden, von der Ebene theoretischer Reflexivität und 
dem Maß an Genauigkeit, mit dem man versucht, vergangene Geschehnisse zu re-
konstruieren, scheint es eine Konstante im historischen Erzählen zu geben: Dar-
stellungen bleiben eine Geschichte von jemandem für jemandem erzählt (vgl. 
Heuer, 2021, S. 39). Sie bleiben eine Geschichte, die durch den Blick und den Zielen 
ihres:r Autors:in gekennzeichnet ist. Ein erzähltes Produkt, das die Stadien eines 
„Subjektivierungsprozesses“ (Etzemüller, 2019, S. 17) des Individuums, das heißt, 
die Entwicklungen von einem Irgendwer zu Jemandem in der Wissenschaft mitge-
staltet und festlegt. Sie sind Teil einer Praxis, Teil einer heranwachsenden Persona, 
die sich an ein soziales Feld anpassen will (vgl. Arnold, 2004, S. 22 f.). Sie sind im 
wahrsten Sinne des Wortes Aspekte einer Performanz, die mit der anerkannten oder 
abgelehnten Qualität der Arbeit in Verbindung steht: „Ohne inhaltliche Qualitäten 
macht Performanz wenig Sinn, doch ohne Performanz hat inhaltliche Qualität 
kaum Chancen“ (Etzemüller, 2019, S. 14). Wissenschaft bleibt dieser Argumenta-
tion zufolge etwas, was Wissenschaftler:innen tun; sie bleibt eine Praxis (vgl. etwa 
Rieger-Ladich, 2017, S. 315–325). 

Wenn nun versucht wird, (m)eine Geschichte des geschichtsdidaktischen Faches 
zu verfassen, beruht dieses Verfassen auf gewissen praxistheoretischen Vorausset-
zungen. Eine Arbeit wird aus einer Haltung heraus geschrieben, welche „[…] die 
aktive Präsenz früherer Erfahrungen in der Gegenwart [gewährleistet], indem sich 
diese in Form von Wahrnehmungs-, Denk-, Bewertungs- und Handlungsschemata 
niederschlagen“ (Arnold, 2004, S. 23). Die Erzählinstanz ist in diesem Sinne von ih-
ren Sozialisationen geprägt worden und trägt Erfahrungen in dauernder Anpassung 
an ein soziales Feld mit sich: „Geschichte zu erzählen setzt die Positionierungen der 
erzählenden Akteur:innen immer schon voraus“ (Heuer, 2019, S. 39). Seien es er-
lebte Ablehnungen oder Zustimmungen von Ideen, das repetitive Hören und Lesen 
von Begrifflichkeiten und Sätzen; seien es Begegnungen von vorerst fremden oder 
im Feld als sozial konform geltenden Handlungsmustern, die sich im Deuten und 
Denken des erzählenden Subjekts einbürgern: Erkenntnisse werden in diesem Kon-
text primär als Ergebnis sozialer Tätigkeiten ersichtlich.3  

 
3 „Deshalb ist das Erkennen kein individueller Prozeß eines theoretischen ‚Bewußtseins überhaupt‘; es 
ist Ergebnis sozialer Tätigkeit, da der jeweilige Erkenntnisbestand die einem Individuum gezogenen 
Grenzen überschneidet.“ (Fleck, 1980, S. 54). 



 (M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik 21 

Die Wahl, nun über die historische Position und die Episteme des theoretischen 
Werkes von Jörn Rüsen zu schreiben, ist daher als Folge einer Praxis getroffen wor-
den (vgl. Spoerhase & Martus, 2022). Das Erscheinen Rüsens – vor allem in Form 
von Verweisen als Lieferant für Begriffsdefinitionen, theoretische Konzepte, Mo-
delle etc. – kann wohl als typisch für die geschichtsdidaktische Literatur gelten: Der 
Rüsen der Geschichtsdidaktik ist präsent: „Einer der Gründungstheoretiker der mo-
dernen Geschichtsdidaktik und mit seinen Texten bis heute für jede Einführungs-
veranstaltung relevanter Vater unserer Disziplin ist Jörn Rüsen“ (Brüning & Grewe, 
2020, S. 311). Seine Stellung als Gründungstheoretiker und Vater der Disziplin kann 
allerdings auch bestritten werden; mit dem gleichen Argument auch die Sinnhaf-
tigkeit des Schreibens einer Arbeit über ihn und sein Werk.  

Man hätte sich im Zuge dieser Arbeit nämlich auch andere Protagonist:innen der 
Geschichtsdidaktik näher ansehen können, ihre theoretischen Werke analysieren 
und historisch-philosophisch kontextualisieren können. Man hätte anstatt Einzel-
personen auch Zeitschriften oder Ereignisse in den Vordergrund rücken können, 
sie einer inhaltlich-sozialtheoretischen Analyse unterziehen und somit zum Bei-
spiel mehr über die sozialen Dynamiken von gewissen Arbeitsgruppen erfahren 
können, statt sich an einem einzigen Menschen zu klammern, da „[…] für die Wis-
senschaftsgeschichte […] eine Beschränkung auf die ‚großen Individuen‘ nicht 
aus[reicht]“ (Kohli, 1981, S. 443).  

Es gibt kein Narrativ, dass die Gründe des Herausragens von Jörn Rüsens Werken 
in der Geschichtsdidaktik wirkungsgerecht und vollkommen erfassen kann. Auch 
die Zuschreibung Rüsens als der Vater der Geschichtsdidaktik ist für die Schilde-
rung einer komplexen Vielschichtigkeit der Etablierung einer Theorie und somit 
auch für die eines disziplinären „Diskursfeldes“ (Keller, 2003, S. 284 f.) zu kurz ge-
griffen. Die Geschichte, die hier erzählt werden sollte, bleibt ein Narrativ, welches 
einerseits aus einer vorgeprägten Perspektive kommt, sich andererseits allerdings 
erhofft, mehr Licht auf Schattenbereiche werfen zu können, die vorher nur ansatz-
weise thematisiert wurden (vgl. Heuer, Hasberg & Seidenfuß, 2020).  

Trotz des Nicht-Ausreichens, trotz des Bewusst-Seins, dass der Fokus auf Rüsen als 
Protagonist der Geschichtsdidaktik im wissenschaftshistorischen Sinne nur ansatz-
weise die Dynamiken und somit nur zum Teil eine Erklärung über das diskursive 
Feld der heutigen Geschichtsdidaktik liefern kann, spielt Rüsen als „großes Indivi-
duum“ in diesem „[…] Wissenschaftssystem im Verhältnis zur institutionellen Dy-
namik wohl eine größere Rolle als in den meisten andern gesellschaftlichen Berei-
chen […]“ (Kohli, 1981, S. 443). Seine theoretischen Auslegungen, die im geschichts-
didaktischen Diskurs omnipräsent sind, da sie in Handbücher, Einführungen, etc. 



22  (M)Eine Geschichte der Geschichtsdidaktik 

mehrfach angeführt werden, geben uns einen Hinweis auf ihren Einfluss in der 
theoretischen Welt der Disziplin. Sie sind ein erster Schritt zu einem Verständnis 
geschichtsdidaktischer Grundlagen.  

Diese Publikation versucht die Frage nach dem diskursiven Feld zu stellen. Es wird 
nach den Grundregeln, nach der Sprache, nach Konstellationen bzw. epistemi-
schen Kulturen der geschichtsdidaktischen Disziplin geforscht, die anhand von 
Grundbegriffen wie Geschichtsbewusstsein, Geschichtskultur, Orientierung und Narra-
tivität in ihrer sozial-theoretischen Verwendung dargelegt werden können. Sie 
selbst sind Hinweise zu einem theoretischen Denkkollektiv, zu Epistemen, zu diszip-
linären Wissensordnungen (vgl. Heuer, 2021, S. 36 f.), welche die Möglichkeiten 
und Grenzen des geschichtsdidaktischen Diskursfeldes bestimmen. Ziel des folgen-
den Kapitels ist es, die historischen Grundvoraussetzungen eines Denkschemas er-
sichtlich zu machen. Es erzählt eine Geschichte Jörn Rüsens und seiner epistemi-
schen Position in der geschichtsdidaktischen Welt als Begriffslieferant und Akteur, 
der dazu beitrug, dass sich gewisse Strukturen des Diskurses in der Disziplin fest-
setzten. Ihm soll in dieser Hinsicht nicht der Titel des „Vaters“ (Brüning & Grewe, 
2020, S. 311) allen theoretischen Denkens der Geschichtsdidaktik reflexionslos zu-
geschrieben werden. Er bleibt ebenso einer unter vielen, Vätern und Müttern, sowie 
die hier verfasste Geschichte eine unter vielen sein wird.



2. Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–
1974) 
Jörn Rüsens (*1938) Anfang einer akademischen Karriere kann mit der Verfassung 
seiner Dissertation über Johann Gustav Droysens Geschichtsphilosophie Begriffene 
Geschichte (vgl. Rüsen, 1969) gesetzt werden, welche er unter der Betreuung des His-
torikers Theodor Schieder (1908–1984) schrieb. Die Begriffene Geschichte als Beginn 
zu kategorisieren ist vor allem dadurch begründbar, dass das Werk von 1966 die 
ersten Hinweise über die Grundlagen des Gedankengerüsts Rüsens gibt, die auch 
schriftlich formuliert wurden.  

Rüsens Dissertation erzählt uns viele Geschichten. Zunächst finden wir frühe Aus-
einandersetzungen mit geschichtstheoretischen Grundfragen seiner Zeit, wie Fra-
gen nach der Gegenwart, nach der historischen Vernunft und vor allem nach der 
historisch-theoretischen Krise, die typisch für die Nachkriegsgenerationen waren 
(vgl. Rüsen, 1969, S. 9 f.; Chun, 2009). Daneben – und das ist wohl der entscheidende 
Punkt für diesen Band – verrät uns die Dissertation vieles über seine ersten Inspi-
rationsobjekte. Die Begriffene Geschichte ist eine Manifestation seiner wissenssozio-
logischen Beziehungen und theoretischen Grundgedanken, die ihn sein ganzes aka-
demisches Leben lang begleiten werden. Es werden daher auch noch 50 Jahre nach 
der Verfassung seiner Dissertation, die Persönlichkeiten Droysen und Hegel in ih-
ren geschichtstheoretischen Auslegungen, vielleicht vorerst verdeckt, aber den-
noch präsent, im Vordergrund stehen. Schon allein das Vorwort offenbart uns, wel-
che Protagonist:innen sein frühes akademisches Wirken beeinflusst haben: Theo-
dor Schieder und Günter Rohrmoser (vgl. Rüsen, 1969, S. 7). 

Im folgenden Abschnitt wird der akademische Werdegang Jörn Rüsens bis zur Er-
langung seiner Stelle in Bochum im Jahr 1974 thematisiert. Auf diesem Wege soll 
versucht werden, Rüsens theoretisches Denken in seinen frühen Jahren zurückzu-
verfolgen und eine epistemische Geschichte zu erzählen, die den Rahmen, in dem 
seine theoretische Arbeit „Grundzüge einer Historik“ verfasst wurde, strukturell 
darlegen soll. Dabei wird der These nachgegangen, dass Rüsens theoretische 
Grundlage aus einer in der Nachkriegszeit entstandenen Theoriediskussion ent-
standen ist, die sich bis in die 1950er Jahre erstreckte und nicht nur inhaltlich, son-
dern vor allem strukturell den Argumentationscharakter seiner akademischen 
Werke geformt hat. 



24  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

2.1. Theodor Schieder: Historiker des 20. Jahrhunderts (ca. 1958–
1966) 
Jörn Rüsens Doktorvater Theodor Schieder (1908–1984) war vor allem für seine 
Rolle als Rektor der Universität Köln (ab 1962) und für sein Wirken ebendort als 
Ordinarius für Mittlere und Neuere Geschichte bekannt, aus welcher er von 1948–
1976 bis zu seiner Emeritierung tätig war. Schieder war von 1967 bis 1972 Vorsitzen-
der des Verbandes der Historiker in Deutschland, Herausgeber der Historischen 
Zeitschrift und war Mitherausgeber des siebenbändigen Handbuches der Europäi-
schen Geschichte. Während der Kriegszeit war er in Königsberg wissenschaftlich 
tätig, wo er 1933 mit seiner Dissertation Die Kleindeutsche Partei in Bayern in den 
Kämpfen um die nationale Einheit promovierte und 1939 dann mit seinem Werk Deut-
scher Geist und ständische Freiheit im Weichsellande auch die Habilitation ablegte. Ihm 
wurde 1942 die Rolle des Dekans der philosophischen Fakultät anvertraut, welche 
er bis zu seiner Flucht nach Köln besetzte (vgl. Rektorenportrait Universität Köln 
o.A.). 

Jörn Rüsen kam schon früh mit Schieder in Kontakt, da er, nach einem Seminar 
während seiner Studienzeit bei ihm eine Stelle als studentische Hilfskraft angebo-
ten bekam (vgl. Sandkühler, 2014, S. 258). Obwohl sich Rüsen primär für philoso-
phisch-theoretische Fragestellungen interessierte und in Interviews mehrmals er-
wähnte, dass Geschichte überhaupt nicht sein „Lieblingsfach“ (Sandkühler, 2014, 
S. 258) war, blieb er trotz allem in diesem Feld verhaftet. Theodor Schieder war sei-
ner Auslegung nach für geschichtstheoretische Themen offen gewesen und betrieb 
selbst auch Forschungen in diesem Bereich, sodass Rüsen einen Anschluss an die 
Geschichtswissenschaft fand.4  

Innerhalb der Geschichtsdidaktik ist die Position von Theodor Schieder ebenfalls 
nicht zu unterschätzen. Neben seinen Einflüssen auf die Bielefelder Schule, die vor 
allem durch seine Vorhaben, eine sozialstrukturalistische Geschichtswissenschaft 
durchzusetzen, geprägt wurde, und diese Denkrichtung auch Einfluss auf das Den-
ken der geschichtsdidaktischen Disziplin hatte (vgl. Süssmuth, 1991, S. 22), taucht 
Schieder auch als Person selbst beim Prozess der Historisierung einiger Geschichts-
didaktiker:innen auf. Entweder in Form von Verweisen in Literaturverzeichnissen, 
als Doktorvater, wie es zum Beispiel bei Jörn Rüsen der Fall war, oder als naheste-
hender Kollege anderer Professoren, wie zum Beispiel bei Kurt von Raumer, der 
Doktorvater Karl-Ernst Jeismanns (vgl. z. B. v. Raumer & Schieder, 1943). Theodor 

 
4 Schieder plädierte zum Beispiel für ein soziologisch fokussiertes Geschichtsbewusstsein, auf das auch 
später der Geschichtsdidaktiker Karl-Ernst Jeismann Bezug nahm (vgl. z. B. Schieder, 1975, S. 188–207 
u. vgl. Jeismann, 1980, S. 220 f.). 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 25 

Schieder war eine prägende Figur für die Geschichtswissenschaft des 20. Jahrhun-
derts, die in ihrem Wirken zur Etablierung eines wissenschaftlichen Diskursfeldes 
nicht ignoriert werden sollte. Mehr noch, so sind Persönlichkeiten wie Theodor 
Schieder, die zu ihrer Zeit über große institutionelle Macht verfügten, zu einem er-
heblichen Teil auch für die sozialen und somit auch für die epistemischen Konstel-
lationen der Geschichtswissenschaft im 20. Jahrhundert mitverantwortlich (vgl. 
Nonn, 2013, S. 255; Sandkühler, 2014, S. 259). 

Wie Jörn Rüsen im Interview mit Thomas Sandkühler erwähnte, habe sein Doktor-
vater ihn dazu motiviert, sich vor allem mit den Schriften Jacob Burckhardts, ein 
Kulturwissenschaftler des 19. Jahrhunderts, auseinanderzusetzen (vgl. Sandkühler, 
2014, S. 168). Die Begeisterung für Jacob Burckhardts Werke hatte in der deutschen 
Geschichtswissenschaft schon eine anhaltende Tradition, die in der Nachkriegszeit 
ihren Höhepunkt erreichte: Friedrich Meinecke postulierte schon 1948 eine Wende 
in der geschichtstheoretischen Diskussion, indem er im Vergleich zwischen den 
theoretischen Auslegungen von Leopold von Ranke und Jacob Burckhardt, die „[…] 
Überlegenheit Burckhardts im Urteil über Gegenwart und Zukunft […]“ (Meinecke, 
1948, S. 5) bestimmte und für ein Geschichtsbild plädierte, das nicht mehr von 
machtstaatlichen Gedanken, wie es zur Zeit des Nationalsozialismus der Fall war, 
dominiert sei (vgl. Chun, 2000, S. 64 f.; vgl. Rüsen, 1990, S. 59). Daraufhin wurde 
Burckhardt, etwa durch Theodor Schieders (vgl. z. B. Schieder, 1950), Reinhart Ko-
sellecks (vgl. z. B. Koselleck, 2003, S. 175) und anderer (vgl. Hacke, 2006, S. 58) An-
knüpfung an bzw. ähnlicher Anschauung von Meineckes Argument, zum An-
schlusspunkt einer neuen Geschichtstheorie.  

Schieder sah in Burckhardts Auslegungen Potential und betonte die Möglichkeit, 
aus Burckhardts Auffassung heraus, Geschichte als ständigen Kontinuitätsbruch zu 
betrachten. Anhand einer „Phänomenologie der historischen Krise“ (Schieder, 
1950, S. 428) belegte er diesen Kontinuitätsbruch als grundsätzliches Merkmal der 
Moderne (vgl. Chun, 2000, S. 60). In diesem Sinne wurden Veränderungen und Brü-
che zu einer prinzipiellen Eigenschaft historischer Betrachtungen, die auch Teil ei-
nes „erneuerten Geschichtsbewusstsein[s]“ (Schieder, 1975) wurde. Die Philoso-
phie der Diskontinuität wurde ab diesem Zeitpunkt als „[…] eine allgemeine Katego-
rie des geschichtlichen Denkens heute […]“ (Schieder, 1961, S. 1–2) betrachtet, wel-
che wiederum auch auf Jörn Rüsen und später auch bei der Konzipierung eines ge-
schichtsdidaktischen Paradigmas Einfluss haben wird. 

Die 1940er- bis 1960er- Jahre beschrieb Rüsen selbst in seinen wissenschaftshisto-
rischen Studien als eine Zeit des „erneuerten Historismus“ (Rüsen, 1990, S. 57), die 



26  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

ein Gebiet hervorbrachte, das sich die Frage nach der Bedeutung des geschichts-
wissenschaftlichen Wissens für die gesellschaftliche Praxis stellte (vgl. Rüsen, 1990, 
S. 60 f.). Diese Periode war für die deutsche Geschichtswissenschaft die Zeit in der 
versucht wurde, auf die Erkenntnis hin, dass Vergangenheiten primär von Brüchen 
und Diskontinuitäten gekennzeichnet sind, einen differenzierten Blick auf die Ge-
schichte zu werfen und eine Theorie zu ergründen, die diese Diskontinuitäten er-
sichtlich und relevant machen konnte. Es wurde, und dies kann auch mit den Er-
fahrungen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Verbindung gebracht werden, 
Wert auf eine Interpretation von Zeiterfahrungen gelegt, die in der Lage ist, die Be-
wegung, also das Instabile und Diskontinuierliche selbst als Sinneigenschaft der Ge-
schichte zu betrachten.  

Während einige Jahre zuvor der vollkommene Sinn der Geschichte in der Bestätigung 
eines national(-sozialistisch)en Weltbildes lag, musste nach dem Zweiten Weltkrieg 
der Sinn in der Struktur einer Dissonanz begründet werden, die weg von einer in-
haltlich entwicklungsbedeutenden Sinnzuschreibung lag. Plötzlich reichten Argu-
mente der Kontinuität und Ordnung für die Geschichtsbetrachtung nicht mehr: 
„Die Erfahrung der Diskontinuität [des 20. Jahrhunderts] zwingt dazu, das Ver-
ständnis von Kontinuität zu relativieren und Kontinuität wie Diskontinuität auf den 
höheren, umfassenderen Begriff der Zeit zu beziehen.“ (Baumgartner, 1972, S. 20) 
Es musste eine Theorie vorgelegt werden, die das Dynamische der Zeit zum Vor-
schein brachte, ohne sich mit dem zu relativieren, das heißt, ohne sich selbst durch 
die Betonung der Ansammlung von unvorhersehbaren Wandlungen in der Zeit zu 
entmächtigen. 

Genau an dieser Stelle kam für Schieder und seine Kollegen das Werk Jacob Burck-
hardts [und auch Johann Gustav Droysens] ins Spiel. Burkhardt gab den geschichts-
theoretisch Interessierten die Möglichkeit und das Sprachgerüst über komplexe Ge-
füge zu sprechen, die nicht primär auf Gesetzmäßigkeiten der Kontinuität, im Sinne 
von Entwicklungen und metaphysischen Grundlagen, beruhten, sondern tatsäch-
lich das Diskontinuierliche, nämlich die Krise und die Wandlung selbst, als Haupt-
merkmal einer reflektierten historischen Betrachtung theoretisch darlegten. Dazu 
Hans-Michael Baumgartner:  

Der Begriff der Kontinuität erwächst also wie schon bei Droysen aus einer Auseinan-
dersetzung mit Hegel, speziell mit dem Hegelschen Entwicklungsbegriff und gründet 
in Burckhardts Erfahrung des rapiden Traditionszerfalls […]. Somit repräsentiert die 
Kontinuitätsvorstellung bei Burckhardt ein gegen die Geschichtsspekulation entwor-
fenes, mithin depotenziertes Konzept von Geschichte, deren Mittelpunkt der dul-
dende, strebende und handelnde Mensch ist, „wie er ist und immer war und sein 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 27 

wird.“ Als Bedingung dafür, das Konstante, Typische im geschichtswissenschaftli-
chen Wandel meditierend erkennen zu können, bewahrt zwar Kontinuität den Bezug 
zum unvergänglichen, aber wandelbaren Geist und formuliert auf diese Weise eine 
Partizipation des Vergänglichen am Unvergänglichen, sie ist aber nicht mehr wie He-
gels Entwicklungsbegriff Prinzip historischer Erklärung, sondern letzter Ermögli-
chungsgrund geschichtlicher Kontemplation. Sie ist nicht mehr metaphysische Kate-
gorie eines objektiven Prozesses des Geistes, sondern im Interesse des Menschen an 
seine Dauer und an der Tradition seiner geistigen Erinnerungen und Erfahrungen 
begründetes Postulat des historischen Bewußtseins. […] Geschichte als Kontinuität 
ist auch hier kritisch restringierte Geschichte, ihr Ort weniger die objektive Realität 
und deren Kategorien als die Postulatorik des endlichen geschichtebildenden Bewußt-
seins. (Baumgartner, 1972, S. 81–83)  

In Anbetracht dieser theoretischen Auseinandersetzungen, kann man Rüsens Inte-
resse an Jacob Burckhardt in seinen Schriften begründen und zeigen, dass ihn seine 
Arbeit als studentische Hilfskraft bei Schieder in den 1960er-Jahren theoretisch 
stark geprägt haben muss. Wie auch später in dieser Publikation näher herausge-
arbeitet werden wird, wurde Jacob Burckhardts Werk zur Grundlage der Grund-
züge Rüsens und begründete mit seinen Darlegungen eine Theorie, die dynamisch 
und wandelbar ist, allerdings auf einer einzigen Konstante beruht. Diese Vermitt-
lung kann als Theodor Schieders Beitrag zu Rüsens Gedankengebäude interpretiert 
werden. 

2.1.1. Exkurs: Theodor Schieder im Nationalsozialismus 
Theodor Schieder ist keine unumstrittene Figur. Götz Aly beschrieb in mehreren 
seiner Texten die Rolle Theodor Schieders während des Nationalsozialismus und 
„warnte“ (Aly, 1999, S. 169) sogar in einem Kapitel seines Buches mit dem Titel Rück-
wärtsgewandte Propheten vor den problematischen Anfängen der deutschen Zeitge-
schichtsforschung. Er behauptete, dass die Arbeiten Schieders und Werner Conzes, 
ebenfalls ein einflussreicher Historiker, in der Zeit des Nationalsozialismus als 
„Vorstufen der physischen Vernichtung“ (Schulze & Oexle, 1999, S. 163) zu verste-
hen wären:  

Beide (Theodor Schieder und Werner Conze) haben auf ihre Weise und professionell 
– als gut ausgebildete Historiker eben – am Menschheitsverbrechen Holocaust mitge-
wirkt. Schieder propagierte den Krieg und die Vorstellung von der rassisch definierten 
Nation; er plädierte für die gewaltsame Germanisierung immer größerer erobertet 
Regionen und schrieb einen Teil seiner Texte ausschließlich für den exekutiven Ge-



28  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

brauch. Er und Conze qualifizierten die Juden als Störfaktoren, Schmarotzer und ge-
fährliche innere Feinde; beide machten klar, daß ihre Diskriminierung und Ghettoi-
sierung […] als positive Maßnahme gesehen werde; beide schlugen vor, staatliche ge-
steuerte Bevölkerungsverschiebungen oder Massenvertreibungen zu Lasten der Juden 
ins Werk zu setzen und die jüdischen Minderheiten deshalb aus den betreffenden Ge-
bieten vollständig zu entfernen. Beide ließen die Frage nach dem Wohin offen. 
(Schulze & Oexle, 1999, S. 177–178) 

Die Verwicklungen Theodor Schieders in den Nationalsozialismus können und soll-
ten in einer theoretischen Arbeit nicht ignoriert werden. Es stellt sich beim Heraus-
arbeiten von Texten solcher Protagonist:innen nämlich immer die Frage, inwieweit 
der Nationalsozialismus auf ihre Sichtweisen und Auslegungen Einfluss hatte und 
inwieweit die Ideologie als gewisses Echo in ihren Gedankengebäuden wiederzu-
finden ist.  

Die Aufgabe dieses Bandes ist jedoch nicht ein Urteil darüber zu fällen, ob man es, 
in Bezug auf Schieder und Rüsen, mit moralisch verwerflichen theoretischen 
Grundlagen zu tun hat und ob diese alleinig aufgrund ihrer historischen Beziehun-
gen zu Überzeugungen, die im Nationalsozialismus vertreten wurden, verworfen 
werden sollten. Es geht in dieser Publikation trotz der Hoffnung gewisser Kriti-
ker:innen5 nicht darum, Jörn Rüsens theoretisches Werk durch die Anschuldigun-
gen an und den direkten Bezug zu Theodor Schieder zu relativieren und es mit den 
Insignien des Nationalsozialismus zu brandmarken. Jede theoretische Arbeit muss 
mit einem kritischen Blick gelesen werden, um Schlussfolgerungen nicht als logi-
sche Selbstverständlichkeiten, sondern als Konsequenzen sozial bedingter Prämis-
sen wahrnehmen zu können. Das Ziel dieser Publikation ist eine historisch-episte-
mische Nachverfolgung eines Theoriekonstrukts, die die Grundlagen Rüsens in ei-
nem differenzierten Licht zeigen soll. Es ist ein Versuch, das Gedankengebäude so 
zu konkretisieren, dass die Kontextualisierungen seiner Entstehung herausgearbei-
tet und somit auch die theoretischen Potentiale bestimmt werden können.  

Man kommt der Tatsache nicht umhin, dass viele, wenn nicht alle deutschen 
Werke, die kurz vor und nach 1945 entstanden sind, auf gewisse Art und Weise von 
einem im Nationalsozialismus präsenten Paradigma geprägt worden sind. Selbst-
verständlich stößt man bei der historischen Rückverfolgung deutschsprachiger 
Wissenschaftstheorien der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts auf die Zeit des Na-
tionalsozialismus. Es sollte in diesem Sinne bei der Analyse allerdings auch nicht 

 
5 Es ist sehr schwer schriftlich auf diese Hoffnung zu verweisen, da sich keine Werke finden lassen, die 
explizit dieses Vorhaben formulieren. Allerdings gab es bei der Vorstellung dieser Thesen immer wieder 
Reaktionen von Personen, die sich einen gewissen Sturz von Rüsens zu erhoffen schienen und gerne die 
Verbindung von Rüsen zu einem ehemaligen Nationalsozialisten betonten. 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 29 

die Nachkriegszeit vergessen werden, deren Bewusstsein, wie vorher schon ange-
deutet, natürlich noch stark vom Nationalsozialismus geprägt, aber in vielen Hin-
sichten eines war, das für Veränderung und im Sinne der Diskontinuität agierte und 
somit auch in seiner Form ein anderes war (vgl. Sandkühler, 2009, S. 9–29). 

Die Brüche, die im 20. Jahrhundert in Deutschland erlebt wurden, wurden in der 
deutsch-geschichtswissenschaftlichen Nachkriegszeit zu einer festen Allgemein-
grundlage historischer Theorien, die sich in den damaligen Versuchen Geschichte 
neu auszulegen wiederfinden lassen (vgl. Chun, 2000). Sogar, wenn die Wurzeln ge-
wisser theoretischer Begriffsbildungen bis zur Zeit des Nationalsozialismus zurück-
verfolgt werden können, bleibt die Konklusion bzw. die Ansicht, dass dadurch auch 
die aus dieser Zeit hervorgebrachten Theorie gänzlich mit einer nationalsozialisti-
schen Ideologie vereinbar wäre, fragwürdig:    

Theodor Schieders Interesse an sozial- und kulturwissenschaftlichen Fragestellun-
gen kann zum Beispiel auf seine frühen Werke, die zur Zeit des Nationalsozialismus 
entstanden sind, zurückgeführt werden (vgl. Aly, 1999, S. 157). Dass das Sozialwis-
senschaftliche im Nationalsozialismus ein wichtiges Thema war und dass die ersten 
Ansätze einer deutschen Sozialgeschichtsschreibung, unter dem nationalsozialisti-
schen Regime Volksgeschichte genannt in dieser Zeit platziert werden können, ist 
empirisch belegbar (vgl. Aly, 1999, S. 157–161 f.; Chun, 2000, S. 60 ff.). Allerdings ist 
das Interesse an der Sozialgeschichte im 20. Jahrhundert nicht nur in Deutschland, 
sondern zur gleichen Zeit auch in Frankreich und England omnipräsent gewesen 
und erlangte dann vor allem in seiner marxistisch-gesellschaftstheoretischen Aus-
legung in den 1960er Jahren einen Höhepunkt (vgl. Raphael, 2003, S. 173 f.). Das 
Interesse an Sozialtheorien alleinig als Präparat des Nationalsozialismus zu charak-
terisieren wäre daher zu einseitig gedacht.6 Auch erfordert die Auseinandersetzung 
mit dem nationalsozialistischen Paradigma eine Reflexivität darüber, dass „die“ 
Ideologie des Nationalsozialismus vielschichtig und in manchen Hinsichten auch 
widersprüchlich ist: „Wie es nicht die Philosophie des Nationalsozialismus gibt, 
gibt es auch nicht die eine Motivation zum Philosophieren im Nationalsozialismus 
[…] wer die Philosophie des Nationalsozialismus etablieren will, scheitert.“ (Sand-
kühler, 2009, S. 16 f.)  

 
6 Vgl. auch die Rezension von Jin Sung Chuns Werk von Wehler, H.-U. (2001). „Und er stellt sich auch 
nicht der Frage, warum das konjunkturelle Interesse an der Strukturgeschichte - letztlich eine leere Be-
griffshülse - so schnell erlosch, als die emphatisch aufgewertete und fraglos mit zahlreichen strukturge-
schichtlichen Annahmen operierende ‚Sozialgeschichte‘ (auch bei Brunner, Conze, Schieder) an ihre 
Stelle trat. Daß diese neue Sozialgeschichte im Wesentlichen nicht aus dem Umfeld der ‚Volksge-
schichte‘ stammte, sondern von Weber, Marx, Hintze und Hans Rosenberg inspiriert wurde, liegt für 
jeden Sachkundigen auf der Hand, bleibt aber vorerst noch ein Gegenstand der eingangs erwähnten 
Debatte.“ 



30  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

Es ist klar, dass Theodor Schieder im Nationalsozialismus ein höchst problemati-
scher Wissenschaftler ist, der sich in seinen historischen Arbeiten stark für die Ver-
treibung aussprach und der in diesem Sinne sehr wohl dem Titel eines „Vorläufers 
der Vernichtung“ (Aly, 1999) gerecht ist. Und so sollte auch der Schieder der Nach-
kriegszeit mit diesem Wissen strikt in seinem Wirken unter die Lupe genommen 
und hinterfragt werden.  

Man kann allerdings auch die These in Erwägung ziehen, dass Schieder in der Nach-
kriegszeit unter anderen Voraussetzungen schrieb, sprach und wissenschaftlich tä-
tig war (vgl. Chun, 2000, 61 ff.). Dies soll nicht als eine Relativierung seines früheren 
Wirkens interpretiert werden, oder den kompletten Ausschluss nationalsozialisti-
schen Denkens in der Nachkriegszeit suggerieren. Allerdings ermöglicht diese An-
schauung für eine Sichtweise Raum zu geben, die den Erfolg und den Charakter 
seiner postulierten Strukturgeschichte nicht durch den alleinigen Verweis auf mög-
liche Ähnlichkeiten mit einer diktatur- und rassenbedingten „Volksgeschichte“ 
(Klimo, 1998), sondern durch die persönlichen Erfahrungen struktureller Macht-
ausübung im nationalsozialistischen Regime erklärt:  

Was erklärt die Erfolgskarriere der „Strukturgeschichte“? Sie beruhte zum großen 
Teil darauf, daß in der zeitgenössischen Geschichtswissenschaft die Einsicht unter-
schwellig bereits weit verbreitet war, man habe selber in den Jahrzehnten zwischen 
1930 und 1950 die gewaltige Macht anonymer Prozesse und Organisationen, den 
verselbständigten Einfluß übermächtiger "Strukturen" erfahren. Insofern erwies sich 
der Ruf nach Strukturgeschichte als eine konsensfähige, da auf den eigenen lebensge-
schichtlichen Erfahrungen beruhende Parole. (Wehler, 2001) 

Dass solch eine Ansicht durch Hans-Ulrich Wehler, einem der bedeutendsten Schü-
ler Theodor Schieders, vertreten wurde, der zusammen mit Jürgen Kocka und an-
deren die Bielefelder Schule gestiftet hat, die wiederum im Sinne von Schieders 
Strukturgeschichte forschte, ist kein Zufall. Wehlers Aussage ist daher auch nur mit 
Vorsicht zu genießen. Auch die Universität Köln schrieb auf ihre Website über ih-
ren ehemaligen Rektor: 

Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges erlebte Schieder eine tiefe Krise seines politi-
schen und historischen Denkens. Die Grundlage seines Wirkens als Professor an der 
Universität zu Köln orientierte sich fortan an dem skeptischen Geschichtsbild Jacob 
Burckhardts. Er gehört zu den Begründern einer methodisch reflektierten Sozial- und 
Strukturgeschichte in Deutschland, die wegen ihres innovativen Potenzials gerade 
für junge und häufig politisch linksstehende Nachwuchswissenschaftler sehr attrak-
tiv war und seinen Erfolg nach 1945 mitbegründete. (Rektorenportrait der Universi-
tät Köln, 2021) 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 31 

Es scheint, in Bezug zu Schieders Wirken immerwährend um die Frage zu gehen, 
inwieweit der Bruch nach 1945 tatsächlich als Bruch im Denken des Wissenschaftlers 
verstanden werden kann. Diese Frage soll im Kontext dieser Publikation vorerst 
nur mit der Anmerkung beantwortet werden, „[…] dass weitere Forschungen auf 
diesem Gebiet notwendig [sind] […]“ (Klimo, 1998). 

Welche Implikationen haben nun aber die obigen Ausführungen auf die Analyse 
Jörn Rüsens? Wie damit umgehen, dass sein Doktorvater in der Kriegszeit im Sinne 
des Nationalsozialismus gehandelt hat und dass dadurch vielleicht auch national-
sozialistische Ansätze in der Theorie des Doktorvaters präsent und in Jörn Rüsens 
Werken weitergegeben wurden? Petra Gehring, Professorin für Philosophie an der 
Technischen Universität Darmstadt hat auf eine ähnliche Frage Wie umgehen mit 
rassistischen, sexistischen und antisemitischen Inhalten in klassischen Werken der Deut-
schen Philosophie? in der Deutschen Zeitschrift für Philosophie eine folgende Ant-
wort gegeben: 

Tja, wie umgehen? Jedenfalls: Lesen! Sogar viel lesen, genau lesen, scharf hinsehen. 
Denn Lesen heißt keinesfalls ja, Gelesenes blind zu bejahen. Oder auch nur „aufzu-
werten“, wie es vermeintlich milde zuweilen ausgedrückt wird – als wäre philosophi-
sche Lektüre eine Art Agenda-Setting und das Zitieren darauf verpflichtet, nicht die 
Kurse der gegnerischen Währung nach oben zu treiben. Weder kann es unser Ernst 
sein, Autor*innen (zumal historische) auf den Index zu setzen, noch dürfen wir so 
tun, als dünsteten schon die Worte unliebsamer Theorien ein Kontaktgift aus. Philo-
sophie hat gegen Kontaktangst und Gifte aller Art (und gegen Kontaktschuldmythen 
übrigens auch) ein Universalmittel. Sie ist schon als Kind in einen Zaubertrank ge-
fallen. Sein Name ist Analyse. […] Was uns angeht, was wir kritisieren, müssen wir 
sehr gut kennen. (Gehring, 2021, S. 119) 

Lesen und analysieren; kennen, was man kritisiert. Kontaktangst überwinden und 
auf qualitative Skepsis hinarbeiten. Im Falle Jörn Rüsens heißt dies, sich vorerst auf 
die Texte einzulassen und mit Werkzeugen der Analyse zu versuchen, negativ und 
positiv, die Theorien in ein kritisches Licht zu stellen.  

2.2. Günter Rohrmoser: der christlich-konservative Sozialphilosoph 
(ca. 1958–1966) 
Neben Theodor Schieder schildert Jörn Rüsen in einem weiteren Interview, dass 
auch der Philosoph und Theologe Günter Rohrmoser (1927–2008) für ihn eine sehr 
prägende Persönlichkeit war. Rüsen nannte ihn den „faszinierendste[n] akademi-
sche[n] Lehrer“ (Van Reeth, 2022) den er je hatte und als solcher sprach er ihm auch 
in seiner Dissertation Dank aus (vgl. Rüsen, 1969, S. 7). 



32  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

Günter Rohrmoser gilt als Anhänger der sogenannten Ritter-Schule, die sich auch 
„Schule von Münster“ bzw. das Collegium philosophicum nannte (vgl. Böckenförde, 
1965; Hacke, 2017). Die Ritter-Schule wurde nach dem Schüler Ernst Cassirers, 
Joachim Ritter (1903–1974), benannt und hatte unter seinen (ausschließlich männ-
lichen) Anhängern Denker wie den Philosophen Hermann Lübbe, Robert Spae-
mann und Odo Marquard. Die Ritter-Schule wird meist insbesondere mit ihrem 
Projekt des Historischen Wörterbuchs der Philosophie, welches bis heute als eines der 
umfassendsten philosophischen Wörterbücher der Welt gilt (vgl. Schwabe o.A.), in 
Verbindung gebracht (vgl. Kranz, 2017). Das Collegium philosophicum hat seine erste 
Aufzeichnung im Vorlesungsverzeichnis der Universität Münster im Sommerse-
mester 1947, in der es als Privatissimum zu Husserls Logischen Untersuchungen auf-
genommen wurde (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 18). 

Das Interessensgebiet sowie die philosophischen Auslegungen der Anhänger der 
Münster Studenten wurden über die Jahre hindurch immer unterschiedlicher, so-
dass keine klare einheitliche philosophische Grundlage der Ritter-Schule definiert 
werden kann (Lübbe 2004, S. 59). Auch thematisch lassen sich nur einzelne Gemein-
samkeiten bei den meisten Mitgliedern bestimmen. Es schien zum Beispiel die Rit-
ter-Schüler eine grundlegende Skepsis und ein akademisches Vorgehen gegen die 
politisch links ausgerichtete „Frankfurter Schule“ (Lübbe 2004, S. 58 f.) zu verbin-
den, das vereinzelt in ihren Werken zum Ausdruck kommt (vgl. z. B. Rohrmoser, 
1970). In einer philosophischen Arbeit aus der DDR wurden diese Bemühungen, 
welche dort in den Kontext der Marxismus-Studien fielen, an die zum Beispiel Gün-
ter Rohrmoser mit dem Beitrag Stillstand der Dialektik. Grundpositionen expliziter und 
impliziter Marxismuskritik (Rohrmoser, 1968) kontribuierte und auch Joachim Ritter 
mit einem Text zu Hegels Rechtsphilosophie (vgl. Ritter, 1962) beitrug, als Teil eines 
Kreuzzug[s] der evangelischen Akademien gegen den Marxismus (Jahn & Berger, 1960) 
geschildert und die Autoren selbst als „Marxtöter“ (Jahn & Berger, 1960, S. 18) be-
schrieben. Die Mitglieder jedoch positionierten sich gegen diese Äußerungen ab-
lehnend und so betonte Hermann Lübbe zum Beispiel, dass die Ritter-Schüler zwar 
kritische Marxismusinterpretationen vertraten, diese aber  

[…] gelegentliche Gastauftritte an Universitäten des Ostblocks gar nicht [behinderten] 
[denn], [w]o der zu kämpfende Irrtum als wirksames Element der dialektisch zerspal-
tenen Weltverfassung theoretisch gewiss ist, bleibt es zur Stärkung der Kampfbereit-
schaft nützlich, diese Gewissheit dann und wann auch durch Anschauung leibhaftig 
präsenter Subjekte dieses Irrtums zu stabilisieren. (Lübbe, 2004, S. 66) 

Lübbe sah daher in der Kritik an ihren Marxismusinterpretationen keine ernstzu-
nehmende philosophische Würdigung, sondern ein Spiel des Politischen.  



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 33 

Joachim Ritter war den Berichten zufolge ein prägender Philosophieprofessor (vgl. 
Zorn, 2022, S. 39). Das Collegium Philosophicum soll sich als Gesprächskreis dadurch 
ausgezeichnet haben, dass gegensätzliche Positionen gleichermaßen zu Wort kom-
men konnten und Debatten somit breit geführt wurden (vgl. Zorn, 2022, S. 39; 
Ingenfeld, 2016, S. 26).  

Die philosophische Hegelinterpretation Joachim Ritters ist ambivalent, so ambiva-
lent wie die Realität der Gesellschaft, so ambivalent wie Hegel selbst. Dem entsprach 
die heterogene Zusammensetzung des ‚Collegium Philosophicum‘ Ritters, das Tho-
misten, evangelische Theologen, Positivisten, Logiker, Marxisten und Skeptiker im 
Gespräch vereinigte. Aber darin erscheint zugleich das Positive dieser Ambivalenz. 
(Spaemann, 1959, S. 312 f.) 

Ritter selbst galt als Hegelianer, als Wiederbeleber eines Neoaristotelismus und als 
Anthropologe, der vor allem auch an geschichtsphilosophischen Fragestellungen 
interessiert war (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 72 f.). Dieses Interesse gab er erfolgreich 
an einige seiner „Ritterianer“ (Hacke, 2006, S. 15) weiter, was sich zum Beispiel in 
den Werken von Hermann Lübbe und Odo Marquard niederschlägt. Werke wie die 
Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie von Odo Marquard (1992) oder Ge-
schichtsbegriff und Geschichtsinteresse7 von Hermann Lübbe (1977), sprachen sich 
durch die Betonung eines anti-utopischen Affekts der Geschichtsphilosophie gegen 
einen moralischen und politischen Universalismus aus (vgl. Hacke, 2006, S. 49). Das 
bedeutet, dass sie nicht in rein moralisch-politischen Schlussfolgerungen den Wert 
eines philosophischen Arguments sahen, sondern die Untersuchung der Geschichte 
selbst als Schlüssel qualitativer philosophischer Deutungen verstanden. Sie sahen 
somit den Anti-Utopismus der Geschichte als Gegengift einer ideologisch-politi-
schen Planung, die ihrer Meinung nach nur in Terror und Totalitarismus münden 
könne (vgl. Hacke, 2006, S. 49 f.).  

Skeptisch ordnet Marquard alle postgeschichtsphilosophischen Ideologeme und Welt-
anschauungen als ‚Schwundstufen‘ geschichtsphilosophischen Denkens und damit 
als potentiell gefährlich ein. Vulgarisierte Weltanschauungen sind für Marquard um 
Begründung und innere Kohärenz verkürzte Formen des Geschichtsdenkens und be-
erben die Geschichtsphilosophie. Was bleibt, ist die Überzeugung, mit einem qua Ge-
schichtsdenken ideologisierten politischen Programm die Welt zu verändern. In die-
sem Sinne verfolgt er bewußt Georg Lukacs Diktum, daß es ‚keine unschuldige Welt-
anschauung‘ gebe. (Hacke, 2006, S. 51) 

 
7 Vgl. auch Rüsens Auseinandersetzung mit diesem Text (Rüsen 1979). 



34  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

Die „Neokonservativen“ (Habermas, 1992, S. 271), wie sie von Vertretern:innen der 
Frankfurter Schule genannt wurden, kamen somit in ihren Auslegungen und Posi-
tionen dem theoretischen Horizont des Historismus bewusst provokativ nahe (vgl. 
Hacke 2006, 58). Es wäre eine Verkürzung, die Ritter-Schule primär als konservative 
Schule zu charakterisieren, da politische Lagerbildungen in rechts und links immer 
theoretisch unübersichtlich bleiben. Was sich jedoch plausibel argumentieren 
lässt, ist, dass eine bewusste Rückkehr zu einer vom Marxismus losgelösten Hegel-
Interpretation, und somit ein Abschied von einer tendenziell linken Hegel-Interpre-
tation, eine politisch-konservative, vor allem auch eine stark religiöse Spur bei ein-
zelnen Mitgliedern der Ritter Schule hinterlassen zu haben scheint (vgl. Rohrmo-
ser 2009, S. 226; Hacke, 2006, S. 51). 

Die Texte im Sammelband des Collegium Philosophicum, der zu Ehren Joachim Rit-
ters und zum Anlass seines 60. Geburtstages herausgegeben wurde, offenbaren uns 
Einiges über mögliche Konsense der Ritterschule, obwohl auch diese Interpreta-
tion relativiert gesehen werden muss. Es sprach z. B. Hermann Lübbe über die phi-
losophische Grundlage des Kreises vor allem von einer „dogmatischen Unschärfe“ 
(Lübbe, 2004, S. 59), die auch in Hinblick auf die Werke seiner Schüler ersichtlich 
ist. Die Artikel des Sammelbandes enthüllen nichtsdestotrotz ein grundlegendes In-
teresse an der hegelianischen Philosophie und setzen rechtsphilosophische Frage-
stellungen in den Fokus (vgl. Böckenförde, 1965). Die Mitglieder arbeiteten in den 
Aufsätzen an Rousseau und Montesquieu, sie schrieben über das hegelianische 
Weltverständnis, über den Begriff der Anthropologie und vieles mehr. Günter 
Rohrmoser selbst veröffentlichte im Sammelband einen Text mit dem Titel Aufklä-
rung und Offenbarungsglaube, worin er die „Selbsttäuschung der Aufklärung über 
sich selbst“ (Böckenförde, 1965, S. 325) mit Hilfe literarischer Auslegungen des 
Dichters Gotthold E. Lessing und des Philosophen Immanuel Kants zu enthüllen 
versuchte.  

Zwar wird die These vertreten, dass der Name der Ritter-Schule sich aus der Per-
spektive einer linken Frankfurter Schule herauskristallisiert hatte und damit auch 
die pluralistischen theoretischen Dynamiken der linken und mittigen Ritterianer au-
ßer Acht lässt bzw. vor allem die zu kritisierende Implikation macht, dass dadurch 
alle Studierenden Ritters primär von seinen Interpretationen inhaltlich geprägt 
worden wären (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 29); nichtsdestotrotz kann in Bezug auf die 
Verbindung von Joachim Ritter zu Günter Rohrmoser sehr wohl behauptet werden, 
dass sich grundlegende inhaltliche und theoretische Überschneidungen finden las-
sen (vgl. z. B.  Rohrmoser, 2009, S. 287 ff.). Günter Rohrmoser ist vor allem von 
Ritters Hegel-Rezeption geprägt worden und bezeichnete sich öffentlich selbst 
gerne, auch in Bezug zu seinem stark vertretenen Konservatismus, als ein Mitglied 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 35 

der Ritter-Schule. Er soll sich vereinzelt sogar als Nachfolger Ritters verstanden ha-
ben (Van Reeth, 2022). In einer Würdigung der rechts-konservativ gerichteten Jun-
gen Freiheit zu Rohrmosers Arbeiten in Folge seines 80. Geburtstags schrieb man:  

Rohrmoser erwies sich als der treueste Ritter-Schüler, indem er diese Hegel-Ausle-
gung aufnahm, er ging aber weit darüber hinaus: indem er die Religionsphilosophie 
und den Gedanken der Versöhnung als Zentrum der Hegelschen Metaphysik erkannte 
und die Krise und Dekadenz der Moderne herausarbeitete, die Hegel bereits scharf-
sinnig vorausgesehen hat. (Junge Freiheit, 2007) 

Während also einerseits die Nennung einer konservativen Ritter-Schule als Kritik 
aufgefasst und eben vor allem die theoretischen Dynamiken und Unterschiede der 
Teilnehmenden des Collegium philosophicum mit dieser Kategorisierung außer Be-
tracht gelassen wurden, bekannte sich andererseits Rohrmoser nur allzu gern zum 
neokonservativen Kreis Joachim Ritters, den es in dieser reinen Form allerdings 
wohl nicht gegeben hatte (vgl. Ingenfeld, 2016, S. 29 ff.).8 

Rohrmoser selbst kritisierte sogar seine Ritter-Kollegen und schrieb ihnen eine zu 
liberale Betrachtungsweise zu. Er behauptete, dass sich die anderen Ritter-Schüler 
nie richtig auf Hegel eingelassen hätten. Es hätten sich weder Hermann Lübbe 
noch Odo Marquard mit Hegels Philosophie ernsthaft auseinandergesetzt und als 
Konsequenz daraus einen pseudo- „liberalen Hegelianismus“ in die Welt gebracht, 
der weniger aus den Studien Hegelscher und Ritterscher Schriften hervorgetreten 
sei, sondern eher im Sinne einer Apologie der Moderne konstituiert war (vgl. Rohr-
moser, 2009, S. 231 f.). Zwar ließen sich Hinweise zu Hegelschen Arbeiten finden, 
allerdings hätten beide „[…] mit Hegel systematisch, im Sinne systematisch orien-
tierter Gegenwartsphilosophie, eigentlich nichts im Sinn.“ (Rohrmoser, 2009, 
S. 232)  

Was die Verbindung von Jörn Rüsen zu Günter Rohrmoser angeht, gibt es in vielen 
Hinsichten, sei es in den Interessensgebieten oder in den formulierten Schlussfol-
gerungen, Ähnlichkeiten der Denkansätze. Sei es das Interesse an Hegels Ge-
schichts- bzw. Rechtsphilosophie (vgl. Rüsen, 1976a; 1969) oder die Frage nach der 
Gegenwart und Aufklärung (vgl. Rüsen, 1969, S. 51 f.).9 Diese verweisen auf inhalt-

 
8 Es gibt in der Literatur Uneinigkeiten darüber, inwieweit die Ritter-Schule gänzlich als konservativ ver-
standen werden kann. Während Ingenfeld oft darauf verweist, dass „Mitglieder“ dieses Kreises politisch 
vielfältig waren, betont Jens Hacke immer wieder die konservative Ausrichtung /vgl. Hacke, 2006, S. 27–
45).  
9 Im II. Kapitel seiner Dissertation „Diagnose der Gegenwart“ verweist er mehrere Male auf die Werke 
Rohrmosers, wobei sie immer in Verbindung mit einer Hegel-Interpretation stehen. Vgl. z. B. II. Kapitel 



36  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

liche und philosophische Überschneidungen. Ganz besonders ist Rüsens Hegel-In-
terpretation in seiner Doktorarbeit ein klares Manifest eines rohrmoserschen Pro-
gramms (vgl. z. B. Rüsen, 1969, S. 51 f.), worin einerseits eine Kritik an der Aufklä-
rung und der Moderne zum Ausdruck gebracht wird (vgl. z. B. Rüsen, 1969, 
S. 146 ff.), andererseits gleichzeitig in Verbindung dazu der Freiheitsbegriff bei He-
gel, welchen Joachim Ritter in seinen Texten zum Hauptthema machte, herausge-
arbeitet wird (vgl. Rohrmoser, 2009, S. 219 f.). 

Rüsens Dissertation kann als Manifestation der Lehren seiner beiden Doktorväter 
verstanden werden. Durch die Verbindung von Droysen zu Hegel und auch die Er-
wähnung Jacob Burckhardts, sind wohl letztlich auch Repräsentationen der ge-
schichtswissenschaftlichen und philosophischen Überzeugungen und Gedanken-
gebäuden Theodor Schieders und Günter Rohrmosers.  

Die Arbeit Begriffene Geschichte zeichnet sich als ein Versuch aus, die Hegelsche Idee 
von Freiheit und Geist mit einem Praxis- und Vernunftgedanken Droysens in Ver-
bindung zu setzen bzw. Droysens Idee der gegenwarts- und praxisbezogenen Ge-
schichte durch die (auch historische nachweisbare) Anknüpfung Droysens an He-
gels dynamisches Verständnis von Theorie und Praxis zu vollenden (vgl. Rüsen, 
1969, S. 155 f.). Rüsen versuchte eine Antwort auf die Frage zu finden, inwieweit das 
Verhältnis von Theorie und Praxis bei Droysen zum Ausdruck gebracht wurde und 
in welcher Dimension dieses erfasst werden kann. Dabei entfernt er sich von einer 
rein philosophischen Interpretation von Droysens Historik und plädiert für einen 
Versuch die „[…] Voraussetzung in der Geschichtstheorie aufzuzeigen, die Droy-
sens historischem und politischem Werk immanent ist.“ (Rüsen, 1969, S. 15)  

Er schreibt, so würde ich sagen, bereits hier schon eine wissenschaftshistorische 
Arbeit, welche die gedanklichen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie Droy-
sens untersucht. Darin kommt Rüsen interessanterweise zu dem Schluss, dass die 
Vollendung der Theorie und Praxis der Gegenwart in der „Notwendigkeit der Bil-
dung der Gegenwart zur Zukunft“ (Rüsen, 1969, S. 159) liegt: „Die begriffene Ge-
schichte der Gegenwart hat eine praktische Intention […]“ (Rüsen, 1969, S. 159). So-
mit ließe sich der Sinn der Geschichte bzw. die ontologische Relevanz von Ge-
schichte, in der praktischen Anknüpfung des Menschen an Gegenwart und Zukunft 
bestimmen. Dieser Ansatz begleitet das Rüsensche Gedankengebäude bis heute.  

 
Fußnote 17, 26 und auch III. Kapitel Fußnote 70a. Auch wird auf die Werke Joachim Ritters verwiesen: 
zum Beispiel III. Kapitel Fußnote 103.  



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 37 

Die Prägung durch Rohrmoser bezog sich aber nicht nur auf dessen Hegel-Lektüre, 
sondern vielmehr ist auch die Rüsensche Sinn-Kategorie nachhaltig durch Rohrmo-
ser inspiriert worden (vgl. Van Reeth, 2022). Rüsen beschrieb, dass ihm primär 
seine religiösen Interessen zu Günter Rohrmoser brachten: 

Das war für mich ein Riesenproblem: wie kriege ich meine religiösen Interessen, mit 
dem akademischen zusammen? Überhaupt nicht! Überhaupt nicht! Der Rohrmoser 
hat das geändert. Der Rohrmoser war im Grunde, sagen wir mal so, das rohrmoseri-
sche Programm war eine christliche Philosophie. Also das war ganz deutlich. Das hat 
er so explizit nicht gemacht, aber mit Hegel, ja Hegel ist christlicher Theologe. Also 
der Rohrmoser hat diese Kluft, diesen Spalt, zwischen Religion und Philosophie ge-
schlossen. Das war für ihn sozusagen überhaupt kein Problem. Und ich fand das toll! 
Das war einer der Gründe, weshalb ich so begeistert von dem war. (Van Reeth, 2022) 

Die thematische Wichtigkeit von Religion in Rüsens Werken ist nicht zu unterschät-
zen, obwohl sie in seinen frühen Schriften nur unterschwellig ersichtlich ist. So 
fügte er zum Beispiel erst in seiner Historik von 2013, also fast 30 Jahre nach seinen 
ersten Grundzügen, eine religiöse Dimension als Sonderform der Geschichtskultur 
hinzu:  

Die religiöse Dimension der Geschichtskultur entfaltet sich aus den Tiefen der 
menschlichen Subjektivität, in denen sie sich auf einen letzten Sinngrund des Lebens 
bezieht. Religiös ist dieser Sinngrund dann, wenn er als transzendent erfahren, ge-
glaubt und gelebt wird, also die Endlichkeit des menschlichen Subjekts mit allen da-
mit verbundenen negativen Erfahrungen (vor allem Leid und Tod) übersteigt. (Rü-
sen, 2013, S. 240) 

Die Gretchenfrage habe auch Rüsens Zugang zu dem der Frankfurter Schule zuge-
hörigen Jürgen Habermas geformt, da er zwar das Werk „Erkenntnis und Interesse“ 
(1973) zusammen mit seinen Kolleg:innen intensiv studiert und sogar „vergöttert“ 
habe, allerdings spiele „[…] [bei Habermas] die Religion überhaupt keine Rolle und 
das fand ich natürlich nicht in Ordnung“ (Van Reeth, 2022). 

Es ist schwierig genau zu bestimmen, inwieweit das Interesse an Religion Jörn Rü-
sen in seinen ersten theoretischen Auslegungen einer Historik eine Rolle gespielt 
hat. Es lassen sich Hinweise finden, dass seine theoretischen Modellierungen, eben 
vor allem auch durch die strukturellen Ähnlichkeiten mit hegelianischen Aspekten, 
einen theologischen und in manchen Hinsichten sogar einen metaphysischen Cha-
rakter besitzen (vgl. z. B. Rüsen, 1986, S. 26; 1989, S. 52 f.; 2003, S. 76 f.). Das bedeu-
tet, dass in gewisser Hinsicht das theoretische Werk Rüsens auch mit einer spezi-
fisch religiösen Idee von Geist und Sinn vereinbart werden kann, da einerseits the-
oretische Grundlagen indirekt von einem Übernatürlichen ausgehen bzw. diese 



38  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

nicht ausschließen, und andererseits er aktiv nach den ersten Gründen und letzten 
Zwecken alles Geschehens fragt bzw. diese innerpsychologisch zu beantworten ver-
sucht. 

Deutlich wird, dass Rüsen erst viel später das Thema der Religion in seiner theore-
tischen Arbeit aufgreift. So schreibt er zum Beispiel im Werk Religion und Sinn, wel-
ches er zusammen mit dem Geschichtstheologen Martin Klüners 2020 veröffent-
lichte, Folgendes: 

Sie [die Religion] kann als Folge des umfassenden Verwestlichungsprozesses der Mo-
derne aus dem Blick des Interesses an Geschichte geraten. Der Säkularismus der mo-
dernen Geschichtskultur droht sie als obsolet geworden an den Rand der intellektuel-
len Diskurse zu schieben. Ihr Sinnverlangen und ihr Sinnangebot stehen in einem 
ausgesprochenen Spannungsverhältnis zur rein innerweltlichen Geschichtskultur der 
Moderne. Dort wurde der Zugang zur Religion mit dem Verdikt eines sacrificium in-
tellectus belegt, das auch heute noch seine Wirkung entfaltet, wenn es um die Begrün-
dung und Verteidigung des wissenschaftlich-rationalen Umgangs mit Geschichte 
geht. Zwar wurde der Religion in jüngerer Zeit einige Aufmerksamkeit geschenkt, 
weil sie sich partout dem Entzauberungsgebot einer wissenschaftlichen Form der kul-
turellen Orientierung entzog; aber sie blieb ein Stiefkind der akademischen Sinnbil-
dung. Inzwischen gibt es einige Zweifel an dieser intellektuellen Marginalisierung. 
Schließlich lässt es sich nicht leugnen, dass nicht alle Hinsichten und Ausführungen 
religiöser Sinnbildung säkularisierbar, d.h. durch innerweltliche Deutungen ersetz-
bar und überwindbar sind (Klüners & Rüsen, 2020, S. 66). 

Es gibt Anlass zu glauben, dass das Thema der Religion deshalb nur unterschwellig 
in seinen Arbeiten der 1970er und 1980er auftaucht und zum Beispiel daher nur in 
Zusammenhang mit Kunst und Ideologie (vgl. Rüsen, 1989, S. 70 f.) bearbeitet 
wurde, da die Religion im geschichtswissenschaftlichen Diskurs, oder zumindest 
im akademischen Umfeld von Jörn Rüsen zu der Zeit, keinen Platz fand. Die Schrif-
ten nach 2000 und auch die später durchgeführten Interviews (vgl. Van Reeth, 2022) 
weisen bei Rüsen heute allerdings ein klares Interesse an religiösen Fragestellun-
gen auf, wobei er die religiöse „Sinn(ein)stiftung“ (Klüners & Rüsen, 2020, S. 76) 
sogar als Leiden überwindende Form, im Sinne einer „Erlösung“ (Klüners & Rüsen, 
S. 76), versteht: „Sie [die religiöse Sinn(ein)stiftung] wird als Befreiung vom Leid 
und als Erhebung in einen Zustand übermenschlichen Bewusstseins in der Begeg-
nung mit dem Numinosen erlebt“ (Klüners & Rüsen, 2020, S. 76). Religion wird für 
Rüsen schlussendlich zu einer besonderen Form der Sinnbildung, die durch ihren 
Leiden reduzierenden Aspekt in seinen späteren Werken theoretisch einen beson-
deren Status einzunehmen scheint (vgl. Rüsen, 2013, S. 260). 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 39 

Ein hegelianisches Weltverständnis, vor allem eines, welches der Interpretation 
von Günter Rohrmoser nahekommt, bleibt eines, das theologisch konnotiert ist 
(vgl. Löwith, 1953, S. 28). Günter Rohrmosers religiöser und politischer Konserva-
tismus, welcher insbesondere später durch seine Verbindung mit dem politisch 
umstrittenen Philosophen Carl Schmitt (vgl. Habermas, 1995) und auch in seinen 
Werken (vgl. z. B. Rohrmoser, 2017) stark zum Vorschien kam, sei zwar laut Rüsen 
zu seiner Zeit nicht ersichtlich gewesen (vgl. Sandkühler, 2014, S. 261), doch ist der 
konservative Einfluss, der sich in diesem Sinne durch die Befürwortung einer the-
ologisch-religiös verhafteten Idee der Welt charakterisiert, bei Rüsens Denken 
nicht auszuschließen.  

2.3. Wege in die Wissenschaftsgeschichte und Phänomenologie? 
(1969–1972) 
Nachdem Jörn Rüsen seine Dissertation unter der Betreuung Theodor Schieders ab-
geschlossen hatte, der Versuch, eine akademische Stelle bei Günter Rohrmoser zu 
erlangen allerdings scheiterte, führte ihn sein beruflicher Werdegang zur Philoso-
phin Elisabeth Ströker an die Technische Universität Braunschweig. Elisabeth Strö-
kers Expertise lag in der Husserlschen Phänomenologie, wobei sie auch Werke zur 
analytischen Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte verfasst hatte. 
Das Interesse an Protagonist:innen wie Thomas Kuhn, über welchen Ströker aus-
führlich forschte (vgl. z. B. Ströker, 1988), sind in Rüsens frühen Werken ebenfalls 
ersichtlich. So liest man zum Beispiel 1976 in seinem ersten Versuch eine erneuerte 
Historik zu verfassen, die als Vorarbeit der Grundzüge der 1980er Jahre verstanden 
werden kann, über Thomas Kuhn, dessen Werke Rüsen verwendet, um seine dis-
ziplinäre Matrix der Geschichtswissenschaft zu begründen (vgl. Rüsen, 1976b, 
S. 46). Lutz Raphael schreibt zu der disziplinären Matrix sogar, dass Rüsen das Pa-
radigmenmodell von Thomas Kuhn (und Ludwik Fleck) „maßgeblich weiterentwi-
ckelt“ (Raphael 2003, S. 14) habe und dass er durch die Einteilung des geschichts-
wissenschaftlichen Paradigmas in fünf Dimensionen ein sehr „attraktive[s]“ 
(Raphael, 2003, S. 25) theoretisches Werkzeug konzipiert hatte (vgl. auch z. B. Sand-
kühler, 2018, S. 87 f.). Es wundert dann auch nicht, dass Rüsen neben seinen Bemü-
hungen, eine Theorie der Geschichtswissenschaft zu verfassen, später auch wissen-
schaftshistorische Studien zum Historismus betrieb hatte (vgl. Rüsen, 1976b, S. 46; 
1973). 

Ebenfalls sollte der Einfluss der Phänomenologie, die bei Elisabeth Ströker ein 
grundlegendes Forschungsgebiet war, auf Rüsens Denken nicht unterschätzt wer-
den. Begriffe wie „Lebenswelt“ (Schreiber, 1995) und „Intentionalität“, die in seinen 
Grundzügen mehrfach vorkommen, können als Hinweise auf einen Husserlschen 



40  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

Denkstil verstanden werden, der nicht zufällig in Rüsens Werken durchscheint. 
Auch die Hegelsche Phänomenologie, die sich zum Beispiel in den Ausführungen 
eines dynamisch strukturierten Geschichtsbewusstseins finden lässt, ist hier prä-
sent. Durch Rohrmosers Einfluss, und nun auch durch Rüsens Bemühungen, bei 
Elisabeth Ströker eine Habilitationsschrift über Hegels Ästhetik zu verfassen, die 
später auch in verkürzten Formen veröffentlicht wurde (vgl. Rüsen, 1973a; 1975a; 
1975b; 1976a), ist es nicht allzu verwunderlich, dass sein theoretisches Werk Hin-
weise auf einen phänomenologischen Denkstil enthält. 

Bestimmte äußere Einflüsse als Auslöser für ein Denkverhalten zu charakterisie-
ren, kann gefährlich sein. Zumeist handelt es sich dabei um eine stark vereinfachte 
Darstellung. Nichtsdestotrotz sind einzelne Hinweise in Rüsens Interpretationen 
ersichtlich, die nur allzu stark an eine Husserlsche Begriffswelt erinnern: Seine 
Versuche Sinn10 als Voraussetzung in die lebenspraktische Konzeption von Ge-
schichte zu integrieren erinnert stark an die Ansätze Husserls in seinem ersten Teil 
der Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomeno-
logie:  

Bloße Tatsachenwissenschaften machen bloße Tatsachenmenschen. […] In unserer 
Lebensnot – so hören wir – hat diese Wissenschaft nichts zu sagen. Gerade die Fragen, 
schließt sie prinzipiell aus, die für den unseligen Zeiten den schicksalsvollsten Um-
wälzungen preisgegebenen Menschen die brennenden sind: die Fragen nach Sinn 
oder Sinnlosigkeit dieses ganzen menschlichen Daseins. (Husserl, 2012, S. 6) 

Ebenfalls enthüllt seine Schrift aus dem Jahre 1976 „Ästhetik und Geschichte“, die 
bei Ströker entstand und eben zu einer Habilitation hätte führen sollen (vgl. Van 
Reeth, 2022), Rüsens frühe Auseinandersetzung mit Hegels Ästhetiktheorie, die 
auch strukturelle Ähnlichkeiten mit seinem später entwickelten Geschichtsbe-
wusstseinskonzept aufweist. Dabei sollen die Grundlagen dieser Überlegungen 
während seiner Zeit in Braunschweig entstanden sein. Interessant an dieser Habi-
litation ist, dass sie sich auf den Vernunftbegriff von Hegel fokussiert, der Rüsen 
das Werkzeug für seine erneuerte Historik (1976b) zu geben scheint, welche im glei-
chen Jahr veröffentlicht wurde. Zwar geben die angeführten Quellenverweise in 
seiner erneuerten Historik und auch in seinen Grundzügen keinen konkreten Hinweis 
auf die hegelianischen Ausführungen, allerdings sind immer wieder Verweise auf 
seinen Ästhetikaufsatz von 1974 und auch auf Literatur von Protagonist:innen wie 
Husserl, Habermas, Adorno, etc., die einer hegelianischen Interpretation der Welt 
relativ nahestehen (vgl. Rüsen, 1976b). 

 
10 So auch der Begriff der „genetischen Sinnbildung“, den Husserl in seinem Versuch eine „genetische“ 
Phänomenologie zu formulieren, verwendet (vgl. Becker, 2002, S. 212). 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 41 

2.4. Studiengruppe „Theorie der Geschichte“ und Berlin (1972–1974) 
Während Rüsens Aufenthalt in Braunschweig trat er in Bekanntschaft zu Histori-
kern wie Werner Pöls, Jörg Calließ und Klaus Erich Pollmann, die ihn dazu ermu-
tigten weiterhin über historische Fragestellungen nachzudenken (vgl. Sandkühler 
2014, S. 263). Zur etwa gleichen Zeit hatte sich in der Geschichtswissenschaft auch 
ein Arbeitskreis Theorie der Geschichte etabliert, der es sich zur Aufgabe gemacht 
hatte, die „Legitimationskrise“ (Sandkühler, 2014, S. 263; Süssmuth, 1991, S. 23 f.) 
der Geschichtswissenschaft zu überwinden. Auf Antrieb von Theodor Schieder und 
Reinhard Wittram wurde diese Studiengruppe 1973 ins Leben gerufen und bemühte 
sich die theoretischen Grundlagen der Geschichtswissenschaft, in Bezug auf deren 
praktische Relevanz, zu manifestieren (vgl. Koselleck et al., 1977, S. 9; Süssmuth 
1991, S. 21 f.). 

Angesichts dieser konstatierten „Theoriebedürftigkeit“ (Koselleck 1977) der Ge-
schichtswissenschaft taten sich Historiker wie Karl-Georg Faber, Reinhart Kosel-
leck, Jürgen Kocka, Wolfgang J. Mommsen, Winfried Schulze, Karl Acham etc. zu-
sammen und bemühten sich durch die Konstituierung einer Studiengruppe um 
eine Neumanifestierung einer theoretischen Geschichtswissenschaft: 

Der Arbeitskreis ‚Theorie der Geschichte‘ will dazu beitragen, daß diese Diskussion 
[über Theorieprobleme] in stärkerem Maße als bisher geführt wird. Es will also der 
systematischen Selbstreflexion der Geschichtswissenschaft ein geeignetes Forum 
schaffen. Die Mitglieder des Arbeitskreises waren sich darin einig, daß Ausgangs-
punkt und Ziel aller theoretischen Erörterungen der Geschichtswissenschaft selbst in 
ihrem praktischen Tun sein sollte, daß zur Klärung der heutigen Theorieprobleme ein 
kritischer Rückgriff auf die traditionell nachwirkenden Geschichtskonzeptionen, vor 
allem des späten 18. und 19. Jahrhunderts, notwendig sei. (Koselleck et al., 1977, 
S. 11) 

Die Texte, die während der Aktivität im Arbeitskreis entstanden sind, lassen auf 
subtile Weise einige Divergenzen von Rüsens Überzeugungen zu denen der ande-
ren Mitglieder vermuten. Rüsen trat dem Arbeitskreis gleich zu Anfang bei (vgl. 
Sandkühler, 2014, S. 265) und gab auch den ersten Band der Studiengruppe Objek-
tivität und Parteilichkeit zusammen mit Reinhart Koselleck und Wolfgang J. Mo-
mmsen im Jahr 1977 heraus (vgl. Koselleck et al., 1977). Rüsen erzählt, dass er zum 
Arbeitskreis gekommen sei, da er zu Johann Gustav Droysen promoviert hatte und 
somit theoretisch gut gefestigt gewesen war (vgl. Sandkühler 2014, S. 265). Dass ihn 
der Diskurs in diesem Arbeitskreis in seinem wissenschaftlichen Denken geprägt 



42  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

haben muss, kann sinnvollerweise behauptet werden, allerdings blieb er auch da-
mals einer im Historismus geprägten Perspektive treu und trat dem sozialwissen-
schaftlichen Trend diesen zu „überwinden“ (Rüsen, 1974b) eher kritisch entgegen:  

Da es nun wiederum das Erbe des Historismus ist, dessen Aufnahme sozialwissen-
schaftliches Denken zu historischem macht, können die politischen Implikationen des 
Historismus nicht einfach durch diejenigen ersetzt werden, die den Sozialwissen-
schaften auf dem Boden des westeuropäischen Liberalismus erwuchsen. (Rüsen, 
1974b, S. 285) 

Rüsen kam schlussendlich 1972 an die Universität Berlin, an der er vorerst die As-
sistenzprofessur für Theorie am Institut für Geschichte übernahm und dann ein 
Jahr die Professur inne hatte. Rüsen erzählt, dass er nach Berlin kam, weil ein Mit-
glied des Friedrich-Meinecke-Institut in einem Telefonat mit Helmut Berding – ein 
Freund Rüsens, der Rüsens Erzählungen zufolge politisch links ausgerichtet war – 
erwähnt hatte, dass man den konservativen Jörn Rüsen nicht für eine Stelle in Ber-
lin haben wolle, woraufhin Berding gedrängt haben soll, dass man „ihn gefälligst 
mal lesen sollte“, bevor man ihn als konservativ einstufe (vgl. Sandkühler, 2014, 
S. 267). 

In Berlin blieb Rüsen nur zwei Jahre, bis er 1974 einen Ruf an die Ruhr-Universität 
Bochum bekam.   



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 43 

2.5. Schlussfolgerungen 
Rüsens akademischer Werdegang, wie er hier kurz ausgeführt werden konnte, 
kann als Effekt eines Denkkollektivs einer „kritischen Generation“ gesehen wer-
den: „haltlos - vaterlos - geschichts- und traditionslos“ (Hacke, 2006, S. 31). Dabei 
sei diese Generation von einem Pragmatismus durchdrängt worden, der neben sei-
nem Verlangen nach einem „skeptischen und nüchternen Wirklichkeitssinn“ (Ha-
cke, 2006, S. 31) auch eine Ablehnung des Kollektiven heraufbeschwur. So schreibt 
Jens Hacke in seiner Interpretation zu Schelskys Werk: 

In ihrem „Konkretismus“ beschränke sie sich pragmatisch auf die überblickbare Le-
benswelt und finde ihre Erfüllung im Privaten, in der Familie, in der Berufskarriere. 
Alles Kollektive werde sie ablehnen und, so prognostiziert Schelsky, „nie revolutio-
när“ werden, weil sie „unspekulativ“ und „gedanklich unagressiv“, dafür hingegen 
tolerant sei. […] Die „Zerstörung des moralischen Selbstbewußtseins“ und die domi-
nante Erfahrung des Totalitarismus einschließlich seiner Massenzustimmung waren 
die entscheidenden Signaturen dieser Generation. Sie blieben Explanandum und ne-
gative Kontrastfolie zugleich. (Hacke, 2006, S. 31) 

In Anbetracht dessen kann auch Rüsen nicht nur als jemand, der einerseits in der 
Zeitspanne zwischen 1920 und 1941 geboren (vgl. Hacke, 2006, S. 31), sondern auch 
andererseits durch gewisse theoretische Tendenzen, dieser Generation zugeschrie-
ben werden. Da er sich in seinen frühen Arbeiten stark auf den Erfahrungsaspekt 
des Subjekts fokussierte und somit vorerst das Kollektive in der Diskussion auslässt 
bzw. den sozialen Aspekt nicht in den Mittelpunkt rückt, kommt er der skeptischen 
Generation sehr nahe. Ebenfalls kann der Fokus auf den Alltag, also die Wendung 
von einer wissenschaftsfokussierten Geschichte zu einem Erfahrungsgehalt des 
Historischen im Alltag, als typisches Merkmal erfasst werden. Es bleibt natürlich 
schwierig, Rüsen dieser Generationskategorie widerspruchslos zuzuordnen, aller-
dings enthält dieser Ansatz das Potenzial einer historischen Erklärung für Sichtwei-
sen, die auch den Hintergrund des Rüsenschen Theoriegebäudes tiefer beleuchten 
können. Wie auch Heinz Bude es schildert, war diese Generation: „Zu jung, um ein 
Nazi gewesen zu sein, aber alt genug, um vom Nazi-System mitgeprägt worden zu 
sein“ (Bude, 1987, S. 30) und damit auf eine besondere Art und Weise, auch poli-
tisch, gezeichnet. 

Aus diesem Teil der Arbeit heraus kann zu Rüsen geschlussfolgert werden, dass er 
in seinen frühen akademischen Jahren zwei akademische Krisen durchlebte: die 
der Philosophie und der Geschichtswissenschaft. Somit kann Rüsen als ein Prota-
gonist im Zwischenraum verstanden werden, der durch seine philosophische, ge-



44  Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 

schichtstheoretische Ausbildung, die stark von einer hegelianischen, dem Historis-
mus nahestehenden Interpretation der Welt geprägt wurde, und mit seinen theore-
tischen Entwürfen das junge, sich gerade konstituierende Fach der Geschichtsdi-
daktik in ihrer theoretischen Ausprägung nachhaltig formte.11  

Trotz dieser großen Prägekraft für die Theorie der Geschichtsdidaktik soll hier 
nicht der Anschein erweckt werden, dass Rüsen nur vor seiner Zeit in der Ge-
schichtsdidaktik theoretisch und philosophisch geprägt wurde. Es gibt ausreichend 
Belege, dass es theoretische Auseinandersetzungen zwischen ihm und Geschichts-
didaktiker:innen gab (vgl. Sandkühler, 2014, S. 291 f.). 

Es sind noch viele Fragen offen, die in diesem Arbeitsumfang unbeantwortet blei-
ben und dadurch auch die unterschiedlichen Inspirationsobjekte Rüsens nur man-
gelhaft historisch kontextualisiert darlegen konnten. Die Frage, mit welchem Rü-
sen man es denn aus ideengeschichtlicher Perspektive um 1974 zu tun hatte, näm-
lich zu jener Zeit, als er die Stelle in Bochum als Professor für Neuere Geschichte 
unter besonderer Berücksichtigung von Geschichtstheorie und Geschichtsdidaktik 
annahm, kann in diesem Band nur unter folgenden Gesichtspunkten beantwortet 

 
11 Weiters ist anzumerken, dass dieses Kapitel auch einige Punkte in Rüsens Geschichte nicht beleuchten 
konnte. So ist seine Zusammenarbeit mit Hans Michael Baumgartner sicherlich ein Aspekt, der hier 
stark vernachlässigt wurde, und somit auch Rüsens Auseinandersetzung mit einer transzendentalen His-
torik. Schon 1972 erwähnt Hans Michael Baumgartner Rüsens Dissertation in seinem Werk „Kontinuität 
und Geschichte“, in dem er den Kontinuitätsbegriff bei Droysen anhand Rüsens Dissertation ausführte 
und ihn auch theoretisch kritisiert: „Da Rüsen seine Gesamtinterpretation nicht im Detail an den leiten-
den Begriffen der Historik ausarbeitet und verifiziert, konnte er nicht sehen, daß gerade die methodo-
logisch zentrale Stellung des Kontinuitätsbegriffs die Grundzüge seiner Interpretation bestätigt“ (Baum-
gartner, 1972, S. 71). Da dieser Gesichtspunkt in vorliegender Publikation nicht als Hauptschwerpunkt 
bearbeitet werden soll, kann hier auch nicht tiefgreifend auf einen kantianisch geprägten Rüsen einge-
gangen werden, der in der geschichtsdidaktischen Sphäre durchaus Beachtung findet. 
Ebenfalls konnte hier eine mögliche Beziehung Rüsens zu einem statisch-anthropologischen Ansatz, 
eine Richtung in den frühen geschichtsdidaktischen Kreisen, die vor allem von Wilhelm Dilthey, Jacob 
Burckhardt und dem Philosophen Hermann Nohl (1879–1960) geprägt wurde, nicht thematisiert wer-
den. So schreibt Karin Herbst zwar, dass „der statisch-anthropologische Geschichtsunterricht […] durch 
den statisch-normativen Geschichtsunterricht ergänzt oder auch ersetzt“ (Herbst, 1977, S. 60) wurde. 
Allerdings wurde auch hier schon nach 1945, „[…] die Forderung nach einer geschichtlichen Betrach-
tung gefordert, die den ‚duldenden, strebenden und handelnden Menschen‘ (Burckhardt) in den Mittel-
punkt stellt […]“ (Herbst, 1977, S. 55). Man könne durch Jörn Rüsen begründen, dass dieser geschichts-
didaktisch statisch-anthropologische Ansatz nicht einfach verschwand und durch einen politisch aufge-
ladenen statisch-normativen Ansatz ersetzt wurde, der auch eine starke Kritik an den Historismus aus-
übte, sondern, dass dieser schlussendlich in der geschichtsdidaktischen Auslegung des Geschichtsbe-
wusstseins präsent geblieben ist und somit in seiner Grundlage, als anthropologische Konstante ver-
steckt, weiterhin das Denkkollektiv geschichtsdidaktischer Protagonist:innen geprägt hat. 
Auch Rüsens Anlehnungen an Hayden Whites Erzähltheorie, die hier wiederum nicht angesprochen 
wurde, bleibt ein zu konkretisierendes Thema (Rüsen, 1983, S. 5). Die narrative Instanz des theoreti-
schen Werkes Rüsens steht nicht im Fokus dieser Arbeit und gilt deshalb auch nicht als Untersuchungs-
objekt. 



 Jörn Rüsen „vor“ der Geschichtsdidaktik (ca. 1958–1974) 45 

werden: Nämlich mit einem Theoretiker, aus einem philosophisch hegelianisch ge-
prägten Kreis, der eine an Droysen und Burckhardt anknüpfbare geschichtswissen-
schaftliche Dimension mitdachte und somit einem theoretischen Verständnis un-
terlag, das einer phänomenologisch geprägten Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie 
nachging. 



 

 

  



TEIL 3:  
THEORETISCHE 
UNTERSUCHUNGEN DER 
GRUNDZÜGE EINER 
HISTORIK



1. Epistemisch versus historisch? 
Um den dritten Teil dieses Buches einzuleiten, sind einige Kommentare zur Vorge-
hensweise notwendig: Es stellt sich wohl als illusorisch heraus, dass man in wissen-
schaftlichen Arbeiten tatsächlich in der Lage sein kann, thematische Trennungen 
durchzuführen, so dass es praktisch möglich ist, die unterschiedlichen Dynamiken 
und Phänomene sprachlich zu erfassen und sie unabhängig voneinander zu analy-
sieren.  

Da dieses Wunschbild für die progressive Les- und Denkbarkeit theoretischer Über-
legungen unabdingbar ist, muss auch in dieser Publikation eine Trennung zwi-
schen epistemologischen und historischen Thematiken vorgenommen werden, die 
sich jedoch in unabhängigen Kategorien nicht tatsächlich entfalten. Erkenntnisthe-
oretische Fragestellungen sind auch historische Fragestellungen (vgl. z. B. Albrecht 
et al., 2016, S. 140; 165), die an ihrem kontextuellen Gehalt hängen. Man möge da-
her den folgenden Teil des Bandes nicht unabhängig vom vorigen lesen, sondern 
die Entwicklung theoretischer Prämissen als Konsequenz historisch erfahrener 
und (re-)produzierter Wissensordnungen betrachten (vgl. Heuer, 2021, S. 36 ff.). 

Ziel dieses Abschnittes ist es nicht primär den theoretischen Raum, in dem Rüsen 
selbst gedacht hat, zu konkretisieren, sondern tatsächlich auch die Möglichkeiten 
dieses Raumes zu untersuchen. Es kann nämlich innerhalb des Denkgebäudes, in 
dem Rüsens strukturelle Systematik als Grundlage und Voraussetzung herrscht, ge-
spielt werden. Überlegungen, die sich an die vorgeschriebenen Regeln halten, wel-
che von Rüsen in seinen theoretischen Modellierungen gesetzt wurden, können 
weitergeführt und auf ihre (theoretischen) Möglichkeiten hin ausgereizt werden. 
Daher sollen schlussendlich nicht nur grundlegende Merkmale seiner theoreti-
schen Basis, sondern auch weitere Überlegungen und offene Fragen im Vorder-
grund der folgenden Ausführungen stehen. 



2. Differenzierungen eines Denkkollektivs  
Als Rüsen sein Studium der Geschichte begann, war, wie bereits ausgeführt, Theo-
dor Schieder eine wichtige Instanz. Theodor Schieders Lehre war innerhalb der 
deutschsprachigen Geschichtswissenschaft weit verbreitet. Er ist vor allem für sei-
nen Versuch eine historische Sozialwissenschaft zu etablieren bekannt und be-
treute viele Forscher:innen, die sich auch später in der geschichtswissenschaftli-
chen Welt, insbesondere im Kontext der sogenannten Bielefelder Schule, einen Na-
men machten (vgl. Hitzer & Welskopp, 2010). 

Für die vorliegende Publikation ist die Frage von Bedeutung, inwieweit Theodor 
Schieders Einfluss auf Jörn Rüsens Gedankengebäude prägend war? Welche theo-
retischen Grundannahmen gab Schieder dem studierenden Rüsen ex- und implizit 
mit? Eine erste Andeutung gibt Rüsen selbst: 

Jacob Burkhardt war für Theodor Schieder einer der ganz großen Historiker. Sie kön-
nen an mir feststellen, wenn Sie in mein Publikationsverzeichnis sehen, dass das ge-
wirkt hat. Ich habe zwar eine völlig andere Burkhardt-Interpretation gehabt als 
Schieder. Aber das hat gewirkt. (Sandkühler, 2014, S. 260) 

Jacob Burkhardt, ein Historiker des 19. Jahrhunderts, wurde vor allem für sein 
Werk Weltgeschichtliche Betrachtungen (vgl. Burckhardt, 1969) bekannt. Er gilt heute 
als wichtiger Kulturtheoretiker, dessen Arbeiten viele, insbesondere auch Rüsen, 
im Denken beeinflussten. Allein durch die Publikationen über und die Verweise auf 
Jacob Burckhardt können plausible Argumente für die Prägekraft des Burkhardt-
schen Denkstils gefunden werden, die es möglich machen, sich einer epistemi-
schen Kontextualisierung der Grundzüge zu nähern (vgl. Rüsen, 1972; 1977; 1978). 
Wie bereits erwähnt, ist Burckhardt in der Nachkriegszeit zu einer wichtigen Refe-
renzfigur geworden. Da Burckhardt von Friedrich Meinecke und auch Theodor 
Scheider als Grundtheoretiker und als überlegen zu Ranke gegenüber aufgefasst 
wurde, wurden Interpretationen der Werke Burckhardts zu einem wichtigen Be-
standteil geschichtsphilosophischer und -theoretischer Forschungen in der Nach-
kriegszeit, die wiederum Rüsen selbst als Zeit eines „erneuerte[n] Historismus‘“ 
(Rüsen, 1990, S. 57 f.) beschrieb. 

Obwohl aus dem zitierten Interview nicht direkt geschlussfolgert werden kann, 
welche theoretische Rolle Burckhardt genau in Rüsens Historik spielt, kann ein von 
Schieders Burckhardt-Interpretation geprägtes Gedankengut in seinen Werken er-
ahnt werden; nämlich in der Begründung einer von ihm so genannten „histori-
schen Anthropologie“ (Rüsen, 1986, S. 163). Rüsen fundiert den Sinn bzw. besser 



50  Differenzierung eines Denkkollektivs 

gesagt den Spielraum seiner Geschichtstheorie nämlich in der Sphäre des „dulden-
den, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein 
wird“ (Rüsen, 1986, S. 57). Jacob Burckhardt vertritt in seinen Werken eine beson-
dere Anschauung des Menschen und ergründet eine Form der historischen Ausle-
gung des Menschseins. Er schreibt in seinen Betrachtungen:  

Allein der Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter. Freilich widerstreben diese Lebens-
formen einer Änderung, aber der Bruch, sei es durch Revolution oder durch allmäh-
liche Verwesung, der Sturz von Moralen und Religionen, der vermeintliche Unter-
gang, ja Weltuntergang kommt doch. Inzwischen baut der Geist aber etwas Neues, 
dessen äußeres Gehäuse mit der Zeit dasselbe Schicksal erleiden wird. […] Die Wir-
kung des Hauptphänomens ist das geschichtliche Leben, wie es tausendgestaltig, 
komplex, unter allen Verkappungen, frei und unfrei daherwogt […]. Das Wesen der 
Geschichte ist die Wandlung. (Burckhardt, 1969, S. 8, 26) 

In Jacob Burckhardts Werken wird also nur eine Sache als Konstante angenommen: 
die Wandlung selbst. In diesem Ansatz finden wir den ersten Hinweis auf eine mög-
liche theoretische Grundlage, die Rüsen auch in seinen Grundzügen weiterverwen-
det und reformuliert. 

Im Einführungswerk Geschichte als Wissenschaft geht auch Theodor Schieder, über 
den Rüsen wohl mit den oben ausgeführten Ideen in Kontakt trat, auf Jacob Burck-
hardt ein und beschreibt ebenfalls, dass Burckhardt in der Geschichte eine Kon-
stante sah, also einen Faktor, der in der Natürlichkeit des Menschen beheimatet ist 
und einem somit erlaubt von einer Kontinuität, von einem gewissen Gleich-Sein des 
Menschen durch die Zeit auszugehen: wiederum die Sphäre des „duldenden, stre-
benden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird“ 
(Schieder, 1965, 96). Darin manifestiert sich die Grundprämisse Rüsens theoreti-
scher Arbeit. Für ihn ist alles andere relativ, wandelbar, unfassbar, etc., aber der 
Weg in die menschliche Natur bzw. in den menschlichen Geist erlaubt es Theorien 
zu formulieren, die auf etwas Festes zurückgeführt werden können: nämlich die 
Art und Weise, das Wie der menschlichen Deutung seines Lebensumfeldes (vgl. 
z. B. Rüsen, 1983, S. 49, 85; 1986, S. 71 ff.) 

Um dies verstehen zu können, ist anzumerken, dass Rüsen die Schriften Burck-
hardts zwar primär durch Theodor Schieder kennengelernt hat, jedoch eine „völlig 
andere Burckhardt-Interpretation“ (Sandkühler, 2014, S. 260) entwickelt hatte. 

Es ist eine klare Trennung zwischen Rüsens Auslegung einer Konstanten und etwa 
dem sozialgeschichtlichen Fokus der Bielefelder Schule, welche wiederum durch 
den Schieder-Schüler Hans-Ulrich Wehler stark geprägt wurde, zu erkennen. Jür-
gen Kocka schreibt zum Beispiel in einer Vorbemerkung der Zeitschrift Geschichte 



 Differenzierung eines Denkkollektivs 51 

und Gesellschaft, dass man sich am Historikertag von 1984 um eine Formulierung 
einer „anthropologischen Dimension in der Geschichte“ bemühte, und mit dieser 
sei „[…] weniger das Interesse an sich durchhaltenden Konstanten des menschli-
chen Wesens als vielmehr der Versuch gemeint, sich mit den neuen erfahrungs- 
und lebens-, kultur- und bedeutungsgeschichtlichen Angeboten und Herausforde-
rungen auseinanderzusetzen“ (Kocka, 1984, S. 293). 

Für Kocka bzw. für die Bielefelder Schule, zu der sich Rüsen trotz der Prägung 
durch Schieder nicht zugehörig verstand, war es nicht die Aufgabe im Menschen 
selbst eine Konstante auszumachen bzw. die mentalen Dynamiken historischen 
Wissens zu analysieren. Eher hatte die Bielefelder Schule zum Ziel, ein strukturel-
les sozialanalytisches Instrument in die Geschichtswissenschaft zu bringen, das in 
der Lage wäre Anschauungs-, Handlungs- und Verhaltensstrukturen (vgl. z. B. Un-
tersuchung bei Nipperdey, 1977, S. 296) ersichtlich zu machen und zu analysieren 
(vgl. Wehler, 1973, S. 29). Beruhend auf Theorien von Eric Hobsbawn, Èmile Durk-
heim und Max Weber sah sie in der Fusion von Soziologie und Geschichtswissen-
schaft eine Möglichkeit, eine Richtung zu ergründen, die gleichzeitig eine „[…] her-
meneutische Wissenschaft, die Handlungen und Ausdrücke auf ihren Sinn hin ver-
steht und aneignet, und […] eine analytische Wissenschaft [ist], die menschliches 
Handeln nach Gesetzen kausal erklärt“ (Nipperdey, 1977, S. 308). 

Rüsen geht, und das macht ihn vielleicht auch besonders, einen eigenen Weg. Er 
setzt den Fokus in seiner theoretischen Arbeit auf die allgemeine Fragestellung 
nach dem Sinn der Geschichte (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 7, 25 ff.) und versucht diesen 
primär in der menschlichen Psyche (vgl. z. B. Rüsen, 1986, S. 102; 1989, S. 95 f.) zu 
ergründen. Für ihn steht der Mensch in seiner inneren Dimension, das heißt als ak-
tiver Verfasser und gleichzeitig Erfahrender von Wirklichkeiten, im Mittelpunkt al-
ler historischen Phänomene. Im Unterschied zur Bielefelder Schule baut Rüsen auf 
eine dem Historismus verhaftete Überzeugung auf, die nicht die systematische For-
mulierung von sozialen Strukturen zum Ziel hat, sondern die Konstante in der Ge-
setzmäßigkeit des Denkens, des Seins, des Geistes sieht (vgl. z. B. Rüsen, 1974b; 1983, 
S. 20 ff.). Rüsen versucht also keine Struktur im Außenbereich des menschlichen 
Seins zu finden, sondern im Inneren (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 79 f.). Er fokussiert 
sich daher auf die Psyche, die er zum Untersuchungsgegenstand macht und sie in 
ihrer systematischen Form zu erfassen versucht (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 24 ff.). 
Das „System des Geistes“ (Nipperdey, 1977, S. 297) ist in Rüsens Augen daher primär 
eine Frage nach der Systematisierung des Inneren, die auch zu einem äußerlichen 
Handeln führen kann (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 128 f.).  



52  Differenzierung eines Denkkollektivs 

Das Spielfeld bzw. die Einheit der historischen Erfahrung ist für Rüsens Theorie 
daher der „duldende, strebende und handelnde Mensch“ (Rüsen, 1986, S. 57). Im 
Zuge der Begründung einer theoretisch-historischen Anthropologie, bzw. im Ver-
such, die Frage zu beantworten, was genau den geschichtlichen Charakter des Men-
schen und seiner Welt ausmacht, verwendet Rüsen die Burckhardt-Perspektive und 
die Phrase des „menschlichen Leidens und Handelns“ (Rüsen, 1983, S. 49). Für ihn 
tritt Menschheit - und zwar im ureigensten Sinne der Existenz, des Menschseins –  

[…] als eine solche Gattungsbestimmung dann nicht in der Form einer gegenständli-
chen Geschichte auf, die (unmenschlich) ihre Partikularität als Allgemeinheit der 
Gattung ausgibt; sondern sie wird als konstitutiver Faktor des menschlichen Han-
delns und Leidens dort angesiedelt, wo es in seiner zeitlichen Bewegtheit von sich aus 
Sinn produziert. (Rüsen, 1986, S. 60)  

Für Rüsen ist der Mensch ein sinnbildendes Wesen, was für ihn auch heißt, dass 
Menschen ihre Erfahrungen im Sinne von Zeitstrukturen (für die Gegenwart orien-
tierend, zukunftsweisend) deuten. Der Mensch ist bei Rüsen kein Gegenstand, 
keine Verdinglichung, sondern eine grundlegende Dynamik mentaler Strukturen, 
die Sinn produzieren. Das Herz der menschlichen Existenz sind für ihn keine er-
sichtlichen Praktiken oder Objekte, äußerlich beobachtbaren Merkmale, sondern 
grundlegende innermenschliche Formationen, die nicht als abgeschlossene Enti-
tät, sondern in einem dialektischen Verhältnis zueinander stehen.   

Dieser Ansatz unterscheidet Rüsen von einer sozialstrukturellen Auslegung der Ge-
schichte, die innerhalb der Bielefelder Schule angestrebt wurde. Rüsens Ansichten 
sind zu stark von einer vom Historismus geformten Betrachtung auf Geschichte ge-
prägt worden, die nicht primär auf eine verallgemeinerte Systematisierung sozialer 
Praktiken zielt, sondern ihren Fokus vor allem auf die inneren Dimensionen des 
Menschen richtet, der eben vor allem duldet, strebt und aber auch handelt.  

Dies unterscheidet ihn ebenfalls von den von Max Webers Werken geprägten Be-
wegungen der 1960er-Jahre, die eine Aufwertung der Aufklärung und eine Ge-
schichtswissenschaft „jenseits des Historismus“ (Mommsen, 1971) etablieren woll-
ten. Rüsen schrieb rückblickend in den 1990er Jahren selbst zu diesen Gruppierun-
gen:  

Die Aufklärung erschien als ein Stück unabgegoltener, also zukunftsträchtige Tradi-
tion wissenschaftlicher Rationalität, die der Historismus unausgeschöpft gelassen, 
verstellt oder gar unterdrückt hatte. Den neuen Orientierungsbedürfnissen, die der 
erwähnte tiefgehende kulturelle Wandel in der Bundesrepublik erzeugt hatte, wurde 
durch ein neues Geschichtskonzept entsprochen, in dem es nicht mehr primär um die 
kulturschöpferische Potenz des menschlichen Geistes auf der Ebene absichtsvoller 



 Differenzierung eines Denkkollektivs 53 

Handlungen, sondern um die Wirkung struktureller Handlungen auf das menschli-
che Handeln und um eine Dimension zeitlicher Veränderungen des Menschen und 
seiner Welt ging, die dem absichtsvollen Handeln bestimmend voraus- und zugrun-
deliegt. (Rüsen, 1990, S. 62 f.). 

Rüsens theoretisches Konzept lässt sich nur schwer in eine strukturelle Handlungs-
theorie integrieren, die die innere Dimension, also das Absichtsvolle an der Hand-
lung, an zweite Stelle setzt. Ihm bleibt das Innere das Bedeutende, das „Wirkliche“ 
(Rüsen, 1986, S. 86), die Absicht, bzw. der Sinn selbst:  

Es geht bei „der“ Geschichte eben nicht um einen dinglichen Sachverhalt, der in seiner 
Gänze erkennend ausgemessen und bestimmt werden könnte. Geschichte so zu den-
ken, setzte einen absoluten Standpunkt zu ihrer Betrachtung voraus, von dem nicht 
dargelegt werden kann, ohne nicht zugleich die innere zeitliche Dynamik der mensch-
lichen Lebenspraxis aus den Augen zu verlieren, um deren erkennende Bewältigung 
es doch gerade geht. (Rüsen, 1986, S. 52 f.) 

Unter Beachtung dieser theoretischen Prämisse soll nun die weitere Analyse der 
Grundzüge Rüsens durchgeführt werden. Der Konstante bzw. dem Festen an Rüsens 
Grundzügen liegt eine anthropologische Vorstellung der Welt und des Menschseins 
zugrunde, die sich vor allem in Sphären der Phänomenologie zu einem konsisten-
ten Konzept ausbauen lässt. Diese Annahme, die wiederum sehr wohl kritisiert und 
hinterfragt werden kann, soll als grundlegender Bestandteil Rüsens theoretischen 
Werkes gelten, der die Möglichkeit der weiteren Argumentationen bedingt.  

Es ist allerdings nicht die einzige Konstante, die sich in Rüsens theoretischem Werk 
behauptet. Es äußert sich auch ein grundlegendes Bedürfnis, welches Rüsen als Ori-
entierungsbedürfnis bezeichnet, das die Absichten des menschlichen Handelns und 
Leidens sinnbildend, das bedeutet lebenspraktisch anknüpfend (vgl. Rüsen, 1983, 
S. 50 f.), zu organisieren versucht. Die Orientierung als grundlegendes Bedürfnis 
und in dieser Hinsicht als Voraussetzung eines Lebensdranges enthüllt sich in die-
sem Sinne als eine weitere Konstante, welche die Richtung eines absichtsvollen 
Handelns und Leidens grundlegend prägt (vgl. Rüsen, 1983, S. 49 ff.). 

Außerdem kann diese anthropologische Konstante in ihrer theoretischen Interpre-
tationsmöglichkeit als dynamischer und anpassungsfähiger verstanden werden, als 
sie auf den ersten Blick vielleicht erscheint. Es beschränkt sich nämlich die theore-
tische Formel, bzw. die Beschreibung des menschliche Daseins und sein Wirken, 
nicht in einer Idee des duldenden, strebenden und handelnden Menschen alleine, son-
dern ist ebenfalls ein fast schon dialektisches Spiel zwischen einem Tun und Sein, 



54  Differenzierung eines Denkkollektivs 

zwischen einem Handeln und Leiden, welches sich im folgenden Kapitel als Grund-
lage einer Phänomenologie12 entfalten lässt, die das Zwischenspiel von Subjekt und 
Objekt als geistige Substanz und somit auch als Kernpunkt des menschlichen Be-
wusstseins darlegt.  

Die Untersuchung Rüsens theoretischen Werkes unter diesen Bedingungen kann 
selbstverständlich als Überinterpretation der theoretischen Grundlagen seiner 
Werke betrachtet werden, da diese Betrachtung Gefahr läuft, die theoretischen 
Grundlagen über ihre Manifestation hinaus zu interpretieren, weil sie oft nur se-
kundär von Rüsen sprachlich dargelegt und argumentiert wurden. Diese Arbeit ver-
tritt jedoch die These, oder will dieser zumindest nachgehen, dass die theoretischen 
Voraussetzungen der frühen Historik auch ein „stilles Wissen“ (Polanyi 1966) be-
dingen, das für die Einzelperson bzw. für den Autor, vor allem im späteren Wirken, 
oft nicht mehr als erklärungsbedürftig angesehen wird. Die historische und episte-
mologische Kontextualisierung ermöglicht jedoch ein gewisses Weiterdenken in-
nerhalb der vorgeschriebenen Grenzen und gibt Raum, die Voraussetzungen der 
Schlussfolgerungen aus einer Sichtweise zu analysieren und zu kritisieren, die 
nicht fremdbestimmt, also aus „fremder“ nicht anknüpfbarer Provenienz stammt 
und somit theorieintern anschlussfähig ist (vgl. Albrecht et al., 2016; Daston, 1994).  

Die Grundzüge der Historik werden in diesem Sinne aus einer historisch-epistemo-
logischen Betrachtungsweise analysiert, die den Raum öffnet, die philosophischen 
und historischen Voraussetzungen eines solchen Denkschemas anhand der Idee, 
dass die Autor:innen eine logische Konsistenz und eine gewisse theoretische Wi-
derspruchsfreiheit angestrebt haben, in den Blick zu nehmen und zu analysieren 
(vgl. Albrecht, 2016; Chang, 2012).

 
12 Ich verwende in diesem Buch eine sehr breite Darlegung des Phänomenologiebegriffs, der nicht 
grundlegend auf die Werke von Husserl begrenzt ist. Eher soll mit Phänomenologie die Sichtweise betont 
werden, dass es insofern „[…] keine Trennung von einer Welt-an-sich auf der einen Seite und subjekti-
ven Erscheinungen und Abbildungen davon auf der anderen Seite [gibt]: Die Welt, die wir erfahren, ist 
die einzige, d. h. ein und dieselbe Welt“ (Wehrle, 2022, S. 8). Ebenfalls soll der Begriff „Phänomenologie“ 
auf die in der hegel’schen Verfassung beschriebene Versuch betont werden, Geist als System aufzufas-
sen: „Daß das wahre nur als System wirklich oder daß die Substanz wesentlich Subjekt ist, ist in der 
Vorstellung ausgedrückt, welche das Absolute als Geist ausspricht, - der erhabenste Begriff und der der 
neueren Zeit und ihrer Religion angehört“ (Hegel, 1986, S. 28). Rüsen, und das muss hier auch betont 
werden, ist kein strenger Phänomenologe: es bedingen nur seine Ausführungen eine theoretische Heran-
gehensweise, die philosophisch betrachtet sehr phänomenologisch wirken. Die Arbeit möchte daher nur 
auf eine Grundeigenschaft in Rüsens Schriften verweisen, die sich zwar an manchen Grundregeln einer 
philosophischen Phänomenologie hält, jedoch, wie wir in den folgenden Ausführungen sehen werden, 
nicht rein phänomenologisch bleibt. 



3. Die Theoretisierung formaler Merkmale 

3.1. Vom Dynamisieren und Abstrahieren  
Rüsens Erarbeitung einer Historik, bzw. sein theoretischer Zugang, ist in vielen 
Hinsichten von seiner philosophischen Lektüre geprägt worden. Es scheint viel-
schichtig das Ziel philosophischer Argumentationen und theoretischer Überlegun-
gen nach einem hegelianischen Verständnis zu sein, zu versuchen, jedem starren 
Begriff, eine Dynamik oder sogar eine Dialektik zu verleihen (vgl. z. B. Largier & 
Lembke, 2022). Das bedeutet, dass Kategorien bzw. theoretische Konzepte vor al-
lem nicht als feste Phänomene, sondern als sich in sich bewegende Erscheinungen 
sprachlich dargelegt werden sollten, die die Komplexität ihrer Verhältnisse und 
Prägungen stringent erfassen können. Auch Rüsen geht in den Grundzügen diesen 
theoretischen Weg. Er umgeht die Problematik einer solchen Ausführung in einen 
beliebigen Relativismus zu verfallen13, indem er die Historik als Bestimmungsfaktor 
für die Methode und den Bezugsrahmen der historischen Forschung enthüllt und 
die „außerwissenschaftliche Lebensregelung“, nämlich die „praktische Funktion 
der historischen Erkenntnis“ (Rüsen, 1976b, S. 41) als Sinn- und Bedeutungsfaktor 
heranzieht, der auf eine gewisse Ordnung zurückführt. Rüsen hat es damit in sei-
nem Werk darauf abgesehen, zu versuchen eine „systematische Darstellung“ (Rü-
sen 1983, S. 22) durchzusetzen, die eine normative Theorie historischer Erkenntnis 
in Frage stellt und an ihrer Stelle eine dynamische Orientierungsfunktion in den 
Vordergrund rückt. 

Die Grundzüge selbst beginnen mit einer Kritik an der Arbeitsweise von Geschichts-
wissenschaftler:innen, die historische Erkenntnis als ein Aufzählen von Ergebnis-
sen historischer Forschung verstehen (vgl. Rüsen, 1983, S. 23 f.). Hier ist die Kritik 
an einer wissensorientierten Geschichtswissenschaft und Geschichtsdidaktik er-
kennbar, die versuchen, historisches Wissen als festes Konstrukt zu vermitteln. Für 
Rüsen, der es sich selbst zur Aufgabe gemacht hatte eine Geschichtswissenschaft 
als Reflexionswissenschaft zu etablieren, liegt die Reflexion nicht in der Ansamm-
lung von Wissen, sondern in einem Geisteszustand, der sich der komplexen Dyna-
mik von mentalen Prozessen in seiner Auseinandersetzung mit Vergangenheiten 
bewusst ist (vgl. Rüsen, 1983, S. 21 ff.). Das bedeutet, dass für Rüsen nicht die Fakten 
oder Jahreszahlen das Ausschlaggebende an der historischen Forschung sind. Auch 
nicht die Geschichtsschreibung, die sich immer wieder verändert, sondern die 
Frage danach, wie die Informationen, die aus den historischen Erzählungen über 

 
13 Siehe dazu auch modernere Ausführungen in z. B. Rüsen, 2017. 



56  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

die Vergangenheit kommen, an eine praktische Lebenswelt anschlussfähig ge-
macht werden (können) (vgl. Rüsen, 1983, S. 24 f.).  

Es sollen in diesem Sinne die Erkenntnisse der Geschichtswissenschaft nicht en-
zyklopädisch aufgezählt werden. Eher versucht Rüsen anhand einer „Abstraktions-
leistung“, die in der Lage sei, die „[…] Fülle und Unübersichtlichkeit alles dessen, 
was die Geschichtswissenschaft produziert und in dem sie sich darstellt […] auf das 
Wesentliche, das Allgemeine, Elementare und Fundamentale hin […]“ (Rüsen, 
1983, S. 23) zu reduzieren, den Sinn historischer Erkenntnis darzulegen. Für Rüsen 
ist die Frage nach dem Wesentlichen, dem Allgemeinen, eine Frage nach den tiefs-
ten Motivationen des Menschen, sich mit historischen Themen überhaupt auseinan-
derzusetzen. Für Rüsen steht der Sinn von Geschichtserzählungen, das heißt die 
nützlich-funktionale Einordnung von vergangenen Ereignissen im Gedächtnis des 
Menschen und der Lebenspraxis im Vordergrund, der seiner Überzeugung nach 
zwingend vorhanden sein muss, da sonst der Mensch das Bedürfnis nicht hätte, 
nach dem Vergangenen zu fragen (vgl. Rüsen, 1983, S. 26 ff.). In Rüsens theoreti-
scher Perspektive ist die Frage nach dem Sinn der Geschichte niemals eine Frage, 
die außersubjektiv beantwortet werden könnte, sondern deren Antwort immer nur 
im Denken und Sein des singulären, gegenwärtigen und gesellschaftlich bedingten 
Menschen zu finden ist: 

Die Metapher ‚Verfassung‘ sagt, woraufhin der Erkenntnisreichtum, die Methoden-
vielfalt und die Darstellungsfülle der Geschichtswissenschaft reduziert werden muß, 
damit diese als ein fachliches Ganzes in den Blick gerät: auf die Prinzipien und Regeln 
des historischen Denkens, die in der Gesamtheit aller Operationen der historischen 
Erkenntnis einen analogen Stellenwert einnehmen wie das Grundgesetz im Rechts-
system unserer Gesellschaft. (Rüsen, 1983, S. 23–24) 

Dieser Punkt, also diese Vorstellung auf eine allgemeine Erkenntnis hin zu arbeiten 
bzw. die ganze Geschichtswissenschaft auf grundlegende Regeln des historischen 
Denkens, das heißt also auf die mentale Auseinandersetzung mit historischen The-
men hin zu reduzieren, bringt Rüsen zu einer Abstrahierung und Dynamisierung 
grundlegender Motivationen und Aspekten der Geschichtsforschung. Der Fokus 
auf das Denken verleiht der Auseinandersetzung mit historischen Themen eine 
menschlich-subjektive Instanz, die den theoretischen Blick vollständig auf Bedürf-
nisse, mentale Operationen und lebenspraktische Anknüpfungspunkte lenkt (vgl. 
Rüsen, 1983, S. 48; S. 130 f.). 

Rüsen schafft es mit seinem Versuch die mentale Welt in ihrer kleinsten Form, d.h. 
in ihrer kleinsten erlebbaren Beschaffenheit anschaulich zu machen, den Blick auf 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 57 

die leere Lücke zwischen Binäritäten, zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Han-
deln und Leiden, zwischen Tun und Sein zu richten und vermittelt so ein analytisches, 
dynamisches Bild von Erfahrungsprozessen des Subjekts in der Auseinanderset-
zung mit der für das Subjekt erlebbaren Welt. 

Das bedeutet zwar, dass Rüsen einerseits das Subjekt selbst in den Fokus stellt, je-
doch nicht bei einer radikalen Subjektivierung verweilt. Der Fokus auf mentale Pro-
zesse schließt nicht ein, dass diese mentale Auseinandersetzung des Subjekts mit 
historischen Themen individualistisch bleibt. Die anthropologische Konstante, die 
im letzten Kapitel beschrieben wurde, gibt dem Fokus auf das Denken und Handeln 
eine kollektive Dimension. Für Rüsen, der eben auch an interkulturellen und trans-
temporären Themen interessiert war, gab es eine wichtige Gemeinsamkeit – näm-
lich das Menschsein (vgl. z. B. Rüsen, 1989, S. 99; Van Reeth, 2022). Und dieses 
Menschsein lässt sich durch die allgemeine Strukturierung vom menschlichen 
Denken und Handeln ersichtlich machen. Die soziale Komponente liegt daher ei-
nerseits in der gemeinsamen Fähigkeit des Menschen zum Handeln und Leiden 
bzw. kann andererseits, auf eine Idee eines gemeinsamen Bedürfnisses nach Ori-
entierung im Handeln und Leiden zu finden abstrahiert werden: 

Dieser Ausgangspunkt liegt bei den Bedürfnissen des Menschen nach einer Orientie-
rung seines Handelns und Leidens in der Zeit. Von diesen Bedürfnissen her lässt sich 
die Geschichte als Wissenschaft gleichsam aufbauen, d.h. verständlich machen als 
Antwort auf eine Frage, als Lösung eines Problems, als (geistige) Befriedigung eines 
(Orientierungs-) Bedürfnisses. (Rüsen, 1983, S. 24) 

Das Orientierungsbedürfnis, eine Konstante, die jegliche Grundlage des Handelns 
und Leidens bestimmen sollte, ist ein grundlegendes theoretisches Konzept in Rü-
sens Ausführungen. Im folgenden Abschnitt sollen die Dimensionen dieses Orien-
tierungsbedürfnisses ersichtlich gemacht werden, wobei vor allem Bezug auf die 
Sphären des menschlichen Handelns und Leidens genommen wird, um Rüsens the-
oretische Realitätsbetrachtungen ersichtlich zu machen.  

3.2. Orientierung und metaphysische Spekulationen 
Alle Motive sich mit (historischen) Fragestellungen der Welt zu befassen, sind auf 
ein lebensnotwendiges Orientierungsbedürfnis zurückzuführen (vgl. Rüsen 1983, 
S. 18 f.). Diese Annahme bestimmt für Rüsen die dynamische Grundlage der 
menschlichen Betrachtung und geistigen Verinnerlichung der eigenen Lebenswelt 
(vgl. Rüsen, 1983, S. 24 ff.).  



58  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

Es stellt sich bei Rüsen die Frage, was zu so einer Erlebbarkeit der Welt führt bzw. 
welche Instanz im Menschen diese geistige Wirklichkeit am Leben erhält und uns 
bewegt. Was gibt der geistigen Erfahrung, die oft auch eine vor allem affektive Be-
gegnung mit der Welt ist und zum Beispiel in Leidenschaft und Trauer erlebbar 
wird, diesen erfahrungsreichen Charakter? Für ihn ist er ein Effekt des Orientie-
rungsbedürfnisses. Für ihn erklärt das Orientierungsbedürfnis, welches nicht nur 
als einfache Lustinstanz verstanden (vgl. Rüsen, 1983, S. 51), sondern vielmehr als 
fast schon qualvolle Voraussetzung des menschlichen Geistes gesehen werden soll, 
jegliche, sei es bewusste oder unbewusste, mentale Einordnung und Zuschreibung 
der erlebbaren Welt.  

Rüsen verwendet den Begriff des Orientierungsbedürfnisses in der Form, die es als 
theoretische Voraussetzung, als Prämisse jeglicher weiterer Begründung darlegt; 
und diese wiederum auch mit einem grundlegenden Interesse an historische Er-
kenntnis in Verbindung setzt (vgl. Rüsen, 1983, S. 26). Der Begriff der Orientierung 
wird in der phänomenologischen Sphäre z. B. als eine Reflexionsinstanz betrachtet,  

[…] die ein Subjekt vollbringt, wenn es sich dessen vergewissert, daß es in verschiede-
nen theoretischen und praktischen Kontexten, in wechselnden Beziehungen zu Men-
schen, Dingen und Sachverhalten lebt. […] Die handelnden Subjekte sind mit wech-
selnden äußeren Bedingungen konfrontiert. […] Die der Reflexivität immanente Ori-
entierungsleistung liegt darin zu realisieren, daß verschiedenen Kontexten verschie-
dene geistige Einstellungen entsprechen. (Rinofner-Kreidl, 2003, S. 348) 

In der Phänomenologie ist der Begriff der Orientierung vor allem auf seine Reflexi-
onsfähigkeit beschränkt, die der Erkenntnis eines Subjektes entspricht, das sich 
seiner Beeinflussungsfaktoren bewusst ist und sich die Komplexität von Praktiken 
und theoretischen Kontexten vor Augen führen kann. Sie entspricht daher einer Art 
Erkenntnis über die eigenen Bedingungen und Möglichkeiten, über die eigene Po-
sitionierung im Raum bzw. die Voraussetzungen dieser Positionierung.   

Der Begriff der Orientierung in Rüsens Werk unterscheidet sich allerdings grund-
legend davon. Rüsen sieht im Begriff der Orientierung nicht nur eine Tätigkeit, die 
zu einem reflektierten Habitus führen kann, sondern sie ist für ihn vor allem ein 
tiefes innerliches Bedürfnis, das jedes Handeln und Denken leitet und definiert (vgl. 
Rüsen, 1983, S. 25 ff.). Das Orientierungsbedürfnis ist in diesem Sinne, im Gegen-
satz zu der phänomenologischen Auslegung, welche sich hauptsächlich auf den Er-
fahrungscharakter des Orientierens selbst bezieht, eine Voraussetzung, eine Prä-
misse, die jegliche Aktivität des mentalen Zuordnens und praktischen Tuns bedingt. 
Dadurch, dass auf diese Art und Weise argumentiert wird, erkennt man in Rüsens 
These, im Versuch einen Ursprung für jegliches Denken und Tun zu definieren, 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 59 

eine metaphysische Spekulation (vgl. z. B. Ziegler, 2014), die vorerst gegen eine 
phänomenologische Ausrichtung spricht. Die Phänomenologie nämlich bleibt in 
ihrer Untersuchung streng der Erforschung der Phänomene selbst verhaftet und 
fokussiert sich in ihrer Analyse vor allem auf die Charakterisierung des Erschei-
nens:  

Sie (die Phänomenologie) untersucht die Art und Weise, wie uns etwas erscheint. Sie 
interessiert sich für die Entsprechung („Korrelation“) zwischen den durch die Natur 
der jeweiligen Gegenstände vorgegebenen Erscheinungsweisen einerseits und den im 
Wesen von Bewußtsein liegenden Formen des Sich-auf-Gegenstände-Beziehens ande-
rerseits. (Rinofner-Kreidl, 2003, S. 348 f.)  

Rüsen jedoch setzt eine grundlegende Bedürfnisstruktur für alle Aktivitäten voraus. 
Kurz: Er bestimmt eine psychologische Konstante, die zu einer Charakterisierung 
des Subjekts bzw. zu einer Vorannahme über die Art und Weise, wie es die Welt 
deutet, führt. Diese Darlegung bleibt nicht in der Sphäre des Erlebens, sondern be-
stimmt eine Ursprungsinstanz, die nicht die Erfahrung selbst, so wie in der Phäno-
menologie, sondern das menschliche Lebewesen als solches in seiner Definierbar-
keit bestimmt (vgl. Habermas, 1988, S. 38 f.).  

Trotz der möglichen Kritik an dieser metaphysischen Spekulation Rüsens in einer 
Zeit, in der die Metaphysik als überwunden bzw. „erneuert“ (Habermas, 1988, S. 35) 
galt, ist der Begriff des Orientierungsbedürfnisses nicht in seiner Kraft der Ausle-
gung zu unterschätzen. Wie anfangs erwähnt, ist die Idee der Orientierung selbst 
eine sehr offene, die das Verlangen nach einer gewissen Ordnung bzw. Positionie-
rung in der Welt zum Ausdruck bringt. Die strukturelle Charakterisierung dessen 
bleibt Großteils offen. Die Grundlage bleibt dynamisch. 

Was bedeutet es nun, eine dynamische Grundlage für eine theoretische Darlegung 
zu haben? Der Begriff der Orientierung ist stark mit dem Begriff des Sinns verbun-
den, das heißt, dass das Orientierungsbedürfnis dann zum Tragen kommt, wenn es 
die Möglichkeit gibt, aus einer Erfahrung einen sinnvollen, das heißt einen lebens-
praktisch orientierungsfähigen Gehalt zu extrahieren (vgl. Rüsen, 1983, S. 60). Die 
Frage nach einer Orientierungsfähigkeit ist eine qualitative, die zum Beispiel in der 
Diskussion des Narrativs eine grundlegende Rolle spielt (vgl. Rüsen, 1989, S. 7 ff.). 
Der Begriff der Orientierung ist in seinem Ausdruck bzw. in seiner Definition eine 
interpretationsreiche Kategorie, die vorerst nur die formale Voraussetzung eines 
subjektiven Einordnens bestimmt. Wenn wir davon sprechen, dass uns ein Orien-
tierungsbedürfnis innewohnt, also dass wir ein Grundbedürfnis haben, Erlebnisse, 
Erscheinungen bzw. Phänomene, die mit uns in Berührung kommen, mental und 
lebenspraktisch einzuordnen, dann beschreibt dieses Orientierungsbedürfnis 



60  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

nichts anderes als die Abstraktheit einer mentalen Operation von Deutungen (vgl. 
Rüsen, 1983, S. 48). Der Begriff ist in diesem Sinne ein dynamischer Begriff, da das 
Wort der Orientierung inhaltlich, also qualitativ, nur in seiner Individualität, An-
wendbarkeit bzw. in seinem Funktionscharakter bestimmbar ist. 

Wenn die Annahme vertreten wird, dass der Mensch primär am Leben bleibt (vgl. 
Rüsen, 1983, S. 24), weil er in der Lage ist, die Welt, die ihm begegnet, d.h. die Welt, 
die der Mensch aus seiner Perspektive betrachtet, nur dann sinnvoll, d. h. sodass 
es für die Lebenspraxis mental und handelnd anwendungsfähig wird, wahrnimmt, 
dann wird in diesem Sinne jegliche mentale Einordnung von weltlichen Erfahrun-
gen, die vom Individuum auch eben in kollektiver Weise praktiziert wird, psycholo-
gisiert. Diese Denkweise geht nicht davon aus, dass jedes Erlebnis ein rein mentales 
Konstrukt ist; da das Erlebnis in der Betrachtung auf die Welt eingebettet ist. Die 
Welt, die uns erscheint, ist eben nicht ein reines Objekt, sondern vor allem eine 
Welt, die durch die Begegnung mit ihr, als Realität in Bezug zum Objekt erfahrbar 
wird. Erfahrbar in dem Sinne, dass wir einerseits körperlich, aber auch mental mit 
ihr indirekt in Berührung kommen und zu ihr eine Geschichte erzählen bzw. sie 
kategorisieren, ein- und zuordnen können. Das Objekt, das wir betrachten, ist auch 
immer ein Objekt, das mit uns zu tun hat. Die dynamische Auseinandersetzung 
bzw. die Lücke zwischen Subjekt und Objekt, der Zwischenraum, wenn man es so 
nennen will, ist das Reale, bzw. die Wirklichkeit, die wahrlich zählt in Rüsens Theo-
riegebäude.  

Rüsen kommt aus einer philosophischen Richtung, die vor allem die Erfahrung des 
Subjekts in ihrer Erlebbarkeit als reale, oder zumindest als relevantere Welt defi-
niert, sie also als „wirklicher“ (Rüsen, 1986, S. 86) charakterisiert als das Objekt un-
abhängig von uns selbst. Man könnte sogar behaupten, dass Rüsen in seiner Kon-
zeption von Realität, nur das Zwischenspiel von Betrachtung bzw. Ein- und Zuord-
nung des Subjekts und erlebbarer Form des Objekts als real auffasst und somit auch 
eine hegelianische Idee des Satzes „Das Ding ist ich“ (Hegel, 1986, S. 577) vertritt. 

Die Kritik, welcher sich das Rüsensche Konzept des Orientierungsbedürfnisses aus-
setzen muss, also jene, dass es noch ein anderes Motiv für die mentale Zuordnung 
von Zeiterfahrungen geben könne als, dass der Mensch nach Orientierung strebt, 
setzt einen Begriff der Orientierung nur im positiven Sinne voraus. Das Verlangen 
nach Chaos, Unordnung und auf den ersten Blick sinnloser Kreativität könnte auf 
einer abstrakteren Ebene ebenfalls als Orientierung weitergedacht werden. Es bleibt 
ein Bedürfnis vorhanden, sich in der Welt zu positionieren und diese Positionie-
rung, egal welchen absurden Grundlagen und Sichtweisen sie unterlegen ist, bleibt 
einer Ordnung, einer Struktur verhaftet. Die Welt könne in diesem Sinne nicht 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 61 

nicht gedeutet werden und dieser Deutung könnte auch nicht den Charakter einer 
arbiträren außerweltlichen Interpretation gegeben werden. Dem Bedürfnis nach 
Desorientierung wohnt eventuell eine andere Struktur der Orientierung inne, die 
sehr wohl, hätten wir die Möglichkeit sie rein abstrakt zu erfassen, mit der gleichen 
Formel dargelegt werden könnte, wie die der Orientierung nach Rüsen. Wenn In-
terpretationen der Welt nicht an die lebenspraktische Welt anknüpfbar wären, so 
könnten sie zwar qualitativ als nicht plausible Deutungsarbeit gesehen werden, 
würden allerdings nichtsdestotrotz einer strukturellen Deutungsleistung unterlie-
gen. Jede Deutungsarbeit ist von dieser Welt, wie absurd sie auch auf den ersten 
Blick für die Praxis wirken mag: Sie bleibt einer Struktur der (Un-)Ordnung unter-
worfen.14 

In diesem Sinne führt eine Auslegung des Konzeptes des Orientierungsbedürfnis-
ses nicht unbedingt zu einem Verständnis dessen als Verlangen nach einer naiven 
Ordnung, sondern versteht dieses Konzept vielmehr als eine fortwährende Aktivi-
tät, die den Menschen dazu bringt, seine Welt zu deuten. Für Rüsen ist genau diese 
Erfahrung ausschlaggebend, bzw. ist diese Aktivität die substanzielle Grundlage ei-
nes historischen Bewusstseins.  

Auf diese Art und Weise entstehen nach Rüsens Vorstellungen auch Interessen:  

Interessen sind bestimmte Bedürfnisse, d.h. Bedürfnisse, die so interpretiert sind, daß 
diejenigen, die sie haben, wissen, was sie wollen, wenn sie sie befriedigen wollen. Sol-
che Interessen werden von der Historik thematisiert, um von ihnen her darzulegen, 
was es heißt, historisch zu denken, und warum überhaupt historisch gedacht wird. 
Die Historik bringt mit diesen Interessen die lebensweltlichen Voraussetzungen und 
Grundlagen der Geschichtswissenschaft in den Blick, die man genau dort ausmachen 
kann, wo der Vollzug des menschlichen Lebens darauf angewiesen ist, daß Menschen 
historisch denken müssen, um leben zu können, daß sie ihre Gegenwart nur erschlie-
ßen und ihre Zukunft nur entwerfen können, wenn sie sich der Vergangenheit zuwen-
den. […] Zeitorientierungsbedürfnisse werden zu gezielten Interessen an historischer 

 
14 Der Begriff selbst hat einen Charakter der Ordnungsbedürftigkeit, die von den Subjekten selbst be-
stimmt werden sollte. Jegliches Bedürfnis sich zu Desorientieren, kann abstrakt betrachtet, gleichfalls 
als ein Bedürfnis sich zu orientieren verstanden werden. Eine Grundfrage, die allerdings in dieser Hin-
sicht noch offenbleibt, ist tatsächlich die Frage nach einer Erfahrungsstruktur, die nicht geistig zuordbar 
ist: „Es ist ein Nervenpunkt, würde ich sagen, für die Beziehung des Denkens auf Freiheit, daß eine ge-
gebene Realität sinnlos ist, daß in ihr also der Geist selber sich nicht wiederfindet“ (Adorno, 2007, S. 36). 
Vgl. dazu auch Rüsens Überlegungen zu einer „negativen Dialektik der Sinnbildung“ (Rüsen, 1996, 
S. 540). 



62  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

Erkenntnis, wenn sie als Bedürfnisse nach einer bestimmten Denkleistung interpre-
tiert werden, die sich auf die Vergangenheit richtet: diese Denkleistung verleiht der 
Vergangenheit den Charakter von „Geschichte“ (Rüsen, 1983, S. 25). 

Die Konstruktionsleistungen des Menschen werden von Rüsen auf unterschiedli-
che Arten und Weisen kategorisiert. Der Ausgangspunkt jeder Interpretation der 
Welt und jedes emotionalen Bedürfnisses, sich mit Sachen der Welt auseinander-
zusetzen, sei als Orientierungsbedürfnis sprachlich fassbar. Eine Umwandlung ei-
nes Bedürfnisses, bzw. eine systematische, geistige Anpassung und Erweiterung 
der grundlegenden Bedürfnisse, die wiederum befriedigt werden wollen, bedingen 
in diesem Sinne die Interpretationen und Anschauungen der Welt, die lebensprak-
tische Konsequenzen haben, die wiederum ebenfalls für die geistige Darlegungen be-
rücksichtigt werden müssen.  

Es ist ein fortwährendes Zwischenspiel, das sich bewährt; eine Dynamik, die mehr 
Leben und Wirklichkeit in ihrem Erfahrungscharakter aufzuweisen scheint, als die 
Objekte an sich selbst. Rüsen versucht daher die Ontogenese der geistigen Verfasst-
heit der Welt in ihrer Relation zur Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft sprach-
lich darzulegen und begründet damit auch ein Argument für einen Bewusstseins-
raum, der als Geschichte festgeschrieben ist, der durch Narrationen bedingt und 
strukturiert wird und auch dadurch, dass er für das Subjekt in ihrem lebensprakti-
schen Lebensraum, also als mentale Verarbeitung des Subjekts existentiell verwirk-
lichbaren Handelns und Leidens, einen Erfahrungsgehalt besitzt, der durch seine 
Intensität wirklicher und realer ist, als die vom Subjekt unabhängigen bzw. als ir-
relevant empfundenen Phänomenen (vgl. z. B. Rüsen, 2013, S. 30 ff.). 

Damit leistet Rüsen auch einen entscheidenden Beitrag zur geschichtsdidaktischen 
Theorie historischer Bildung. Dieser zeichnet sich dadurch aus, die Idee von der 
Bildung eines Geschichtsbewusstseins zu modellieren, also die Möglichkeit zu er-
öffnen, dass die orientierungsfähige Anknüpfung von Zeiterfahrungen und Zeitab-
sicht am menschlichen Lebensprozess, den Objekten der Vergangenheit einen 
Sinngehalt verleiht bzw. sie als lebendige Geschichte (vgl. Rüsen, 1986, S. 71 f.; 1989, 
S. 7 f.; S. 11 f.) etabliert. 

Um dies theoretisch erfolgreich umzusetzen, ist Rüsen an die Prämisse gebunden, 
dass das Orientierungsbedürfnis eine Notwendigkeit des menschlichen (Über-)Le-
bens ist, die zu einem „intentionalen“ Handeln führt:  

Voraussetzung dieser Definition und Angelpunkt der gesamten folgenden Argumen-
tation ist die These, daß der Mensch intentional handeln muß, um überhaupt leben 
zu können, und daß diese Intentionalität ihn als ein Wesen definiert, das immer über 
das hinaus sein muß, was der Fall ist, wenn er in und mit dem, was der Fall ist, leben 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 63 

will […]. Der Mensch kann in der Welt nur leben, d.h. er kann es in der Auseinander-
setzung mit der Natur, mit anderen Menschen und mit sich selbst nur aushalten, 
wenn er die Welt und sich selbst nicht als pure Gegebenheit hinnimmt, sondern auf 
Absichten seines Handelns und Leidens hin interpretiert, in denen sie als etwas vor-
gestellt werden, was sie nicht sind. […] In der Sprache der philosophischen Tradition 
wurde dieser Intentionalitätsüberschuss des menschlichen Handelns über seine Um-
stände und Bedingungen hinaus ‚Geist‘ genannt. (Rüsen, 1983, S. 49) 

Aus wissenschaftshistorischer Perspektive handelt es sich bei diesem Textauszug 
wohl um eine Schlüsselpassage für eine historisch-epistemologische Untersuchung 
der Grundzüge, da sie uns einen vertieften Einblick in den philosophischen Denk-
stils Jörn Rüsens verschafft: 

Erstens wird hier die theoretische Prämisse des intentionalen Handelns dargelegt, 
die in diesem Kontext auch noch sehr experimentell ausgelegt ist. Sie ist im Ange-
sicht dieser frühen Überlegungen noch kein klarer Standpunkt, kein Dogma, son-
dern eine theoretische bzw. gedankliche Voraussetzung, welche die darauf aufbau-
enden Argumente bedingt. 

Zweitens ist Geist in diesem Zusammenhang ein Begriff, der in der Vollständigkeit 
der Grundzüge nur einmal unter dieser Bedingung, nämlich als Verweis auf eine 
frühere philosophische Tradition, vorkommt. Das ist deshalb interessant, weil Rü-
sen selbst als Autor nicht direkt auf Grundwerke der Philosophie verweist bzw. über 
die Jahre hinweg nur wenig klar in der Form von Fußnoten Inspirationsobjekte 
oder weitere Literatur anführt. Es bleibt in diesem Kontext dem/r Leser:in überlas-
sen, den Begriff des Geistes historisch in Bezug zu Rüsen zu kontextualisieren. 
Nachforschungen lassen jedoch vermuten, dass Geist auf einen im Historismus 
gründenden Begriff verweist, wie es auch in Rüsens Text Überwindung des Historis-
mus der Fall ist: 

Denn Aufgrund ihrer hermeneutischen Bestimmung der historischen Methode hielt 
sich die Geschichtswissenschaft traditionell an Qualitäten der geschichtlichen Lebens-
welt („Geist“) gebunden, und sie sah in dieser Bindung ihre spezifische Rationalität 
im Verhältnis zu anderen Wissenschaften. (Rüsen, 1974b, S. 269) 

Interessanterweise steht auch hier wieder der Begriff der Lebenswelt im Vorder-
grund, der, sofern man sich auf die Konsistenz der Argumentation Rüsens verlas-
sen kann, mit jenem des Intentionalitätsüberschusses gleichzusetzen ist.  

Im Folgenden wird auf die Begriffe Intentionalität, Lebenswelt und Geist näher ein-
gegangen und die theoretischen Möglichkeiten, Grenzen und historischen Rück-
führungen werden veranschaulicht. 



64  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

3.3. Intentionalität, Lebenswelt und Geist  
Die Suche nach einer philosophischen Interpretation von Intentionalität mündet in 
einer phänomenologischen Auslegung, die vor allem durch die Werke des Philoso-
phen Edmund Husserls geprägt wurde. Husserl wird in den gesamten Grundzügen 
Rüsens ein einziges Mal in Bezug auf den Begriff der „Lebenswelt“ (Rüsen, 1983, 
S. 48) zitiert. Jedoch erwähnt Rüsen im Allgemeinen nur wenig die einzelnen Werke 
der Phänomenologie bzw. merkt nur in unterschwelligen Fußnoten oder Kommen-
taren an, aus welcher Provenienz gewisse Begriffe stammen.  

Rüsen arbeitete klassisch philosophisch und ist sich der Historizität seiner eigenen 
Argumente wohl nicht bewusst bzw. lässt er dies in seinen Texten zumindest nicht 
deutlich werden. Der einzige Hinwies, den wir über Rüsens Auseinandersetzung 
mit phänomenologisch angesetzten Theorien haben, ist Elisabeth Ströker und seine 
frühen Schriften über Hegels Ästhetik (vgl. Rüsen, 1976a). Wie schon angemerkt, 
hatte Rüsen eine Stelle an der Technischen Universität in Braunschweig angenom-
men, an der er drei Jahre lang gearbeitet hatte, bevor er an die Universität in Berlin 
kam. Elisabeth Ströker war eine Husserl-Expertin, somit auch eine Phänomenolo-
gin und betreute Jörn Rüsen zu dieser Zeit. Obwohl Rüsen in einem Interview be-
tonte, dass die Phänomenologie „nicht [s]ein Bier“ (Van Reeth, 2022) wäre, ist nicht 
zu übersehen, dass im Schatten seiner theoretischen Auslegungen, viele phäno-
menologische Ansätze zu finden sind. 

Für eine konkrete Definition des Begriffes Intentionalität in der Phänomenologie 
wird zumeist Franz Brentano, ein Lehrer Husserls, herangezogen. In seiner Schrift 
Psychologie vom empirischen Standpunkt erklärt er Intentionalität folgenderma-
ßen:  

Jedes psychische Phänomen ist durch das charakterisiert, was die Scholastiker des 
Mittelalters die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz eines Gegenstandes ge-
nannt haben, und was wir, obwohl mit nicht ganz unzweideutigen Ausdrücken, die 
Beziehung auf einen Inhalt, die Richtung auf ein Objekt (worunter / hier nicht eine 
Realität zu verstehen ist), oder die immanente Gegenständlichkeit nennen würden. 
Jedes enthält etwas als Objekt in sich, obwohl nicht jedes in gleicher Weise. In der 
Vorstellung ist etwas vorgestellt, in dem Urteile ist etwas anerkannt oder verworfen, 
in der Liebe geliebt, in dem Hasse gehasst, in dem Begehren begehrt usw. Diese inten-
tionale Inexistenz ist den psychischen Phänomenen ausschließlich eigentümlich. 
Kein physisches Phänomen zeigt etwas Ähnliches. (Brentano, 1874, S. 115) 

Die Intentionalität ist also die Art und Weise, wie wir aus einem Gegenstand mental, 
oder inexistentiell mehr machen, als er von sich alleine heraus aussagen könnte. 
Intentionalität ist die Sphäre, die einem Subjekt einen Gegenstand, ein Objekt oder 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 65 

aber auch ein Geschehnis bzw. eine Erscheinung in der Welt auferlegt bzw. es ist 
die Welt, die zwischen dem Subjekt und dem begegneten Objekt existiert. Ein 
menschliches Sich-Einleben, ein menschliches Wahrnehmen der Objekte – der 
menschliche Blick auf die Welt, der mehr aus ihr macht, als sie ist – der immanente 
Gegenstand, ein Geist, der dem Objekt sein Leben verleiht. 

Brentanos Ansatz plädiert noch für die Abgrenzung von Intentionalität und Reali-
tät, welche bei Rüsen allerdings nicht vorherrscht.15 Wenn wir davon ausgehen, 
dass Intentionalitätsüberschuss und auch geschichtliche Lebenswelt bei Rüsen mit 
dem Terminus Geist gleichzusetzen sind, dann hat diese geistige Sphäre für ihn ei-
nen realen, in Hinblick auf die Erfahrungsintensität und der direkten Verbindung 
zum Subjekt, Charakter. Auch die dynamische Systematik, die bei der Konstituie-
rung eines solchen Geistes bzw. eines schlussendlich zeitlich gerichteten Ge-
schichtsbewusstseins formuliert ist, ist nicht klar oder nicht einfach als „Beziehung 
auf einen Inhalt, die Richtung auf ein Objekt“ (Brentano, 1874, S. 115) zu verstehen. 
Die mentale Verarbeitung der erfahrenen Welt ist viel stärker an eine Idee der Iden-
tität, an einen durch das Subjekt bedingten und mit ihm vereinbaren Lebenswelt-
begriff gekoppelt, der bei Rüsen nicht auf die Ebene der Beziehung zu einem Objekt 
oder zu einem Inhalt begrenzt ist, sondern durch den Sinnbildungsappell (vgl. z. B. 
Rüsen, 1989, S. 42 ff.) als ein Teilaspekt der eigenen Identität und somit der erfahr-
baren Lebenswelt, als geistige Konstruktion, als Realität zu verstehen ist. Der Sinn-
Aspekt gibt diesem Erfahrungsraum einen ganz klaren Wirklichkeitscharakter (vgl. 
Rüsen, 1986, S. 86; 1989, S. 126 ff.). 

Man erkennt hier, dass sich hier Rüsen wieder in einer Sphäre aufhält, die nicht 
streng phänomenologisch ist, sondern wiederum einen metaphysischen oder zu-
mindest einen ontogenetischen Charakter besitzt.16 Die Wahrnehmung des Objekts 
oder des Inhalts ist nämlich nicht primär eine Wahrnehmung. Sie wird bei Rüsen 
nicht aus dieser Perspektive allein in Betracht gezogen. Die Welt des Subjekts, und 
zwar einerseits ihre strukturelle und dynamische Auslegung und andererseits ihre 

 
15 Dies unterscheidet Rüsen auch von Husserl: „Real‘ bezieht sich auf die Seinsweise des (Natur-)Dinges 
oder der Dingwelt, ‚real‘ ist etwas, das zur Realität gehört. Die Vorstellung eines Hauses ist in diesem 
Sinne kein realer Bestandteil des Bewusstseins, sondern lediglich ‚intentional‘ im Bewusstsein gegeben, 
d. h. als Gegenstand, auf den sich das Bewusstsein richtet bzw. den es als etwas (als Haus) intendiert 
oder auffasst” (Wehrle, 2022, S. 9). 
16 „Als Philosoph:innen interessiert uns daher nicht, wie wir persönlich etwas erfahren, so wenig wie es 
die Leser dieses Buches interessiert, wie ich als Maren Wehrle gerade die Hitze in Freiburg erfahre, 
während ich diese Einleitung schreibe. Vielmehr geht es darum, generell zu beschreiben, wie mögliche 
Subjekte ein objektives Bewusstsein der Welt und der Dinge haben können. Welche Eigenschaften und 
Strukturen muss ein Bewusstsein oder ein Organismus haben, um eine solche Erfahrung zu ermögli-
chen?” (Wehrle, 2022, S. 6). 



66  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

zielgerichtete Weiterentwicklung in die Sphäre der Geschichte oder eines Geschichts-
bewusstseins, ist der Hauptfokus des rüsenschen Programms, das zwar in seinem 
Argumentationscharakter sich an die Dynamisierungen der Auslegungen der frü-
hen Phänomenologen hält, allerdings sich nicht davor scheut auch ontologische, 
eben fast schon metaphysische und in manchen Hinsichten auch in der Dynamik 
versteckte normative Ansätze zu formulieren.17  

Auch Rüsens Konstituierung der Lebenswelt, ein Begriff, der vor allem von der Ge-
schichtstheoretikerin Waltraud Schreiber im Kontext der Geschichtsdidaktik schon 
näher analysiert worden ist (vgl. Schreiber, 1995), ist nur teilweise mit der 
Husserlschen Idee von Lebenswelt in Verbindung zu setzen. Eher ist hier ein kon-
struktivistischer Ansatz versteckt, der sich auf die Werke von Thomas Luckmann, 
Peter L. Berger und Alfred Schütz näher bezieht und daher vor allem einen soziolo-
gischen Ansatz verfolgt (vgl. Rüsen, 1983, S. 49 ff.). Lebenswelt und das führt auch 
Schreiber an, ist bei Rüsen vor allem allerdings ein Aspekt, der auf die Alltagswelt 
zugreifen soll und im Gegensatz zu einem wissenschaftlichen Verständnis von Ge-
schichte auch den Erfahrungsraum in der wissenschaftsfernen Dimension betont. 
Dabei tendiere Rüsen jedoch in seinen späteren Werken eher zu den Begriffen der 
Lebenspraxis und Geschichtskultur wobei er beim ersteren die praktische Tätigkeit 
des Subjekts näher zum Ausdruck bringen will und beim zweiten einen Ausschnitt 
der Lebenswelt formuliert, der „für historisches Erfahren relevant ist“ (Schreiber, 
1995, S. 66).  

Lebenswelt sei allerdings allgemein eine überladene und inkonkrete Begrifflich-
keit, die sich in der Geschichtsdidaktik auch in Bezug zum historischen Lernen nur 
unsystematisch durchsetzen konnte. So schreibt Waltraud Schreiber:  

Was für den Einen ein „Merkmal von Lebenswelt“ ist, kann für den Nächsten bereits 
Bausteine einer „Theorie von Lebenswelt“ sein. Wieder andere würden lieber von ei-
nem Aspekt der Alltags-, Interessen-, Um-, Mit-, Lebensumwelt sprechen. (Schreiber, 
2005, S. 312) 

Schreiber führt weiter an, dass die Lebenswelt meist als eine „vorwissenschaftli-
che“ oder „vortheoretische“ (Schreiber, 2005, S. 314) nicht thematische, das heißt 
nicht bewusst wahrnehmbare Umwelt beschrieben wird, aus der nur herausgetre-
ten werden kann, wenn von den Selbstverständlichkeiten Abstand genommen 

 
17 Vgl. dazu allerdings auch folgender Kommentar zu allgemeinen metaphysischen Auslegungen in der 
Pädagogik bei Alfred Schäfer: „Man wird wohl kaum ohne den Rückgriff auf metaphysische Konzepte 
den Selbst- und Weltbezug der Individuen formulieren können und es dürfte Schwierigkeiten machen, 
unseren kulturrelativen Weltbezug anders als in den angegebenen Konzepten zu formulieren – es sei 
denn mit Hilfe anderer metaphysischer Konzepte“ (Schäfer, 2006, S. 90). 



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 67 

wird. Lebenswelt könne daher nur durch eine Selbstreflexion thematisiert und be-
wusst gemacht werden (vgl. Schreiber, 2005, S. 314). 

In Rüsens Grundzügen spricht vor allem das Kapitel Pragmatik (vgl. Rüsen, 1993, 
S. 45 ff.) die lebensweltlichen Grundlagen an. Für Rüsen scheint die Lebenswelt 
eine Sphäre darzustellen, in der sich immerwährend Bewusstseinsoperatoren voll-
ziehen. Er versucht in diesem Zusammenhang diese spezifischen lebensweltlichen 
Operationen zu definieren, die ein Geschichtsbewusstsein konstituieren können. 
Dabei nimmt er Abstand von der „wissenschaftsspezifischen historischen Erkennt-
nisleistung“, um den „allgemeinen“ und „elementaren“ Kontext der menschlichen 
Lebenswelt zu bestimmen, die Geschichtsbewusstseinsprozesse hervorbringt (Rü-
sen, 1983, S. 47). Diese „Abstraktionsleistung“ (Rüsen, 1983, S. 23) wird wiederum 
mit dem Ziel in Verbindung gesetzt, eine allgemeine Darlegung menschlicher Be-
wusstseinsoperatoren ersichtlich zu machen, die mit „der menschlichen Lebens-
praxis schlechthin gegeben ist“ (Rüsen, 1983, S. 48). Er kommt zum Schluss, dass 
die lebensweltlichen geistigen Operationen des Erzählens „das Geschichtsbewußt-
sein als Voraussetzung und Grundlage historischer Erkenntnis konstituieren“ (Rü-
sen, 1983, S. 53): 

Durch das historische Erzählen werden identitätsbildende Kontinuitätsvorstellungen 
über den zeitlichen Wandel des Menschen und seiner Welt im Medium der Erinne-
rung formuliert und als Sinnbestimmung in den Orientierungsrahmen der mensch-
lichen Lebenspraxis eingebracht. (Rüsen, 1983, S. 53) 

Wiederum ist hier die Frage nach einer Konstituierung, nach einem ontologischen 
Raum von Dynamiken im Fokus, die lebenspraktisch anknüpfbar und somit in der 
Zwischeninstanz einer Dynamik bzw. einer Dialektik von Zeitabsicht und Zeiterfah-
rung erfasst wird. Die formale Darlegung ist auch hier wieder stark geistig. Das be-
deutet, dass sie nach einer Idee formuliert worden ist, welche die Bewegung, also 
die Operationen selbst, als Bestandteil des mentalen Korpus ansieht. Die Kontinui-
tätsvorstellungen und der sinnbildende Aspekt, geben diesem Korpus einen bedeu-
tenden Gehalt, welcher durch die theoretische Akzentuierung des Erfahrungscha-
rakters und der Identitätszuschreibung sich bewusst auf die menschliche Zugäng-
lichkeit zur Welt beschränkt. 

Rüsen bleibt wiederum bei klaren Konstanten, bei dynamischen Grundlagen und 
Voraussetzungen, die sich durch seine Werke hindurch bewähren. In dieser Kate-
gorisierung spielen mehrere Faktoren eine Rolle, die sich nicht nur auf die Vorstel-
lung eines aus der Erfahrung entstandenen und geprägten geistigen, also lebens-
weltlichen Raumes beschränken. Die Konstituierung dieses Raumes ist nämlich an 



68  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

ein Subjekt gebunden, dessen mentale Operatoren die Ontologie, also den systema-
tischen Gehalt dieser Welt, bedingen und prägen.  

Der / die Träger:in dieser Operatoren, also der Mensch selbst, müsse daher eben-
falls definiert werden. Das menschliche Sein in seinem Erleben und Leben kann, 
und dies wurde schon historisch kontextualisiert und angesprochen, als anthropo-
logische Konstante, als die „Einheit der historischen Erfahrung und der innere Zu-
sammenhang aller (möglichen) Geschichten“ (Rüsen, 1986, S. 57) mit der „Signatur“ 
des „duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war 
und sein wird“ (Rüsen, 1986, S. 57) aus Rüsens Betrachtungswinkel verallgemeinert 
werden.  

3.4. Übers Handeln und Leiden 
Während Rüsen den „duldenden, strebenden und handelnden Menschen“ zwar in 
seiner Auslegung als Grundlage „aller (möglichen) Geschichten“ (Rüsen, 1983, 
S. 57) darstellt, gewinnt ein zweiter Aspekt, der immer wieder als Formulierung in
seinen Grundzügen und auch in den Werken anderer Historikern:innen und Ge-
schichtsdidaktikern:innen (vgl. z. B. Bergmann, 1988) eine Rolle spielt, eine grund-
legende Position in seiner theoretischen Argumentation: nämlich die Formulie-
rung des Handelns und Leidens.

Was unterscheidet nun diese Auslegung vom burckhardtschen Satz? Während der 
Verweis auf einen „duldenden, strebenden und handelnden Menschen“ von Rüsen 
meist mit einem direkten Verweis auf Burckhardt versehen wird, ist die Formulie-
rung des Handelns und Leidens in den Grundzügen viel indirekter und vielfältiger 
präsent (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 26, 49, 57, 89; 1986, S. 33, 126). Das menschliche 
Handeln und Leiden hat theoretisch betrachtet eine andere Ausführung bzw. einen 
anderen dimensionalen Darlegungscharakter, welche den theoretischen Überle-
gungen einen Raum gibt in dieser Dichotomie zu denken, bzw. die zwischenstruk-
turelle Dynamik zweier Realitäten des menschlichen Daseins erfassbar zu machen.18 

18 Ich möchte hier allerdings betonen, dass das Leiden als Konzept sehr wohl in Burckhardts Auslegung 
grundlegend ausgeführt wird und auch Rüsen dies in seiner neuen Historik von 2013 anspricht: „Große 
Historiker, wie zum Beispiel Jacob Burckhardt, haben dieser Inspiration gelegentlich (wenn es um 
Grundfragen ihres Tuns ging) Ausdruck verliehen. Er gehört zu den wenigen Historikern, die ‚Verzweif-
lung und Jammer‘ als Elemente der historischen Erfahrung zum Ausdruck brachten. Trotzdem oder ge-
rade deswegen konnte er eine Ausrichtung des historischen Denkens auf einen letzten Bezugspunkt aus-
machen, der jenseits ‚unserer Individualität‘ (d.h. der Kompetenz historischer Erkenntnis) liegt: Burck-
hardt billigt der Geschichte einen ‚Geist der Menschheit‘ zu, ‚der über allen diesen Erscheinungen‘ (ge-
meint ist der krisengeschüttelte Charakter der Gegenwart) ‚schwebend und doch mit allen verflochten, 
sich eine neue Wohnung baut‘. Geschichte wird hier ‚ein wunderbares Schauspiel, freilich aber nicht für 



Die Theoretisierung formaler Merkmale 69 

Im Versuch den philosophischen Ursprung des Ausdruckes des „menschlichen 
Handelns und Leidens“ zu finden, stößt man, wenn man Rüsens Schriften episte-
misch kontextualisiert, zuallererst auf Karl-Georg Faber (1977) und Johann Gustav 
Droysen, von denen Letzterer jedoch in seiner Historik mehr über den Begriff der 
„Leidenschaft“ (vgl. Droysen, 1882, S. 28) und des „Thuns“ (Droysen, 1882, S. 40) 
spricht als über ein gerichtetes Handeln. Es tauchen in der geschichtswissenschaft-
lichen, allerdings auch in der phänomenologischen Tradition, einige Protago-
nist:innen auf, die diese Ausdrucksweise verwenden, wobei viele vor allem im 
20. Jahrhundert auf den homo activans, also auf den handelnden Menschen selbst 
zurückgreifen (vgl. z. B. Uzarewicz & Uzarewicz, 2005, S. 53 f.). So haben Werke von 
Jürgen Habermas, von Alfred Schütz, von Max Weber etc., sich im Versuch, vor 
allem die sozialen Dimensionen des Menschen zu erfassen, auf das beobachtbare 
Handeln fokussiert. Auch die Studiengruppe „Theorie und Geschichte“ an der Rü-
sen teilnahm, postulierte eine theoretische Geschichtswissenschaft, die das „prak-
tische Tun“ als „Ausgangspunkt und Ziel aller theoretischen Erörterungen“ (Kosel-
leck et al., 1977, S. 11 f.) manifestierte. Die nähere Auseinandersetzung mit Rüsens 
Auslegung enthüllt allerdings eine theoretisch strukturelle Differenz zu diesen so-
ziologisch geprägten Theoriebeständen. Für ihn befindet sich der Mensch in zwei 
Realitäten: in der innerlichen und der äußerlichen.

Das Handeln ist an eine äußerliche Instanz gebunden bzw. bezieht sich auf die ak-
tive Gestaltung der menschlichen Umwelt, auf ein (meist) zielgerichtetes Tun, auf 
eine körperliche aber auch geistige Aktivität, die sich in gewisser Weise nach außen 
richtet. Eine Möglichkeit diesen Begriff des Handelns abzugrenzen bietet uns Jür-
gen Habermas in seiner „Theorie des kommunikativen Handelns“:  

Handlungen werden in gewissem Sinne durch Bewegungen des Körpers realisiert, 
aber doch nur so, daß der Aktor diese Bewegungen, wenn er einer technischen oder 
einer sozialen Handlungsregel folgt, mitvollzieht. Der Mitvollzug bedeutet, daß der 
Aktor die Ausführung eines Handlungsplans intendiert, aber nicht etwa die Körper-
bewegung, mit deren Hilfe er seine Handlungen realisiert. Eine Körperbewegung, ist 
Element einer Handlung, aber keine Handlung (Habermas, 1981, S. 146).  

zeitgenössische, irdische Wesen‘, d.h., sie wird von Burckhardt als etwas angesprochen, das nur im Kon-
junktiv aussagbar ist und sich dem kognitiven Zugriff der historischen Erkenntnis grundsätzlich ent-
zieht. Trotz oder vielleicht sogar wegen dieses Entzuges ist es genau diese Geschichte, die letztlich für 
Burckhardt Sinn macht“ (Rüsen, 2013, S. 294, 295). 
Der grundlegende Unterschied ist die dichotome sprachliche Darlegung, die in Burckhardts Auslegung 
nur zum Teil angesprochen wird. Ebenfalls interessant, ist, dass Burckhardts Idee vom Leiden, vor allem 
in seinen Vorträgen „Die historische Größe“ und „Glück und Unglück in der Geschichte“ zum Ausdruck 
kommt, die, so Schieders Interpretation, von Schopenhauers Schriften beeinflusst worden ist (Schieder, 
1950, S. 429).  



70  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

Habermas beschreibt in diesem Zitat einen besonderen Aspekt des Handelns, der 
vor allem die Beschränkung des Begriffs auf seinen körperlichen Ausdruck in Frage 
stellt. Es ist leider im Zuge dieser Publikation nicht möglich auf die unterschiedli-
chen Aspekte der Handlungstheorien näher einzugehen, da sie, wie angemerkt, in 
der theoretischen Überladenheit zu dieser Zeit, schwer bestimmbar sind.  

Das Handeln stand thematisch auf unterschiedlichste Arten und Weisen in Rüsens 
Umgebung im Vordergrund. Die 1970er- und 1980er- Jahre waren von sozialtheore-
tischen Konzeptionen von Max und Alfred Weber, Jürgen Habermas, Niklas Luh-
mann, Thomas Luckmann & Peter L. Berger, Helmut Schelsky, oder durch das Wir-
ken der Klassiker der 1920er- Jahre Karl Mannheim, Max Horkheimer, Franz Op-
penheimer und Theodor Geiger bis in das späte 20. Jahrhundert (vgl. z. B. Fischer, 
2015, S. 84), die den Versuch anstrebten 1959 die „Ortsbestimmung der deutschen 
Soziologie“ (Schelsky, 1959) zu formulieren und den Wunsch ausdrückten inmitten 
des Kalten Krieges die Dynamiken zwischen West und Ost soziologisch erfassen zu 
können, geprägt worden (vgl. Fischer, 2015, S. 81 ff.). Handeln in den unterschied-
lichsten Ausführungen, als „sozialer“ Aspekt des menschlichen Seins, war (und ist 
bis heute19) ein grundlegendes Thema.20 

Dadurch, dass Rüsen den Leidensaspekt der menschlichen Existenz betont, be-
kommt die Ausführung des menschlichen Seins einen etwas anderen, nicht rein 
soziologisch geprägten, und in mancher Hinsicht auch soziologisch kritischen Cha-
rakter. Im Werk Zeit und Sinn (1990) kommt Rüsens Skepsis als Kritik an Max We-
bers Sozialtheorie zum Ausdruck:  

Ein Blick auf das Werk Max Webers, lehrt die integrale Funktion kultureller Faktoren 
im systematischen Zusammenhang struktureller Handlungsbedingungen, auf den 
die Gesellschaftsgeschichte abhebt. So wenig wie sich die subjektive Innenseite des 
menschlichen Alltagslebens in der Vergangenheit ohne Berücksichtigung objektiver 
Lebensbedingungen historisch verständlich machen läßt, so wenig kann eine Rekon-
struktion solcher objektiven Bedingungen darauf verzichten, auf der gleichen Ebene 
struktureller Handlungsbedingungen subjektive Erfahrungen ohne Deutungen (etwa 

 
19 Dies erkennt man zum Beispiel an der vor kurzem erschienen „Geistesarbeit“ von Steffen Martus und 
Carlos Spoerhase, die Geisteswissenschaften aus einer praxeologischen Perspektive darlegen wollen: 
„Nur durch eine wiederholte Performanz von gebündelten bzw. miteinander verknüpften einzelnen 
Praktiken entstehen und stabilisieren sich die akademischen Arbeitszusammenhänge, die wir als ‚Geis-
teswissenschaften‘ wahrnehmen.“ (Spoerhase & Martus, 2022, S. 23) 
20  Es muss natürlich angemerkt werden, dass Theorien des Handelns nicht primär mit Sozialtheorien gleich-
zusetzen sind. Es soll hier nur zum Ausdruck gebracht werden, wie das Handeln, eben vor allem in sei-
ner sozialen Manifestation, paradigmatisch in Rüsens Umwelt präsent war.  



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 71 

in Form mentaler Einstellungen) zu rekonstruieren und als integralen Bestandteil 
eines Lebenszusammenhangs aufzuweisen (Rüsen, 1990, S. 74). 

Rüsen positioniert sich in seinen Werken ganz klar als Theoretiker, der sich für die 
subjektive Dimension der mentalen Verarbeitung der Welt interessiert und der sich 
nicht primär auf zielgerichtete Handlungstätigkeiten fokussieren möchte, sondern 
vor allem in der Dualität einer inneren und äußeren Welt die mentalen Verarbei-
tungsmodi erfassbar machen will. In diesem Sinne enthüllt sich daher die Beto-
nung auf den „Handelnden (und Leidenden)“ (Rüsen, 1976b, S. 41) als eine theore-
tische Positionierung, die nicht alleinig die zielgerichteten bzw. ersichtlichen ob-
jektiven Bedingungen darlegen möchte, sondern vor allem an den mentalen bzw. 
geistigen Tätigkeiten des Menschen interessiert ist.  

Diese Zielformulierung kann auch schon in seiner frühen Schrift Ästhetik und Ge-
schichte aufgefunden werden, in der er im Versuch, die Kunst anhand der Ausle-
gung eines Ästhetikverständnisses Hegels als vernünftig zu postulieren und darin zu 
charakterisieren versucht, „daß der Mensch sich selbst und seine Welt nicht ein-
fach hat, sondern daß er beides erst denkend, handelnd und leidend für sich her-
vorbringt“ (Rüsen, 1976b, S. 41). Dieses Hervorbringen mache die Kunst vernünftig, 
da das Wesen der Kunst darin bestehe die  

[…] Vernunftbestimmtheit allen menschlichen Denkens und Handelns im Medium 
der sinnlichen Anschauung zu vergegenwärtigen; sie läßt die im gewöhnlichen Den-
ken und Handeln nur gemeinste Freiheit für dieses konkret dasein“ und gebe damit 
dem „[…] denkenden und handelnden Menschen ein Paradigma seines Lebensvollzu-
ges, auf das hinsehend er weiß, worumwillen er denkt und handelnd. (Rüsen, 1976b, 
S. 43) 

Diese Interpretation einer hegelianischen Ästhetik erinnert stark an Rüsens eige-
nes Postulat der Historischen Vernunft, welches vor allem im ersten Teil seiner 
Grundzüge aus dem Jahr 1983 als Kernelement seiner theoretischen Manifestation 
zum Ausdruck gebracht wird (Rüsen, 1983). Jedoch beharrt Rüsen in Ästhetik und 
Geschichte aus dem Jahr 1976 interessanterweise noch auf die Formulierung eines 
Handelns und Denkens und bringt nur an wenigen Stellen den Leidensaspekt zum 
Ausdruck (z. B. Rüsen, 1976b, S. 46, 47).  

Eine klare Definition, was genau Handeln und Leiden nun in diesem Kontext heißt, 
bleibt in einer gewissen Weise offen; seine Darlegungen des „Leidens(!)“ (Rüsen, 
1983, 50) können in einer theoretischen Auslegung zwei unterschiedliche anknüpf-
bare Interpretationen ermöglichen:  



72  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

Erstens kann man den Begriff des Leidens in seiner vollkommenen Negativität auf-
fassen und nicht als reinen Hinweis auf einen Erfahrungsgehalt, sondern sie mit 
der wortwörtlichen Last des Am-Leben-Seins gleichsetzen. Mit dieser Interpretation 
steht dann vor allem das Leiden in ihrer negativen Auswirkung im Vordergrund.21 

Zweitens jedoch kann die Betonung auf das Leiden mit dem Begriff des Pathos 
(πάθος) in Verbindung gebracht werden, das aus dem Griechischen übersetzt nicht 
nur Leiden, sondern vor allem Leidenschaft, Erleiden, Erdulden (!), Erleben heißt 
bzw. sich auf die ganzheitliche innerliche Erfahrung des Menschen in seiner Aus-
einandersetzung mit seiner Lebenswelt bezieht (vgl. z. B. DWDS o. A.). 

Die Fragen nach dem Bewusstsein, nach dem Sinn, nach einer transzendentalen 
Realität, sind Fragen, die Rüsen mit einer Subjektivierung von Erfahrungsinhalten 
versucht zu beantworten. Rüsen interessiert sich nicht direkt für die ersichtlichen 
bzw. beobachtbaren Phänomene. Er interessiert sich primär für die innere Dimen-
sion und Auseinandersetzungen des Menschen mit seiner Lebenswelt und die men-
tale bzw. vernünftige Ordnung dieser Erlebnisstruktur. Für ihn besitzt diese Inter-
pretation bzw. diese Betrachtung des inneren Erlebens des Menschen eine realere 
Instanz, und daher auch einen höheren Stellenwert, als das von außen rein Ersicht-
liche, als die objektive Darlegung der Welt: 

Wir haben es also mit zwei Wirklichkeiten zu tun: mit der einen in der das historische 
Denken selber in der Kraft kultureller Orientierung des menschlichen Handelns und 
Leidens ‚wirkt‘, und mit der anderen, in der eine solche Kraft im Geschehen der Ver-
gangenheit anhand seiner empirischen Relikte festgellt wird. Die zweite verhält sich 
zur ersten wie ein Schatten zum Licht; die erste zur zweiten wie eine ‚wahre Wirk-
lichkeit‘ zu einer abgeleiteten, sekundären, wie eine starke zu einer schwachen. Die 
eine Wirklichkeit ist dynamisch wirkend, die andere in Fakten verdinglicht, die eine 
ist ein Vollzug des Lebens, die andere eine Gegebenheit des Abgelebten. (Rüsen, 2004, 
S. 24) 

 
21 In dieser Interpretation steht vor allem Martin Lücke in z. B. „Unnatürliche Sünden - lasterhafte Lust-
knabe“ (Lücke, 2015, 118 u. 124) in der der Leidensbegriff primär in seiner negativen Konnotation darge-
legt wird.  
Diese Interpretation würde auch mit Rüsens Aussage in einem Interview vom 13. Juli 2022 übereinstim-
men „Ja, der Jacob Burckhardt [war] mehr als sagen wir mal, [ein] modernitätskritischer Historiker. Also 
den Burckhardt fand ich insofern gut, als der einer der ganz wenigen Historiker war und ist, der sich für 
negative historische Erfahrungen [interessiert] hatte. Also im Grunde handelt ja die Geschichte vom 
menschlichen Handeln. Und Menschen handeln in der Tat; aber Sie handeln nicht nur: sie leiden auch. 
Und das Leiden ist überhaupt kein Thema. Überhaupt keins […]“ (Van Reeth, 2022). Seine frühen Schrif-
ten jedoch, weisen eher auf einer offenen Interpretation bzw. einer Weiterführung des Leidensbegriffs 
als Ausdruck einer „unmittelbaren Sinnlichkeit und dem ideellen Gedanken“ (Hegel, zit. nach Rüsen, 
1976b, S. 57) hin.  



 Die Theoretisierung formaler Merkmale 73 

Das Leiden verstehe sich daher hier nicht als reine Polarisierung der menschlichen 
Existenz, sondern als zusammenfassender Begriff für ein inneres Erleben, welches 
als umgewandelte Intention einer gleichwertigen Wirklichkeitsdefinition unterge-
ordnet werden muss, wie die unmittelbare Gegebenheit des Handelns, deren Pro-
dukte und Objekte selbst (vgl. Rüsen, 1976b, S. 57). Leiden ist in diesem Sinne der 
Hinweis auf ein inneres Vorgehen, das nicht alleinig durch den theoretischen Blick-
winkel auf objektive Grundlagen, auf äußerlich ersichtliche und gerichtete Phäno-
mene vermittelt werden kann. Das Handeln selbst ist meist weltlich fassbar, es ist 
ein Effekt, der in direkter Form nach außen gelangt, Reaktionen hervorruft und die 
Lebenswelten direkt beeinflusst. Die innere Welt jedoch, ist nur dem Einzelnen 
vorbehalten, sie ist schwer zu veranschaulichen; das Erlebnis entspringt dem Indi-
viduum oft als Reaktion und bleibt in diesem Sinne auch subjektiv, obwohl es in 
kollektiver Weise von Einzelnen erlebt werden kann. Diese innere Dimension 
müsse dann, sowie das Handeln auch, in einer geistigen Struktur geordnet werden 
(in Rüsens Auslegung auch durch Hilfe von Sprache und Narrative), die dann zu 
einer Orientierung in Zeit und Raum verhilft (vgl. Rüsen, 1983, S. 60). 

In diesem Kontext wird für Rüsen die anthropologische Konstante zu einer Dynamik 
zwischen den auf einen wirkenden Kräfte und der eigenen Wirkmächtigkeit – eines 
Erlebens und eines Ausführens – eines Erfahrens und eines (Re-)Agierens. Das 
menschliche Sein entfaltet sich in seiner Theorie in dieser Dualität des Leidens und 
Handelns, die als Wirkungsraum dann sinnbildend, orientierungsfähig, lebens-
praktisch anknüpfend, und somit vernünftig (vgl. Rüsen, 1976b, S. 30 ff.) veran-
schaulicht und interpretiert bzw. konstruiert wird: Erfahrungen sind in diesem 
Sinne „[…] deutungsbedürftig, sofern sie erlitten werden“ (Rüsen, 1983, S. 51). Denn 
wo es ein Leiden gibt, da gibt es auch eine innere Auseinandersetzung mit der Welt. 
Wo gelitten wird, da muss verinnerlicht und gebildet werden. Dieses „Pathos des 
Handelns“ (Rüsen, 1976b, S. 56), welches als „das Mächtige im menschlichen Da-
sein“ (Hegel, 1955 zit. nach Rüsen, 1976b, S. 56) verstanden wird, bringt den sinn-
bildenden Charakter hervor. 

Die Grundlage der menschlichen Existenz, die also als Handeln und Leiden erfahr-
bar und sichtbar (auch durch Relikte) ist, die durch einen absichtsgeleiteten Sinn-
zusammenhang entsteht, durch die Intentionalität, die sich im menschlichen Han-
deln und Leiden bewährt und sich zu einem konstruierten (objektiven) Sinngehalt 
entwickelt, wird für Rüsen zum grundlegenden Untersuchungsobjekt der (Geistes-
)Wissenschaften:  

Wirkliches Handeln und Leiden in Vergangenheit und Gegenwart ist nur insofern 
Geschichte, als es in einem primär geistigen Sinnzusammenhang steht. Dieser Geist 



74  Die Theoretisierung formaler Merkmale 

ist – Geschichte konstituierend – in den Intentionen der Handelnden und Leidenden 
wirksam, und er ist – historisches Bewußtsein konstituierend – vorzüglicher Erkennt-
nisgegenstand der Wissenschaften, die seinen Namen tragen. Sie rekonstruieren ihn 
aus den empirisch gegebenen Produkten menschlichen Handelns und Leidens durch 
Verstehen der in ihnen objektivierten Intention. Geschichte ist im Kern Geistesge-
schichte, und Literatur und Kunst sind – neben Religion und Wissenschaft – deut-
lichstes Zeugnis seiner geschichtlichen Realität. (Rüsen, 1975a, S. 25). 

Anhand dieser Überlegung, also in der Idee, dass Geschichte im Kern Geistesge-
schichte ist, entfaltet sich eine Definition für die Geschichtswissenschaften, die vor-
erst in diesem Kontext Abstand von einer sozialanalytischen Betrachtung auf die 
menschliche Erfahrungswelt nimmt. Sie setzt ihren Fokus primär auf die abstrakte 
Darlegung der menschlich-mentalen Zuordnung ihrer eigenen Erfahrungen und 
die Umwandlung dieser Erfahrung in sinngebildete Konstrukte, die zu einem ab-
sichtsvollen Handeln und Leiden und somit zu einer orientierungsfähigen Positionie-
rung in Zeit und Raum führt (vgl. Rüsen, 1983, S. 50 f.). 



4. Rüsens Hegel und Hegels Geist 
Wie in den vorigen Kapiteln immer wieder angedeutet wurde, soll Rüsens theoreti-
sches Werk einen grundlegenden phänomenologischen Charakter besitzen, der 
sich, nach der These dieses Bandes primär dadurch begründen lässt, dass Rüsen 
durch seine Hegel-Lektüre von einer hegelianischen Ästhetiktheorie in seinem aka-
demischen Denken beeinflusst wurde (vgl. Rüsen, 1976a; 1976b). Hegel gilt zwar in 
seinen Auslegungen noch nicht als Phänomenologe, da sich die Phänomenologie 
erst mit Husserl manifestierte (vgl. Wehrle, 2022, S. 2 ff.), allerdings sind struktur- 
und begriffsähnliche Aspekte ersichtlich, die sich als phänomenologisch charakte-
risieren ließen. 

Es ist andererseits schwer Rüsen selbst unwidersprochen als Hegelianer zu bezeich-
nen, da es Aspekte an der hegelianischen Philosophie gibt, die eine breite Fülle an 
Interpretationsmöglichkeiten zulassen (vgl. z. B. Rohrmoser, 2009). Was jedoch 
deutlich gemacht werden kann, ist, dass Rüsens Ansichten von Geist und Bewusst-
sein einen, wenn man will, hegelianischen Charakter besitzen, der sich durch ei-
nen theoretischen Vergleich mit gewissen Auslegungen in Verbindung bringen 
lässt:  

Sagt man nämlich, der Geist ist, so hat das zunächst den Sinn: er ist etwas Fertiges. 
Er ist aber etwas Tätiges. Die Tätigkeit ist sein Wesen; er ist sein Produkt, und so ist 
er sein Anfang und auch sein Ende. Seine Freiheit besteht nicht in einem ruhenden 
Sein, sondern in einer beständigen Negation dessen, was die Freiheit aufzuheben 
droht. (Hegel, 1966, S. 55) 
 
Diese Substanz aber, die der Geist ist, ist das Werden seiner zu dem, was er an sich 
ist; und erst als dies sich in sich reflektierende Werden ist er an sich in Wahrheit der 
Geist. Er ist an sich die Bewegung, die das Erkennen ist, – die Verwandlung jenes 
Ansichs in das Fürsich, der Substanz in das Subjekt, des Gegenstandes des Bewußt-
seins in Gegenstand des Selbstbewußtseins, d h. in ebensosehr aufgehobenen Gegen-
stand oder in den Begriff. (Hegel, 1986, S. 585) 

Diese beiden Zitate verdeutlichen eine Besonderheit der Werke Hegels, nämlich 
der Auffassung von Geist als eine bewegliche Entität bzw. als die Bewegung. Ein 
dynamisches Muster, das Rüsen für seine theoretischen Auslegungen, vor allem 
auch für seinen Geschichtsbewusstseinsbegriff, zu übernehmen scheint. Wenn Rü-
sen das Geschichtsbewusstsein als „[…] den Inbegriff der mentalen Operationen 
versteht, mit denen Menschen ihre Erfahrungen vom zeitlichen Wandel ihrer Welt 



76  Rüsens Hegel und Hegels Geist 

und ihrer selbst so deuten, daß sie ihre Lebenspraxis in der Zeit absichtsvoll orien-
tieren können“ (Rüsen, 1983, S. 49), dann kann das Geschichtsbewusstsein in der 
mentalen Tätigkeit eines Subjekts in seiner Bezugnahme zur Welt existieren; also 
als Geist, als Bewegung. Dieser Geist ist jedoch auch als Wirklichkeit fassbar. Für Rü-
sen wird „(d)urch konstruktive Begrifflichkeit […] die Vergangenheit in die Hinsich-
ten eingebracht, in denen sie ihre orientierende Wirksamkeit als Geschichte entfal-
tet, also wirklicher ist, als wenn sie bloß als Überreste da wäre und quellensprach-
lich ausgelegt würde“ (Rüsen, 1986, S. 87 u. vgl. S. 63 f.). Der Geist bzw. der Intenti-
onalitätsüberschuss, die Deutungszuschreibung von Erfahrungen, bekommt hier-
mit eine eigene Ontologie, die nur allzu sehr an eine hegelianische Interpretation 
von Wirklichkeit erinnert:  

Für Hegel (…) ist das Ding an sich nicht unerreichbar, das Unmögliche geschieht hier 
und jetzt – natürlich nicht in dem naiven, vorkritischen Sinn, dass wir Zugang zur 
transzendenten Ordnung der Dinge erlangen, sondern im dialektischen Sinn einer 
Verschiebung der Perspektive, durch die man die Lücke (die uns von dem Ding trennt) 
als das Reale begreift. (Zizek, 2020, S. 680) 

Ebenfalls ist die Konstituierung des Geschichtsbewusstseins ähnlich zu Hegels Vor-
stellungen von Zeit. Um das Geschichtsbewusstsein in seiner Dialektik, also in sei-
ner Bewegung erfassbar zu machen, formuliert Rüsen eine Dynamik, die das Be-
wusstsein zur Existenz bringt: das Verhältnis zwischen Zeiterfahrung und Zeitabsicht, 
also die wahrnehmbare Erfahrung und die Wandlung dieser Erfahrungen in Ab-
sichten bzw. in Sinn (vgl. Rüsen, 1983, S. 53). Hegel wiederum sieht ebenfalls einen 
Geist, der die Zeit versucht zu erfassen, innerhalb der Zeit existiert bzw. der der Zeit 
selbst überhaupt ihre Existenz verleiht und somit einen gewissen Präsentismus vo-
raussetzt, der auch bei Rüsen auffindbar ist (vgl. z. B. Rüsen, 1986, S. 63): 

Die Zeit ist der Begriff selbst, der da ist und als leere Anschauung sich dem Bewußtsein 
vorstellt; deswegen erscheint der Geist notwendig in der Zeit, und er erscheint so lange 
in der Zeit, als er nicht seinen reinen Begriff erfaßt, d. h. nicht die Zeit tilgt. (Hegel, 
1986, S. 584) 

Aus dieser Perspektive Rüsen zu lesen, ist eine interessante Angelegenheit, da diese 
Art von Auseinandersetzung viele Parallelen zwischen den Werken erkennbar ma-
chen lässt, die durch Rüsens wissenschaftliche Vorgeschichte auch historisch be-
gründbar sind und kontextualisiert werden können. Die Grundzüge, vor allem je-
doch die Historische Vernunft, scheinen strikt an der Überzeugung festzuhalten, dass 
„[…] das Wahre nur als System wirklich […]“ (Hegel 1986, S. 28) ist. Diese Überzeu-
gung resultierte bei Rüsen in einer dynamischen Theoretisierung von bewusstseins-



 Rüsens Hegel und Hegels Geist 77 

geprägten Grundbegriffen, die bis heute das Diskursfeld der geschichtsdidakti-
schen Disziplin bestimmen (vgl. Heuer, 2021, S. 42 f.). Rüsen gab den Begriffen eine 
Stärke, indem er ihnen eine Flexibilität verlieh, die es ermöglichte, sie mit einer 
gewissen Macht zu versehen, da sie nicht mehr an ihre Inhalte gebunden wirkten, 
sondern in vielen, wenn nicht in allen geschichtsdidaktischen Kontexten ange-
wandt werden konnten. 

Auch ist sein Werk aus dem Jahr 1976 Ästhetik und Geschichte eine grundlegende Ba-
sis für seine weiteren Überlegungen der Historik. Seine Interpretationen zu Hegels 
Ästhetiktheorie sind in manchen Fällen, eins zu eins, mit einer kleinen textuellen 
Korrektur, mit seinen Überlegungen in den Grundzügen identisch. So schreibt Rü-
sen:  

Die Kunst bringt das gewöhnliche Bewußtsein dazu, den Bereich des sinnlich Gewis-
sen zu erweitern, die durch Geist gebrochene Unmittelbarkeit des Sinnlichen für wirk-
licher zu halten als die pure Faktizität des Gegebenen und dadurch des menschlichen 
Handelns einschließlich seiner Reflexion und Zwecksetzung gewiß zu werden. (Rü-
sen, 1976a, S. 57) 

Schon in dieser frühen Schrift, in seiner Hegelinterpretation, ist der Fokus auf die 
Wirklichkeit als Bewusstseinsinhalt gegeben, der im gesamten Werk immer wieder 
als Grundlage von Rüsens Arbeit ersichtlich wird. Dabei wird die menschliche Exis-
tenz als Dichotomie von Handeln und Leiden, die in einem dynamischen Verhältnis 
zueinander stehen, manifestiert. Die mentalen Prozesse, die sich als Geschichtsbe-
wusstsein entfalten, unterliegen bei ihm einer Dynamik von Erfahrungen und Ab-
sichten im zeitlichen Horizont. Die Sinnbildungsprodukte, diese Dynamiken, die 
als Lücken und Prozesse ersichtlich werden, erschließen für Rüsen die grundle-
gende Wirklichkeit.  



5. Theoretische Schlussfolgerungen 
Im Zusammenhang mit Rüsens Werk lassen sich Phänomene feststellen, die die 
Frage aufwerfen, an welche philosophischen Grenzen Rüsens Konzepte stoßen. 
Durch die hier vorgenommene Art von epistemologischer und historischer Kontex-
tualisierung konnten bei vorerst ungenauen Aussagen und Vermutungen, grundle-
gende Positionierungen sichtbar gemacht werden, die über metaphysische, ontolo-
gische und erkenntnistheoretische Annahmen aufklären. Begriffe wie Geist, Zeit, 
Bewusstsein, und Aussagen wie menschliches Handeln und (Er-)Leiden etc. sind Rü-
sens hinterlassene Spuren einer Ideengeschichte, die sich ihren Weg in die Struk-
turen der Geschichtsdidaktik bahnten und das theoretische Diskursfeld der Diszip-
lin bis heute bestimmen.  

Die Kritik einzelner Wissenschaftler wie Stefan Jordan (2005), Doris Gerber (2012), 
Maria Grever und Robbert-Jan Adriaansen (2019) sowie Peter Geiss (2018) an der 
Rüsenschen Konzeption ist Ausdruck einer Anzweiflung epistemischer Grundlagen 
der Geschichtsdidaktik. Diese Kritik lässt sich durch eine historisch-soziale Kontex-
tualisierung als Teil einer philosophischen Richtung verstehen, die eine ahistori-
sche, vor allem subjektkonstruierte, geistige Interpretation von Wirklichkeiten ver-
tritt – eine Interpretation, die eigentlich in Form einer Dialektik innerdisziplinär 
dauerhaft de- und rekonstruiert werden müsste (vgl. Bachelard, 1980, S. 153 f.). 

Natürlich endet die Suche nach den Ursprüngen gegenwärtiger Begriffe in der Ge-
schichtsdidaktik nicht mit der Feststellung, dass Aspekte des Geschichtsbewusst-
seins aus bestimmten Schulen stammen könnten. Es muss noch viel tiefer gegraben 
werden. Es müssten Kategorisierungen von Begriffen und theoretischen Konzepten 
erfolgen, die über eine rein abstrakte Definition hinausgehen. Wissenschaftstheo-
retische Schlüsse sollten gezogen werden, die einen kritischen Blick auf die Ent-
würfe in ihrem historischen Kontext werfen, theoretische Problemstellungen dar-
stellbar machen und epistemisch anknüpfbare oder bewusst nicht anknüpfbare Lö-
sungsansätze vorschlagen.



6. Zusammenfassung, Konklusion und weiterführende 
Überlegungen 
Im Zuge dieser Publikation wurden grundlegende Aspekte von Jörn Rüsens dreitei-
ligem Band Grundzüge einer Historik ausgearbeitet, wobei einzelne theoretische 
Merkmale dieses Werkes nicht nur abstrakt analysiert, sondern auch sozio-histo-
risch kontextualisiert wurden. 

Rüsens theoretische Untersuchungen können entsprechend den Ergebnissen die-
ser Publikation als Quellenbestand einer Ideengeschichte verstanden werden, die 
Spuren einer konkreten sozial-epistemischen Umgebung hinterließen. In seinem 
Werk konnten historisch-philosophische Denkrichtungen erfasst werden, die for-
mal und inhaltlich einem phänomenologisch angehauchten, hegelianischen und 
einem im Historismus verhafteten burckhardtschen, anthropologischen Weltver-
ständnis folgten. 

Grundsätzlich bedeutet dies, dass Rüsen bei der Erarbeitung seiner Grundzüge Ele-
mente dieser Denkrichtungen für seine eigenen Überlegungen übernahm und so-
mit ein Theoriegerüst konstruierte, dass sich an spezifische Basisprämissen dieser 
Weltbetrachtungen hielt. Die Grenzen und Möglichkeiten Rüsens Theoriekon-
strukts konnten durch eine historisch-epistemische Kontextualisierung sichtbar ge-
macht werden, indem positionierend die Begriffe in ihrer „epistemischen Situa-
tion“ (Albrecht et al., 2016, S. 318) konkretisiert und als Konstanten identifiziert 
wurden.  

So konnte in diesem Band unter diesem Gesichtspunkt erstens geschlussfolgert 
werden, dass Rüsens theoretisches Werk eine allgemeine Dynamisierung (vgl. Rü-
sen, 1983, S. 24 f., 29, 49 f.) und Abstrahierung (vgl. Rüsen, 1983, S. 23 f.) grundle-
gender Konzepte zum Ziel hatte, das heißt, dass Rüsens Überzeugung, und dies er-
kennt man zum Beispiel daran, wie er die Ontologie mentaler Operationen wie zum 
Beispiel die des Geschichtsbewusstseins ausformuliert (vgl. Rüsen, 1983, S. 50), be-
sagt, dass mentale Prozesse nur in ihrer dynamischen und systematischen (vgl. Rü-
sen, 1983, S. 13 f., 24 f.; 1986, S. 87, 93 f.; 1989, S. 43 f., 54) Form wissenschaftlich 
anschaulich dargestellt werden können. Dabei scheint er der Grundüberzeugung 
zu folgen, dass geistige Konzepte nur als „System wirklich“ (Hegel, 1986, S. 28 u. vgl. 
Rüsen, 1986, S. 64; 2004, S. 24) sind und schließt damit an eine philosophische Rich-
tung an, welche die Bewegung und die Veränderung (vgl. Rüsen, 1989, S. 52 f.; 2003, 
S. 76 f.) selbst als grundlegende und somit wirkliche geistige Substanz betrachtet 
(vgl. Rüsen, 1986, S. 86).  



80  Zusammenfassung, Konklusion und weiterführende Überlegungen 

Dieser Aspekt seiner theoretischen Überlegungen wurde im Rahmen dieses Buches 
als Konsequenz einer hegelianischen Denkrichtung identifiziert (vgl. z. B. Hegel, 
1986, S. 11 f., 18, 234 f., 585 f.), wobei vor allem die Betrachtung von geistigen Ope-
rationen als bewegende, bewegte und sich bewegende Entitäten (vgl. z. B. Rüsen, 
1989, S. 95 f.) Ähnlichkeiten mit einem formal hegelianischen Theorieverständnis 
aufwiesen (vgl. z. B. Hegel, 1986, S. 27). Diese These wird durch die Tatsache unter-
stützt, dass Rüsen in seinen frühen akademischen Jahren dem Hegelianer Günter 
Rohrmoser nahestand (vgl. Rüsen, 1969, S. 7 f.) und sich auch während seiner Zeit 
in Braunschweig unter der Betreuung der Phänomenologin Elisabeth Ströker inten-
siv mit der hegelianischen Ästhetik auseinandergesetzt hat (vgl. Rüsen, 1976a, 
S. 30 f.). Die Dynamik selbst, im Sinne des Versuchs, geistige Phänomene in ihrer 
Bewegung und Veränderung theoretisch zu veranschaulichen, wird in dieser Pub-
likation als die erste Konstante und somit als die erste Grenze identifiziert, auf die 
Rüsens theoretisches Gedankengerüst stößt. 

Ein zweiter Aspekt, der in diesem Band untersucht wurde und ebenfalls mit Rüsens 
Verständnis von Dynamik einhergeht, ist der Einfluss von Jacob Burckhardts Wer-
ken auf seine Grundzüge. Was die formale Charakterisierung angeht, trug auch 
Burckhardt zu einer Betrachtung der Geschichte bei, die Wandlung und Verände-
rung in den Vordergrund historischer Interpretationen stellte (vgl. Burckhardt, 
1969, S. 26 f.) und somit die Dynamisierung als formale Konstante von Rüsens Werk 
enthüllt bzw. mit dieser kompatibel ist. Daran anknüpfend steht die Vereinheitli-
chung „der historischen Erfahrung und der (innere) Zusammenhang aller mögli-
chen Geschichten“ (Rüsen, 1983, S. 57), die Rüsen mit Jacob Burckhardts Worten 
vom „duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war 
und sein wird“ (Burckhardt, 1982, S. 226, zit. nach Rüsen, 1983, S. 57) begründet. 
Diese zweite (anthropologische) Konstante (vgl. Rüsen, 1983, S. 57, 122) zeichnet 
ebenfalls das rüsensche Werk aus, wobei in dieser Publikation weitere Überlegun-
gen über eine mögliche von Rüsen intendierte Dynamisierung dieser Konstante mit 
seinen Formulierungen des „menschlichen Handelns und Leidens“ (Rüsen, 1986, 
S. 33) angestellt wurden. Rüsens Interesse an Jacob Burckhardts Werken kann vor 
allem mit dem Kontakt zu seinem Doktorvater Theodor Schieder begründet wer-
den, der laut Rüsen (vgl. Sandkühler, 2014, S. 260 f.) – wie auch die epistemologi-
schen Untersuchungen dieser Publikation bestätigen – stark von Burckhardts Wer-
ken durch die Neuorientierung der Geschichtswissenschaft nach 1945 beeinflusst 
wurde (vgl. z. B. Chun, 2000, S. 60 f.). 

 



 Zusammenfassung, Konklusion und weiterführende Überlegungen 81 

Die dritte Konstante, die in den Werken Rüsens im Zuge dieses Bandes dargelegt 
werden konnte, ist das Orientierungsbedürfnis (vgl. z. B. Rüsen, 1986, S. 83 f.), das 
als grundlegendes statisches Konzept in seinen Grundzügen vorkommt, welches je-
doch, wie im Band ebenfalls erläutert wurde, eine große Vielfalt an Interpretations-
möglichkeiten zulässt. In diesem Kontext wurden auch Überlegungen angestellt, 
inwieweit Rüsens Prämissen mit metaphysischen Konzepten in Verbindung ge-
bracht werden können. 

Neben diesen drei Ergebnissen konnte in der Publikation außerdem ein phäno-
menologischer Charakter nachgewiesen werden, den Rüsen durch die Begriffe In-
tentionalität, Lebenswelt und Geist in seinem Werk andeutet und der sozio-historisch 
begründet werden konnte. 

Weiters muss erwähnt werden, dass dieser Band nur einen kleinen Aspekt des Rü-
senschen Theoriegerüsts bearbeiten konnte und wichtige Erläuterungen fehlen. So 
wurde zum Beispiel nicht berücksichtigt, welche Rolle Johann Gustav Droysen in 
den Grundzügen einnimmt, was vor allem damit begründet werden kann, dass 
Droysen von Rüsen größtenteils für methodische Überlegungen einer wissen-
schaftsnahen Historik herangezogen wurde (vgl. z. B. Rüsen, 1983, S. 14 f., 22; 1986, 
S. 34), während sich diese Publikation stärker für Rüsens theoretische Ausführun-
gen zu den mentalen Operationen und ihren Träger interessiert. Ebenfalls wurde 
bereits angedeutet, dass die Begriffe des historischen Erzählens bzw. der Narrativi-
tät hier auch nicht untersucht werden konnten. 

Obwohl viele Aspekte einer vollständigen historisch-epistemologischen Betrach-
tung der Grundzüge Rüsens aufgrund des Umfangs dieser Publikation außer Acht 
gelassen werden mussten, hat sich durch die teilweise wissenschaftshistorische 
Untersuchung seines Werks eine Perspektive aufgetan, die für im Feld der Ge-
schichtsdidaktik Tätige die Chance bietet, einen Schritt hin zu einer reflektierten Dis-
ziplingeschichte zu gehen (vgl. z. B. Heuer, Hasberg & Seidenfuß, 2020; Heuer, 2021, 
S. 36). Dieser Band soll also nicht als abgeschlossener Akt verstanden werden, son-
dern als Anschlusspunkt einer kritischen Betrachtung der theoretischen Prämissen 
geschichtsdidaktischer Forschung. Denn gerade eine Geschichtsdidaktik, die die 
reflektierte Untersuchung historischen Erzählens fordert, kann die geschichtlich, 
sozial und narrativ bedingten Grundlagen ihrer eigenen Theoriekonstruktionen 
nicht außer Acht lassen.



Literatur 
Adorno, T. W. (2007). Vorlesungen über Negative Dialektik. Suhrkamp. 

Albrecht, A., Danneberg, L., Spoerhase, C., & Werle, D. (2016). Zum Konzept Historischer 
Epistemologie. Scientia Poetica, 20(1), 137–165. 

Aly, G. (1999). Macht Geist Wahn: Kontinuitäten deutschen Denkens. Fischer. 

Arnold, M. (2004). Disziplin und Initiation: Die kulturellen Praktiken der Wissenschaft. In 
M. Arnold & R. Fischer (Hrsg.), Disziplinierungen: Kulturen der Wissenschaft im Vergleich 
(S. 18–51). Turia & Kant. 

Bachelard, G. (1978). Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes. Suhrkamp. 

Bachelard, G. (1980). Die Philosophie des Nein: Versuch einer Philosophie des neuen wissenschaft-
lichen Geistes. Suhrkamp. 

Bachelard, G. (1988). Der neue wissenschaftliche Geist. Suhrkamp. 

Baumgartner, H.-M. (1972). Kontinuität und Geschichte. Suhrkamp. 

Becker, R. (2002). Dauer im Wechsel: Husserls Begriff der „Allzeitlichkeit“ als Krisenphäno-
men. Phänomenologische Forschungen, 199–223. 

Berger, D., & Jahn, W. (1960). Der Kreuzzug der evangelischen Akademien gegen den Marxis-
mus. Dietz. 

Bergmann, K. (1988). Geschichtsdidaktik: Beiträge zu einer Theorie historischen Lernens. Wo-
chenschau. 

Böckenförde, E. W., Goerdt, W., & Gründer, K. (Hrsg.). (1965). Collegium Philosophicum. 
Schwabe & Co. 

Brentano, F. (1874). Psychologie vom empirischen Standpunkte I. Duncker und Humblot. 

Brüning, C., & Grewe, B.-S. (2020). Historisches Lernen als eigensinnige Aneignung vergan-
gener Wirklichkeiten. In M. Harant, P. Thomas, & U. Küchter (Hrsg.), Theorien! Hori-
zonte für die Lehrerinnen- und Lehrerbildung (S. 306–321). Tübingen University Press. 

Bude, H. (1987). Deutsche Karrieren: Lebenskonstruktionen sozialer Aufsteiger aus der Flakhelfer-
Generation. Suhrkamp. 

Burckhardt, J. (1969). Weltgeschichtliche Betrachtungen. Kröner. 

Carnap, R. (1931). Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache. 
Erkenntnis, 2, 219–241. 

Chang, H. (2012). Beyond case studies: History as philosophy. In S. Mauskopf & T. Schmaltz 
(Hrsg.), Integrating history and philosophy of science: Problems and prospects (S. 109–124). 
Springer. 

Chun, J. S. (2000). Das Bild der Moderne in der Nachkriegszeit: Die westdeutsche „Strukturge-
schichte“ im Spannungsfeld von Modernitätskritik und wissenschaftlicher Innovation 1948–
1962. Oldenbourg. 

Daston, L. (1994). Historical epistemology. In J. Chandler, A. Davidson, & H. Harootunian 
(Hrsg.), Questions of evidence: Proof, practice, and persuasion across the disciplines (S. 283–
289). University of Chicago Press. 



 Literatur 83 

Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. (2023). Pathos. https://www.dwds.de/wb/Pa-
thos  

Droysen, J. G. (1882). Grundriss der Historik. Suhrkamp. 

Erdur, O. (2018). Die epistemologischen Jahre: Philosophie und Biologie in Frankreich, 1960–
1980. Chronos. 

Etzemüller, T. (2019). „It’s the performance, stupid“ Performanz → Evidenz: Der Auftritt in 
der Wissenschaft. In T. Etzemüller (Hrsg.), Der Auftritt (S. 9–43). Transcript. 

Faber, K.-G. (1977). Historie als Tradition? Eine Erwiderung. Zeitschrift für Historische For-
schung, 4(1), 51–58. 

Fischer, J. (2015). Bundesrepublikanische Soziologie: 1949 bis heute. Versuch einer neuen 
Skizze ihrer Geschichte. In M. Endreß, K. Lichtblau, & S. Moebius (Hrsg.), Zyklos: Jahr-
buch für Theorie und Geschichte der Soziologie, 2 (S. 73–99). Springer VS. 

Fleck, L. (1980). Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache (12. Aufl.). 
Suhrkamp. 

Gehring, P. (2021). Antwort auf die Frage: „Wie umgehen mit rassistischen, sexistischen 
und antisemitischen Inhalten in Klassischen Werken der Deutschen Philosophie?“. 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 69(1), 119–121. 

Geiss, P. (2018). Objektivität als Zumutung: Überlegungen zu einer postnarrativistischen 
Geschichtsdidaktik. Zeitschrift für Geschichtsdidaktik, 18, 27-41. 

Gerber, D. (2012). Analytische Metaphysik der Geschichte: Handlungen, Geschichten und ihre Er-
klärung. Suhrkamp. 

Grassmugg, T. (2019). Von der Wirklichkeit und Möglichkeit des Geistes: Edmund Husserl und 
Gaston Bachelard. Unveröffentlichte Masterarbeit, Karl-Franzens-Universität Graz, Ös-
terreich. 

Grever, M., & Adriaansen, R.-J. (2019). Historical consciousness: The enigma of different 
paradigms. Journal of Curriculum Studies, 51(6), 814–830. 

Habermas, J. (1973). Erkenntnis und Interesse (17. Aufl.). Suhrkamp. 

Habermas, J. (1981). Theorie des kommunikativen Handelns I. Suhrkamp. 

Habermas, J. (1992). Nachmetaphysisches Denken: Philosophische Aufsätze. Suhrkamp. 

Habermas, J. (1995). Die Normalität einer Berliner Republik. Suhrkamp. 

Hacke, J. (2006). Philosophie der Bürgerlichkeit: Die liberalkonservative Begründung der Bundes-
republik. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Hacke, J. (2017). „Entzweiung ist Versöhnung“: Die Ritter-Schule in der politischen Philoso-
phie der Bundesrepublik. In M. Schweda & U. v. Bülow (Hrsg.), Entzweite Moderne: Zur 
Aktualität Joachim Ritters und seiner Schüler (S. 19–39). Wallstein. 

Hegel, G. W. F. (1966). Die Vernunft in der Geschichte. De Gruyter. 

Hegel, G. W. F. (1986). Die Phänomenologie des Geistes: Werke 3 (15. Aufl.). Suhrkamp. 

Herbst, K. (1977). Didaktik des Geschichtsunterrichts zwischen Traditionalismus und Reformis-
mus. Schroedel. 

https://www.dwds.de/wb/Pathos
https://www.dwds.de/wb/Pathos


84  Literatur 

Heuer, C. (2021). Von Deutungskämpfen und den disziplinären Ordnungen der Diskurse: 
Versuch über die soziale Praxis ‚der‘ Geschichtsdidaktik. Österreichische Zeitschrift für Ge-
schichtswissenschaften, 32(2), 35–55. 

Heuer, C., Hasberg, W., & Seidenfuß, M. (2020). Der lange Sommer der Geschichtsdidaktik: 
Aufriss einer reflexiven Disziplingeschichte. Zeitschrift für Geschichtsdidaktik, 19(1), 73–
89. 

Hitzer, B., & Welskopp, T. (Hrsg.). (2010). Die Bielefelder Sozialgeschichte: Klassische Texte zu 
einem geschichtswissenschaftlichen Programm und seinen Kontroversen. Transcript. 

Husserl, E. (2012). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phäno-
menologie. Meiner. 

Ingenfeld, M. (2016). Fortschritt und Zerfall: Zur Diskussion von Religion und Moderne im Aus-
gang von Joachim Ritter. Modern Academic Publishing. 

Jeismann, K.-E. (1980). Geschichtsbewusstsein: Überlegungen zur zentralen Kategorie ei-
nes neuen Ansatzes der Geschichtsdidaktik. In H. Süssmuth (Hrsg.), Geschichtsdidakti-
sche Positionen (S. 179–220). UTB Schöningh. 

Jordan, S. (2005). Die Entwicklung einer problematischen Disziplin: Zur Geschichte der Ge-
schichtsdidaktik. Zeithistorische Forschungen, 2(2), 274 – 279. 

Junge Freiheit. (2007, November 30). Hegels Erbe. Junge Freiheit. https://www.jf-ar-
chiv.de/archiv07/200749113055.htm  

Keller, R. (2003). Kultur als Diskursfeld. In S. Geideck & W. Liebert (Hrsg.), Sinnformeln: 
Linguistische und soziologische Analysen von Leitbildern, Metaphern und anderen kollektiven 
Orientierungsmustern (S. 283–308). De Gruyter. 

Klimo, A. v. (1998). Die Volksgeschichte der NS-Zeit: Vorläuferin der Sozialgeschichte der 
Bundesrepublik? Werner Conze und Theodor Schieder in der Diskussion. Konferenzbe-
richt 09.06.1997. H-Soz-Kult. 

Klüners, M., & Rüsen, J. (2020). Religion und Sinn. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Kocka, J. (1984). Vorbemerkung. Geschichte und Gesellschaft: Sozialgeschichte und Kulturan-
thropologie, 10(3), 293. 

Kohli, M. (1981). „Von uns selber Schweigen wir.“ Wissenschaftsgeschichte aus Lebensge-
schichten. In W. Lepenies (Hrsg.), Geschichte der Soziologie: Studien zur kognitiven, sozia-
len und historischen Identität einer Disziplin, Band 1 (S. 428–465). Suhrkamp. 

Koselleck, R. (1977). Über die Theoriebedürftigkeit der Geschichtswissenschaft (1972). In T. 
Schieder & K. Gräubig (Hrsg.), Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft (S. 37–59). Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt. 

Koselleck, R. (2003). Zeitschichten. Suhrkamp. 

Koselleck, R., Mommsen, W.-J., & Rüsen, J. (Hrsg.). (1977). Theorie der Geschichte: Beiträge 
zur Historik, Band 1: Objektivität und Parteilichkeit. Dtv. 

Kranz, M. (2017). Der „Große Ritter“. Joachim Ritter und das „Historische Wörterbuch der 
Philosophie“. In M. Schweda & U. v. Bülow (Hrsg.), Entzweite Moderne: Zur Aktualität 
Joachim Ritters und seiner Schüler (S. 354–377). Wallstein. 

Largier, N., & Lembke, A. (Hrsg.). (2022). Theorien des Möglichen. August. 



 Literatur 85 

Lepenies, W. (1979). Die Geschichte der Wissenschaftsgeschichte im epistemologischen 
Werk Gaston Bachelards. In W. Lepenies (Hrsg.), Georges Canguilhem: Wissenschaftsge-
schichte und Epistemologie. Gesammelte Aufsätze (S. 7–21). Suhrkamp. 

Löwith, K. (1953). Weltgeschichte und Heilsgeschehen: Die theologischen Voraussetzungen der Ge-
schichtsphilosophie. Metzler. 

Lübbe, H. (1977). Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse: Analytik und Pragmatik der Histo-
rie. Schwabe. 

Lübbe, H. (2004). Modernisierungsgewinner: Religion, Geschichtssinn, Direkte Demokratie und 
Moral. Fink. 

Lücke, M. (2015). Unnatürliche Sünden – lasterhafte Lustknabe: Didaktische Aspekte einer 
Geschichte von Männlichkeiten und Sexualitäten am Beispiel von Homosexualität und 
männlicher Prostitution. In S. Huch & M. Lücke (Hrsg.), Sexuelle Vielfalt im Handlungs-
feld Schule: Konzepte aus Erziehungswissenschaft und Fachdidaktik (S. 113–150). Transcript. 

Marquard, O. (1992). Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Suhrkamp. 

Meinecke, F. (1948). Ranke und Burckhardt. De Gruyter. 

Miller, D. M. (2012). The history and philosophy of science history. In S. Mauskopf & T. 
Schmaltz (Hrsg.), Integrating history and philosophy of science (S. 29–48). Boston Studies in 
the Philosophy of Science. 

Mommsen, W. J. (1971). Die Geschichtswissenschaft jenseits des Historismus. Droste. 

Nipperdey, T. (1977). Kulturgeschichte und Anthropologie. In T. Schieder & K. Gräubig 
(Hrsg.), Theorieprobleme der Geschichtswissenschaft. Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
Darmstadt. 

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. Doubleday. 

Raphael, L. (2003). Geschichtswissenschaft im Zeitalter der Extreme: Theorien, Methoden, Ten-
denzen von 1900 bis zur Gegenwart. Beck. 

Raumer, K. v., & Schieder, T. (Hrsg.). (1943). Stufen und Wandlungen der deutschen Einheit. 
Deutsche Verlags-Anstalt. 

Rektorenportraits der Universität zu Köln. (n.d.). Theodor Schieder. https://rektorenpor-
traits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/ 

Rheinberger, H.-J. (2007). Historische Epistemologie: Zur Einführung. Junus. 

Rieger-Ladich, M. (2017). Situierte Subjekte: Wissenschaft als soziale Praxis. In O. Dörner, 
C. Iller, H. Pätzold, J. Franz, & B. Schmidt-Hertha (Hrsg.), Biografie – Lebenslauf – Ge-
neration: Perspektiven der Erwachsenenbildung (S. 21–35). Verlag Barbara Budrich. 
https://doi.org/10.3224/84742106  

Rinofner-Kreidl, S. (2003). Mediane Phänomenologie: Subjektivität im Spannungsfeld von Natu-
ralität und Kulturalität. Königshausen & Neumann. 

Ritter, J. (1962). Person und Eigentum: Zu Hegels „Grundlinien der Philosophie des Rechts“ 
§48 bis §81. In I. Fetscher (Hrsg.), Marxismus-Studien: Vierte Folge (S. 196–128). Mohr. 

Rohrmoser, G. (1968). Stillstand der Dialektik: Grundpositionen expliziter und impliziter 
Marxismuskritik. In I. Fetscher (Hrsg.), Marxismus-Studien: Fünfte Folge (S. 1–84). Mohr. 

https://rektorenportraits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/
https://rektorenportraits.uni-koeln.de/rektoren/theodor_schieder/


86  Literatur 

Rohrmoser, G. (1970). Das Elend der kritischen Theorie: Theodor Adorno, Herbert Marcuse, Jür-
gen Habermas. Rombach. 

Rohrmoser, G. (2009). Glaube und Vernunft am Ausgang der Moderne: Hegel und die Philoso-
phie des Christentums. EOS. 

Rohrmoser, G. (2017). Höher als alle Vernunft: Die Aktualität der Reformation heute. Logos 
Edition. 

Rüsen, J. (1969). Begriffene Geschichte: Genesis und Begründung der Geschichtstheorie Johann 
Gustav Droysens. Schöningh. 

Rüsen, J. (1972). Jacob Burckhardt. In H.-U. Wehler (Hrsg.), Deutsche Historiker: Band 3 
(S. 7–28). Vandenhoeck & Ruprecht. 

Rüsen, J. (1973a). Die Vernunft der Kunst: Hegels geschichtsphilosophische Analyse der 
Selbsttranszendierung des Ästhetischen in der modernen Welt. Philosophisches Jahrbuch, 
80, 292–319. 

Rüsen, J. (1973b). Rezension zu Thomas S. Kuhn: The structure of scientific revolution. 
1970. Historische Zeitschrift, 219, 612–614. 

Rüsen, J. (1974a). Über einige Beziehungen zwischen Ästhetik, Historik und Didaktik. Deut-
sche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 49, 189–214. 

Rüsen, J. (1974b). Überwindung des Historismus? Zur Logik historischer Erkenntnis I. Phi-
losophische Rundschau, 20, 269–286. 

Rüsen, J. (1975a). Ästhetik als Geschichtstheorie. In W. Emrich, H. Arntzen, B. Balzer, K. 
Pestalozzi, & R. Wagner (Hrsg.), Literaturwissenschaft und Geschichtsphilosophie: Fest-
schrift für Wilhelm Emrich (S. 5–10). De Gruyter.  

Rüsen, J. (1975b). Historismus und Ästhetik: Geschichtstheoretische Voraussetzungen der 
Kunstgeschichte. Kritische Berichte, 3(2/3), 5–11. 

Rüsen, J. (1976a). Ästhetik und Geschichte: Geschichtstheoretische Untersuchungen zum Begrün-
dungszusammenhang von Kunst, Gesellschaft und Wissenschaft. Metzler. 

Rüsen, J. (1976b). Für eine erneuerte Historik: Studien zur Theorie der Geschichtswissenschaft. 
frommann-holzboog. 

Rüsen, J. (1977). Unzeitgemäßer Gegenwartsbezug im Geschichtsdenken Jacob Burck-
hardts. Philosophisches Jahrbuch, 84, 433–442. 

Rüsen, J. (1978). Die Uhr, der die Stunde schlägt: Geschichte als Kulturprozess bei Jacob 
Burckhardt. In K. G. Faber & C. Meier (Hrsg.), Historische Prozesse (S. 5–11). Dtv. 

Rüsen, J. (1979). Zur Kritik des Neohistorismus. Zeitschrift für philosophische Forschung, 
33(2), 243–263. 

Rüsen, J. (1983). Historische Vernunft: Grundzüge einer Historik I: Die Grundlagen der Ge-
schichtswissenschaft. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Rüsen, J. (1986). Rekonstruktion der Vergangenheit: Grundzüge einer Historik II: Die Prinzipien 
der historischen Forschung. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Rüsen, J. (1987). Ansätze zu einer Theorie des historischen Lernens II: Empirie, Normativi-
tät, Pragmatik. Geschichtsdidaktik, 12(1), 15–27. 



 Literatur 87 

Rüsen, J. (1989). Lebendige Geschichte: Grundzüge einer Historik III: Formen und Funktionen 
historischen Wissens. Vandenhoeck & Ruprecht. 

Rüsen, J. (1990). Zeit und Sinn: Strategien historischen Denkens. Fischer. 

Rüsen, J. (1994). Historisches Lernen: Grundlagen und Paradigmen. Böhlau. 

Rüsen, J. (1996). Historische Sinnbildung durch Erzählen: Eine Argumentationsskizze zum 
narrativistischen Paradigma der Geschichtswissenschaft und der Geschichtsdidaktik im 
Blick auf nicht-narrative Faktoren. Internationale Schulbuchforschung, 18(4), 501–543. 

Rüsen, J. (2004). Faktizität und Fiktionalität der Geschichte: Was ist Wirklichkeit im histori-
schen Denken? In J. Schröter & A. Eddelbüttel (Hrsg.), Konstruktion von Wirklichkeit: Bei-
träge aus geschichtstheoretischer, philosophischer und theologischer Perspektive (S. 19–32). De 
Gruyter. 

Rüsen, J. (2013). Historik: Theorie der Geschichtswissenschaft. Böhlau. 

Rüsen, J. (2017). Die Grenzen der Multiperspektivität. Public History Weekly, 5(33). 
https://public-history-weekly.degruyter.com/5-2017-33/limits-of-multiperspectivity/  

Sandkühler, H. J. (Hrsg.). (2009). Philosophie im Nationalsozialismus. Meiner. 

Sandkühler, T. (2014). Historisches Lernen denken: Gespräche mit Geschichtsdidaktikern der 
Jahrgänge 1928–1947. Wallstein. 

Sandkühler, T. (2018). Jörn Rüsens „disziplinäre Matrix“: Ein Beitrag zur Wissensgeschichte 
der Historik. In T. Sandkühler & H. W. Blanke (Hrsg.), Historisierung der Historik: Jörn 
Rüsen zum 80. Geburtstag (S. 87–126). Böhlau. 

Schäfer, A. (2006). Bildungsforschung: Annäherungen an eine Empirie des Unzugängli-
chen. In L. Pongratz, M. Wimmer, & W. Nieke (Hrsg.), Bildungsphilosophie und Bildungs-
forschung (S. 86–107). Janus. 

Schelsky, H. (1959). Ortsbestimmung der deutschen Soziologie. Diedrichs. 

Schieder, T. (1950). Die historischen Krisen im Geschichtsdenken Jacob Burckhardts. In W. 
Hubatsch (Hrsg.), Schicksalswege deutscher Vergangenheit: Beiträge zur geschichtlichen Deu-
tung der letzten hundertfünfzig Jahre (S. 421–454). Droste-Verlag. 

Schieder, T. (1961). Grundfragen der neueren deutschen Geschichte: Zum Problem der his-
torischen Urteilsbildung. Historische Zeitschrift, 192(1), 1–16. 

Schieder, T. (1965). Geschichte als Wissenschaft: Eine Einführung. Oldenbourg. 

Schieder, T. (1975). Erneuerung des Geschichtsbewusstseins. In T. Schieder (Hrsg.), Staat 
und Gesellschaft im Wandel unserer Zeit: Studien zur Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts 
(S. 188–207). Oldenbourg Wissenschaftsverlag. 

Schreiber, W. (1995). Neuere geschichtsdidaktische Positionen und ihr Lebensweltbegriff: Versuch 
einer Präzisierung im Anschluss an die Phänomenologie Edmund Husserls. Brockmeyer. 

Schreiber, W. (2005). Historisches Lernen und Lebenswelt. In B. Weber, B. Stalla, & P. Mer-
kel-Trinkwalder (Hrsg.), Phänomenologische Dimensionen der Bildungsanthropologie: Inter-
disziplinäre Forschungsbeiträge im Fokus ethischer Verantwortlichkeit (S. 311–323). Roderer. 

Schulze, W., & Oexle, O. G. (Hrsg.). (1999). Deutsche Historiker im Nationalsozialismus. Fi-
scher. 



88  Literatur 

Schwabe. (n.d.). Historisches Wörterbuch der Philosophie online. https://www.schwabeon-
line.ch/schwabe-xaveropp/eli-
brary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D  

Spaemann, R. (1959). Philosophie zwischen Metaphysik und Geschichte. Zeitschrift für syste-
matische Theologie, 1(2–3), 290–313. 

Spoerhase, M., & Martus, S. (2022). Geistesarbeit. Suhrkamp. 

Ströker, E. (1988). Dauer und Wandel im Selbstverständnis der Wissenschaftsphilosophie. 
In P. Hoyningen-Huene & G. Hirsch (Hrsg.), Wozu Wissenschaftsphilosophie? Positionen 
und Fragen zur gegenwärtigen Wissenschaftsphilosophie (S. 17–38). De Gruyter. 

Süssmuth, H. (1991). Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht 1945–1990. In H. Süssmuth 
(Hrsg.), Geschichtsunterricht im vereinten Deutschland: Auf der Suche nach Orientierung 
(Teil I). Nomos Verlagsgesellschaft. 

Sutor, B. (2002, November 12). Politische Bildung im Streit um die „intellektuelle Grün-
dung“ der Bundesrepublik Deutschland: Die Kontroversen der siebziger und achtziger 
Jahre. Aus Politik und Zeitgeschichte. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/a-
puz/26627/politische-bildung-im-streit-um-die-intellektuelle-gruendung-der-bundesre-
publik-deutschland/ 

Uzarewicz, C., & Uzarewicz, M. (2005). Das Weite suchen: Einführung in eine phänomenologi-
sche Anthropologie für Pflege. Lucius. 

Van Reeth, H. (2022). Transkript: Interview mit Jörn und Ingetraud Rüsen am 13. Juli 2022. Un-
veröffentlichtes Dokument. Karl-Franzens-Universität Graz, Österreich. 

Wehler, H.-U. (1973). Geschichte als historische Sozialwissenschaft. Suhrkamp. 

Wehler, H.-U. (2001, Mai 2). Rezension Jin Sung Chun „Das Bild der Moderne in der Nach-
kriegszeit“. Frankfurter Allgemeine Zeitung. 

Wehrle, M. (2022). Phänomenologie: Eine Einführung. Metzler. 

Ziegler, R. H. (2014). Metaphysik und Phänomenologie. Phänomenologische Forschungen, 
2014(0), 217–239. https://doi.org/10.28937/1000107784 

Zizek, S. (2016). Weniger als nichts: Hegel und der Schatten des dialektischen Materialismus 
(2. Aufl.). Suhrkamp. 

Zorn, D.-P. (2022). Die Krise des Absoluten: Was die Postmoderne hätte sein können. Klett-Cotta. 

https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D
https://www.schwabeonline.ch/schwabe-xaveropp/elibrary/start.xav?start=%2F%2F%2A%5B%40attr_id%3D%27hwph_productpage%27%5D


Dank 
An dieser Stelle möchte ich mich bei allen Personen bedanken, die mich beim Ver-
fassen der diesem Buch zugrundeliegenden Masterarbeit unterstützt haben. 

An erster Stelle gebührt mein Dank Christian Heuer. Neben der konstruktiven Kri-
tik und den zahlreichen hilfreichen Gesprächen möchte ich mich vor allem für die 
vielen Ermutigungen und Freiheiten, die er mir im Zuge des Verfassens dieser Ar-
beit gewährt hat, herzlichst bedanken.  

Ebenfalls danke ich dem Team des Arbeitsbereichs Geschichtsdidaktik, Britta Bre-
ser, Kaight Conheady, Julia Jochum und Georg Marschnig, für die vielen Inputs und 
dafür, dass sie meine Zeit als studentische Mitarbeiterin auf so eine besondere Art 
und Weise geprägt haben.  

Darüber hinaus danke ich meiner Freundin Juliana Reinisch für die vielen interes-
santen Gespräche und kritischen Diskussionen, die mein Studium grundlegend be-
reichert haben.  

Ich bedanke mich auch bei Simone Pichler, besonders dafür, dass sie mir die für 
diese Arbeit grundlegenden Denkweisen der Wissenschaftsgeschichte vermittelt 
hat und mir in den frühen Jahren meines Studiums eine Weltsicht eröffnete, die 
mich als Mensch entscheidend verändert hat. 

Dankbar bin ich auch meinen Eltern und meiner Oma, die mir stets mit einem of-
fenen Ohr zur Seite standen, mich frei meinen Weg gehen ließen und mich immer 
wieder im Studium finanziell unterstützten. 

Ein ganz besonderer Dank gilt meinem Ehemann Daniel Windisch, der mich mit 
viel Geduld und Zuversicht bis zur Fertigstellung dieser Publikation begleitet hat 
und mir im Angesicht der vielen Höhen und Tiefen des Schreibprozesses immer 
unterstützend zur Seite stand. 



Epilog 
März 2023 

Graz, Heinrichstraße 26, II. Stock. 

Es ist spät am Nachmittag. Die Sonne leuchtet durchs Fenster und umstreicht mit 
ihren noch vom Winter geschwächten Strahlen die bücherbeladenen Schreibtische 
des Arbeitszimmers. Mit den Klängen zwitschernder Vögel und redseliger Studie-
render, die im angrenzenden Attemsgarten ertönen, scheint sich der Frühling vor-
sichtig durchs gekippte Fenster in den Raum des Arbeitsbereichs zu schleichen, um 
sacht sein baldiges Kommen zu verkünden.  

Ich strecke meine Arme lang nach oben aus und lasse, da ich in diesem Moment 
alleine bin, ein lautes Gähnen erklingen. Der grelle Bildschirm, auf den sich meine 
Augen in den letzten Stunden pausenlos fixiert haben, ist überladen von Times-New-
Roman-Buchstaben und offenbart mir geradezu schmerzhaft einen Abriss meiner 
unvollständigen Masterarbeit. Ich nehme meine Brille ab, schruppe mit den Hän-
den mein ermüdetes Gesicht, setze sie wieder auf und mustere nachdenklich mei-
nen Schreibtisch.  

Die bei der Tastatur aufgeschlagenen Seiten, umringt von bibliothekarischen Bän-
den verschiedenster Größen und Farben, zusammen mit einer kleinen schwarzbän-
digen Suhrkamp-Sammlung stehend auf dem am Büro hängenden Regalbrett, be-
kritzelte Notizzettel, die in die Bücher hineingeknittert, auf der Pinnwand ange-
pinnt, am Bildschirm aufgeklebt sind oder einfach lose den Schreibtischbereich fül-
len, hinterlassen Spuren einer lektürehortenden Lerngeschichte, die über die letz-
ten Monate mein studentisches Dasein nur allzu prägnant gebrandmarkt hat. Mit 
einem knappen Stoß rolle ich meinen Bürosessel vom Tisch weg und entreiße mich 
der textlastigen Gedankenblase.  

Befreit vom Schreibtischchaos blicke ich in den lichterhellten Raum, lehne mich 
zurück und lächle: Im Arbeitszimmer haben sich über die Zeit Artefakte der ver-
gangenen zwei Jahre angesammelt, die verteilt an den Möbeln und Wänden des 
Raumes geradezu museal ausgestellt werden. Die Poster, Fotos, der vollgeschrie-
bene Flipchart, die Zeichnungen und Skizzenmalereien, welche das Whiteboard 
verzieren, die Haftnotizen, beschrieben mit längst überfälligen To-Do Listen, die 
artikelbeladenen Ordner, die an der Fensterbank gestapelten Schulbücher, sowie 
die hinter den Kästen angesammelten leeren Bierflaschen überfallen mich mit ei-
ner nostalgischen Stimmung und lassen mich etwas wehmütig ausatmen. Ich kann 
gar nicht glauben, dass die Zeit so schnell vergangen war. Es ist so viel passiert. 



 Epilog 91 

Es klopft. Der deutsche Professor öffnet die Tür und lächelt mir zu. „Gehst mit mir 
kurz raus?“, fragt er. Dankbar für die Ablenkung nicke ich, erhebe mich vom Stuhl, 
begebe mich zur kleinen Garderobe und werfe mir meinen schwarzen Mantel über. 
Wir schreiten durch den mit Plakaten gefüllten Gang, gehen das mit großen Fens-
tern versehene Stiegenhaus hinunter und öffnen beim Eingang im Erdgeschoss 
eine schwere Glastür, die uns den Weg in den frühlingsduftenden Innenhof frei-
macht. „Komm, gehen wir dort hin.“ Er zeigt auf eine hölzerne Bank, die am Fuße 
des grauen Gebäudes steht und es gerade noch schafft, ein paar Strahlen der tief-
wandernden Sonne einzufangen.  

Ich setze mich hin und lehne mich dem schönen Wetter zugewandt zurück, wäh-
rend der Professor, immer noch stehend nach Feuerzeug und Zigaretten suchend, 
rhythmisch die Taschen seiner blauen Übergangsjacke abklopft. Fündig seines all-
täglichen Lasters lässt er sich neben mir auf der Bank nieder, beugt sich vor, zündet 
eine Zigarette an und stößt erleichtert nach dem ersten Zug ein von Qualm umhüll-
tes Seufzen aus. Für einen kurzen Moment starren wir leise in den asphaltierten 
Innenhof und lassen die Atmosphäre des sonnigen Nachmittags auf uns wirken.    

„Wie geht’s mit der Masterarbeit?“, fragt er. Da ich in den letzten Monaten eine 
schwere Allergie gegen diese Frage entwickelt habe, schaue ich beiläufig zu ihm, 
antworte mit einem kurznickenden „Ja, es geht schon“ und wende meinen Blick 
wieder ablenkend auf zwei Sperlinge, die nervös auf der gegenüberliegenden Bank 
herumhüpfen und abwechselnd ein lautes Zwitschern von sich geben. „Wie geht’s 
dir?“, frage ich dann. „Gut“, erwidert er knapp, „bin etwas müde.“ Er hebt seine 
Hand, nimmt einen zweiten Zug von seiner Zigarette und hinterlässt eine dünne 
Rauchwolke, die sich langsam durch einen zarten Windhauch in Luft auflöst. Er 
überkreuzt gestreckt seine Beine, lehnt sich zurück und hebt genügsam sein Ge-
sicht ins Sonnenlicht. 

„Es ist schönes Wetter“, brummt er. Ich nicke zustimmend. „Was machst du heute 
noch?“ Etwas ahnungslos hebe ich meine Schulter. „Weiß ich noch nicht“, erwidere 
ich. „Wahrscheinlich noch ein wenig weiterschreiben.“ Ich starre kurz ins Leere 
und verinnerliche die Sachen, die für die Fertigstellung der Masterarbeit noch zu 
tun sind. 

„Also ich…“, betont er mir plötzlich zugewandt, lächelnd in wohlwollender pädago-
gischer Haltung, „…ich gehe jetzt Fahrradfahren.“ Von seiner Akzentuierung über-
rascht, schaue ich ihn fragend an, stoße dann aber verstehend ein kurzes Lachen 
aus. „Na gut, dann werde ich mich vielleicht auch langsam auf den Weg nach Hause 



92  Epilog 

machen und spazieren gehen“. Er nickt zufrieden. „Also das …“, betont er nach-
drücklich, unverkennbar glücklich über seinen Erfolg mich an die frische Luft ge-
lockt zu haben, „… finde ich eine wirklich sehr gute Idee.“ 



Geschichtsbewusstsein, historisches Lernen und 
Narrativität sind Begriffe, die aus der Geschichts-
didaktik nicht mehr wegzudenken sind. Geprägt 
wurden sie von Jörn Rüsen in seinem dreiteiligen 
Werk Grundzüge einer Historik. Der vorliegende 
Band stellt die Frage, ob Jörn Rüsens Denkschema 
mithilfe historischer epistemologischer Methoden 
erweitert werden kann, um eine neue Perspektive 
auf die theoretischen Grundlagen der Geschichts-
didaktik zu erlangen? Dazu wird Rüsens Werk theo-
retisch analysiert und in wissenschaftshistorische 
Kontexte eingebettet.

Ü
B

ER
 D

Y
N

A
M

IK
EN

, D
IC

H
O

T
O

M
IE

N
 U

N
D

 W
IR

K
LI

C
H

K
EI

T
H

A
N

N
A

H
 V

A
N

 R
EE

T
H




