
C H R I S T I N A  S O P H I E  B Ä C K

FATA MORGANA
Erinnerungen der somalischen 
Diaspora

Graz University 
Library Publishing

FA
TA

 M
O

R
G

A
N

A
C

H
R

IS
T

IN
A

 S
O

P
H

IE
 B

Ä
C

K



 

 

Christina Sophie Bäck 

Fata Morgana. Erinnerungen der somalischen Diaspora  



 

 

GEWI AUSGEZEICHNET : ABSCHLUSSARBEITEN 

 
Band 5 
 
Herausgegeben von der Geisteswissenschaftlichen Fakultät der Universität Graz 
 
Editorial Board: 
Dekan Michael Walter 
Vize-Dekanin Sonja Rinofner-Kreidl  
Studiendekanin Margit Reitbauer 
Vize-Studiendekan Nikolaus Reisinger 



 

 

C H R I S T I N A  S O P H I E  B Ä C K  

FATA MORGANA 
Erinnerungen der somalischen 
Diaspora 
 

 

 

 

 
 

 



Gedruckt mit freundlicher Unterstützung durch: 
Geisteswissenschaftliche Fakultät der Universität Graz 

Zitiervorschlag:  
Christina Sophie Bäck, Fata Morgana. Erinnerungen der somalischen Diaspora. Graz 2022. 

CC BY 4.0 2022 by Christina Sophie Bäck 
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese Lizenz erlaubt unter Voraus-
setzung der Namensnennung der Urheberin die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem 
Format oder Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licen-
ses/by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die Wiederverwendung von Material 
aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge 
erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Graz University Library Publishing 
Universitätsplatz 3a 
8010 Graz 
https://library-publishing.uni-graz.at 
Grafische Grundkonzeption: Roman Klug, Presse und Kommunikation, Universität Graz 

Coverbild: with the use of Midjourney AI (www.midjourney.com) CC-BY-NC 4.0 International
Satz: Christina Sophie Bäck 
Typografie: Source Serif Pro und Roboto 

ISBN 978-3-903374-20-1 
DOI https://doi.org/10.25364/978-3-903374-20-1 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://www.midjourney.com/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


 
 

 
 
 
 
 
 

Für Mama 
 
 
  



 

 

 
 



 
 

Inhaltsverzeichnis 
1. Einleitung .............................................................................................................................. 10 

2. Migrationsliteratur .............................................................................................................. 13 

2.1. „Standortbestimmung“ in Italien ............................................................................. 16 

2.2. Postkolonialer Diskurs und Literatur ..................................................................... 19 

2.2.1. Postkoloniale Literatur in Italien ................................................................... 22 

2.2.2. Italienischer Kolonialismus und seine Folgen für Somalia ........................ 23 

3. Gedächtnistheorien .............................................................................................................. 28 

3.1. Grundkonzepte und Modelle .................................................................................... 29 

3.1.1. Soziale vs. materiale Dimension der Erinnerungskultur ............................ 30 

3.1.2. Erinnerungsorte ................................................................................................ 34 

3.1.3. Das kulturelle Gedächtnis ................................................................................ 36 

3.1.4. Erinnerungskulturen ........................................................................................ 41 

4. Erinnerung und Literatur .................................................................................................... 43 

4.1. Gedächtniskonzepte in der Literaturwissenschaft ............................................... 43 

5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego..... 51 

5.1. Shirin Ramzanali Fazel .............................................................................................. 52 

5.1.1. Nostalgie, Utopie und Dystopie in Lontano da Mogadiscio ........................ 53 

5.2. Igiaba Scego ................................................................................................................. 70 

5.2.1. Roma negata. Percorsi postcoloniali nella città ........................................... 74 

5.2.2. Kartographie der Erinnerungen in „Il disegno” und La mia casa è dove 

sono ................................................................................................................................ 81 

5.2.3. Erinnern und Vergessen in Scegos Kurzgeschichten .................................. 89 

6. Conclusio ............................................................................................................................. 102 

Bibliographie .......................................................................................................................... 104 

Primärliteratur................................................................................................................. 104 

Sekundärliteratur ............................................................................................................ 105 

Internetquellen ................................................................................................................ 107 

Tabellenverzeichnis ............................................................................................................... 108 

Personenregister .................................................................................................................... 109 

Danksagung 

 





1. Einleitung         10 

1. Einleitung 

Italien hat ambivalente Erfahrungen mit dem Thema der Migration gemacht. So sind im 

19. und 20. Jahrhundert Millionen von ItalienerInnen aus vorrangig wirtschaftlichen 

Gründen ins Ausland emigriert. Dieser Prozess hat nachhaltige Auswirkungen auf das 

Land und die Gesellschaft nach sich gezogen. Seit rund fünfzig Jahren jedoch ist Italien 

von einem Auswandererland zu einem Einwandererland avanciert, mit ebenso ein-

schneidenden Veränderungen. Italien nimmt neben Griechenland, im Vergleich zum 

Rest Europas, aufgrund seiner besonderen geografischen Lage eine Sonderstellung bei 

der Migration aus Nordafrika ein. Die Halbinsel und insbesondere die dazugehörige In-

sel Lampedusa sind die erste Anlaufstelle für unzählige Flüchtlinge. Dadurch ist das oh-

nehin schon krisengebeutelte Italien mit einer neuen Herausforderung konfrontiert, für 

die ganz Europa noch keine zufriedenstellende Lösung gefunden hat. Zu sehr polarisiert 

das Thema. Die Angst vor dem Fremden wird durch die Medien zusätzlich verstärkt, z. 

B. durch die einseitige Darstellung von gewalttätigen MigrantInnen oder die Tatsache, 

dass sie als billige Arbeitskräfte den instabilen Arbeitsmarkt zusätzlich schwächen. Im 

öffentlichen Diskurs jedoch werden die persönlichen und wirtschaftlichen Herausfor-

derungen der MigrantInnen nur allzu oft außer Acht gelassen. Ebenso wie die Beweg-

gründe für ihre Migration oder ihre humanitären Grundrechte. Beweggründe für viele 

MigrantInnen ausgerechnet nach Italien zu kommen sind die Vertrautheit mit der itali-

enischen Kultur und Sprache und die gemeinsame Vergangenheit ihrer Herkunftslän-

der mit Italien. Viele MigrantInnen stammen nämlich aus ehemaligen Kolonien Italiens, 

wie Äthiopien, Eritrea, Libyen und Somalia. 

Diese Publikation sich mit den Werken zweier italienischer Schriftstellerinnen, die der 

Gattung der Migrationsliteratur angehören. Ihre Wurzeln liegen in der ehemaligen ita-

lienischen Kolonie Somalia. Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego haben es sich zur 

Aufgabe gemacht die gemeinsame Geschichte von Italien und Somalia aufzuarbeiten. 

Sie sind in beiden Ländern aufgewachsen und haben konkrete Erfahrungen mit dem 

Bürgerkrieg in Somalia gemacht. Außerdem betreiben sie aktive Erinnerungsarbeit, in-

dem sie kulturelle Begegnungspunkte und Gemeinsamkeiten aus ihrer Vergangenheit 

hervorheben. 

Am Beginn der Publikation erfolgt eine Betrachtung der Gattung ‚Migrationsliteratur‘. 

Ausgehend von einer nicht unumstrittenen Begriffsbestimmung wird eine ‚Standortbe-

stimmung‘ in Italien durchgeführt, um einen Überblick über dieses literarische Feld, aus 

dem einige Tagungen und Kollektive entstanden sind, zu geben. Die verschiedenen Me-

dien und Projekte geben einen Einblick in das vielfältige Engagement der transkultu-

rellen SchriftstellerInnen. Am Ende dieses ersten Abschnittes erfolgt ein Exkurs auf ein 



11         1. Einleitung 

 

 

zentrales historisches Thema, dessen Auswirkungen bis heute präsent sind: die Koloni-

algeschichte Italiens bzw. der Postkolonialismus. 

Das anschließende Kapitel beschäftigt sich mit der Gedächtnistheorie und den für diese 

Publikation fundamentalen Begriffen ‚Gedächtnis‘, und ‚Erinnerung‘. Die Gedächtnis-

theorie, die ihren Ursprung in dem Begriff ‚mémoire collective‘ des französischen Sozi-

ologen und Philosophen Maurice Halbwachs hat, wurde Jahre später maßgeblich von 

den beiden deutschen Kulturwissenschaftlern und Ägyptologen bzw. Anglisten Jan und 

Aleida Assmann weiterentwickelt und geprägt. Sie haben einen wesentlichen Punkt von 

Halbwachs' Theorie aufgegriffen und weitergedacht, nämlich das kulturelle Gedächtnis. 

Dieser Begriff stellt eine Verbindung zwischen Kultur und Gedächtnis her und verdeut-

licht den interdisziplinären Charakter dieses Forschungsfeldes. 

In den letzten Jahren hat sich im deutschen Raum vor allem die Anglistin Astrid Erll 

einen Namen in diesem breit angelegten interdisziplinären Forschungsgebiet gemacht. 

Sie hat ihren Forschungsschwerpunkt auf die Gedächtnis- bzw. Erinnerungsforschung 

gelegt. Eines der Hauptziele ihrer Forschung ist die detaillierte Untersuchung anglo-

phoner Migrationsromane als Medien transkultureller Erinnerung. Genauer gesagt un-

tersucht sie, wie diese Texte individuelles und kollektives Erinnern im transkulturellen 

Raum darstellen. Zudem wird untersucht, welche narrativen Verfahren dazu beitragen, 

selbst zum Träger und Vermittler von Erinnerung über Grenzen hinweg zu werden.1 

Ausgehend von den kulturwissenschaftlichen Grundkonzepten der Gedächtnistheorie 

erfolgt im dritten Teil der Publikation eine Verknüpfung mit der Literaturwissenschaft. 

Dazu werden literaturwissenschaftliche Gedächtniskonzepte vorgestellt, welche die 

methodische Basis für das Forschungsvorhaben darstellen. Dieses setzt sich insbeson-

dere mit der Inszenierung von Gedächtnis und Erinnerung auf textueller Ebene ausei-

nander. Die Leitfragen dafür lauten: Wie und was wird in den ausgewählten Werken 

von Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego erinnert? Wie wird individuelle und kol-

lektive Erinnerung thematisiert und dargestellt? Wer erinnert sich? Die Frage nach dem 

‚Wie‘ behandelt insbesondere die narrativen Darstellungsverfahren: Welche Erzähl-

techniken werden in den Texten verwendet, um Erinnerungen hervorzurufen? Wie 

werden Erinnerungsprozesse ausgelöst? Was macht die ‚Erinnerungshaftigkeit‘ aus? 

Die Analyse dieser Fragen wird zum Großteil auf textueller Basis erfolgen. Das dritte 

Gedächtniskonzept der Literaturwissenschaft befasst sich mit der Frage, wie Literatur 

als Medium in der Erinnerungskultur Wirkung entfalten kann. Dies schließt eine Be-

trachtung des Wirkungspotenzials von literarischen Texten mit ein. Welche Funktionen 

erfüllen Erinnerungen und wie wirken sie? 

                                                
1 ERLL, ASTRID (2021). 18.09.2022. 



1. Einleitung         12 

Im vierten Teil der Publikation erfolgt eine Analyse von ausgewählten Werken der bei-

den Schriftstellerinnen. Da viele Werke der Migrationsliteratur autobiografisch gefärbt 

sind, werden die Autorinnenbiographien beleuchtet und ihr literarisches Gesamtwerk 

vorgestellt. Der Fokus der Analyse wird sich hauptsächlich auf die aktuellsten Werke 

beziehen, die in Hinblick auf die oben formulierten Leitfragen untersucht werden. Au-

ßerdem werden poetologische Mittel und transkulturelle Erinnerungsnarrative her-

ausgearbeitet. Ergänzend werden Überlegungen zu den Begriffen ‚Transkulturalität‘, 

‚Identität‘ und ‚Integration‘ angestellt, mit dem Ziel die vorherrschend dichotomen 

Denkstrukturen aufzulösen und Gemeinsamkeiten bzw. Transkulturalität in den Vor-

dergrund zu rücken. 

Abschließend werden die wichtigsten Erkenntnisse rekapituliert und ein Ausblick auf 

eine mögliche vertiefende Betrachtung des Themas gegeben. 



13         2. Migrationsliteratur 

 

 

2. Migrationsliteratur 

Kein anderes Thema hat Europa in den letzten Jahren so sehr beschäftigt wie die Mig-

ration. Es ist nicht nur auf einer gesellschaftspolitischen und sozioökonomischen 

Ebene, sondern auch in kultureller Hinsicht ein polarisierendes Thema. Bei dem Migra-

tionsdiskurs kommt es zwangsläufig zu Kategorisierungen in Ursache, Motiv und Zweck 

sowie zu einer Palette an neuen Begrifflichkeiten, wie ‚Hybridität‘ und ‚Transkulturali-

tät‘. Dabei werden humanitäre Grundrechte und Notlagen nur allzu oft in den Hinter-

grund gerückt. In den Print- und Fernsehmedien werden Ängste vor dem Fremden er-

zeugt und damit eine binäre Kategorisierung auf die Spitze getrieben. Zwei Ausdrucks-

medien sind jedoch in der Lage diese Hürden zu überwinden und einen Einblick in die 

verborgensten, intimsten und realsten Erlebnisse von MigrantInnen zu geben und so-

mit zumeist individuelle Migrationserfahrungen in das kollektive Bewusstsein zu rü-

cken: der Film und die Literatur. In der Populärkultur des europäischen Films sind so 

genannte culture-clash-Komödien äußerst beliebt, in denen Menschen unterschiedli-

cher Kulturen aufeinandertreffen. Sie spielen häufig in MigrantInnenmilieus und haben 

meist junge, moderne muslimische MigrantInnen im Mittelpunkt. Die Filme, oft Komö-

dien bzw. Tragikomödien, handeln zwar in transkulturellen Zwischenräumen2, sie sind 

aber weiterhin von einer Grenzziehung und Hierarchisierung geprägt. Die Literatur ist 

neben dem Film ein zentrales Medium, das solche Prozesse sichtbar macht und ihr En-

gagement besteht darin, hinter diese Phänomene zu blicken.3 Das beginnt bspw. schon 

bei der Festlegung auf einen Begriff für diese besondere Gattung der Gegenwartslitera-

tur. Es ist kein leichtes Unterfangen, da Begrifflichkeiten bereits Realitäten schaffen und 

sehr viel über den persönlichen Standpunkt verraten. Ebenso sind die Migrationserfah-

rungen der AutorInnen höchst individuell und teilweise unterscheiden sie sich stark 

voneinander, wodurch sie strenggenommen nicht in dieselbe Gattung fallen. So haben 

sich viele unterschiedliche Bezeichnungen entwickelt: Exilliteratur, Gastarbeiter- oder 

Ausländerliteratur, Migrantenliteratur, Diasporaliteratur, uvm. Die Festlegung auf die 

angemessene Bezeichnung ist kein einfaches Vorgehen, da es einer genauen Betrach-

tung der etymologischen Herleitung bzw. der kulturellen und historischen Gegebenhei-

ten der einzelnen Bezeichnungen bedarf.4 

In dieser Publikation wird der Begriff ‚Migrationsliteratur‘ verwendet, der sehr umfas-

send ist und die Bewegung selbst ins Zentrum der Betrachtung rückt, ohne zweitrangig 

                                                
2 Solche Zwischenräume gehen auf das Konzept des Third Space bzw. des Dritten Raumes von Homi K. Bhabha 

zurück. Nach diesem ist die Literatur ein Feld von ästhetischer Innovation und ein Medium der Transla-

tion zwischen Kulturen (vgl. HAUSBACHER (2012) S. 170f.). 
3 Vgl. BINDER; MERTZ-BAUMGARTNER (2012) S. 14f. 
4 Vgl. BINDER; MERTZ-BAUMGARTNER (2012) S. 12ff. 



2. Migrationsliteratur         14 

den eigentlichen Beweggrund der Migration zu betrachten. Die Bewegung, die zunächst 

räumlich und dann kulturell ist, fordert ein Kulturkonzept, das offen und hybrid ist und 

daher einen transkulturellen Charakter besitzt. Mit der Verwendung des Begriffs ‚Mig-

rationsliteratur‘ geht eine deutliche Ablehnung von einem binären Kulturkonzept ein-

her, wodurch die literarische Produktion und die Biographie der AutorInnen klar in den 

Vordergrund gerückt werden. Die AutorInnen der Migrationsliteratur positionieren 

sich außerdem eindeutig zwischen zwei oder mehreren Kulturen.5 Das bedeutet jedoch 

nicht, dass AutorInnen mit Migrationshintergrund zwangsläufig der Gattung der Mig-

rationsliteratur zugeordnet werden müssen. Vielmehr wird der Fokus auf innertextu-

elle Elemente gelegt, wodurch die Thematik und die Erzählperspektive und weniger die 

AutorInnenbiographie entscheidend sind. Das Thema ‚Migration‘ dominiert die Narra-

tive und das Schreibverfahren, was wiederum sprachliche Innovationen mit sich bringt. 

Die Untersuchung der Migrationsliteratur in dieser Publikation befasst sich demnach 

mit poetologischen Mitteln, bspw. der Erinnerung und der Beschreibung der alten und 

neuen Heimat. Dabei wird in diesem Kontext auch die jeweilige autobiographische Fär-

bung eine Rolle spielen. Es sollte an dieser Stelle hervorgehoben werden, dass es sich 

bei den Werken der Migrationsliteratur nicht automatisch und ausschließlich um Auto-

biographien handelt. Die Migration stellt für die ausgewählten Autorinnen in dieser 

Publikation einen wichtigen Erfahrungsraum dar, der ihre eigene Biographie geprägt 

hat und sich infolgedessen auch in ihren Texten widerspiegelt. Die Migrationserfahrun-

gen werden in den Texten sozusagen zu einem Dritten Raum (engl. Third Space), in dem 

verschiedene Aspekte, wie Kultur, Gesellschaft, Politik und auch Sprache neu verhan-

delt bzw. aus einem neuen Blickwinkel betrachtet werden.6 

Rekurrente Themen der Migrationsliteratur sind demzufolge Inter-, Trans- und Multi-

kulturalität7, Hybridität8, individuelle und kollektive Identitätsbildung, Third Space9 

                                                
5 Vgl. BINDER; MERTZ-BAUMGARTNER (2012) S. 12f. 
6 Vgl. MICHEL (2017) S. 17ff. 
7 Der Begriff ‘Multikulturalität’ bezeichnet das Nebeneinanderbestehen mehrerer unterschiedlicher Kulturen 

in einer Gesellschaft, die jedoch abgegrenzt voneinander agieren. Bei der ‚Interkulturalität‘ verschwim-

men die Grenzen zwischen den Kulturen einer Gesellschaft, wodurch ein kultureller Austausch stattfin-
det. Bei der ‚Transkulturalität‘ verschwimmen die Grenzen zwischen den Kulturen zur Gänze und ein 

Individuum ist in der Lage, sich den Elementen zweier oder mehrerer Kulturen zu bedienen und sie mit-

einander zu verknüpfen (vgl. LESKOVEC (2011) S. 44). 
8 Die Hybridität stellt das Kernkonzept von Homi K. Bhabhas Theorie zum Postkolonialismus dar. Bhabha 

verdeutlicht, dass Kulturen weder einheitlich, noch dauerhaft sind. Vielmehr unterliegen sie einem stän-

digen Wandel, der durch wechselnde Einflüsse bedingt ist (vgl. LUBRICH (2010) S. 367f.). 
9 Homi K. Bhabha stellt Überlegungen zu den Fragen an, wo Grenzen zu ziehen seien: zwischen Sprachen, 

Kulturen, Disziplinen oder Völkern? Die Antwortet lautet: es gibt keine Grenzen, da sich Kulturen ständig 

reorganisieren. Dieser Prozess findet im s.g. Third Space statt. Dieser stellt einen Dritten Raum bzw. einen 
Zwischenraum dar, der dazu dient binäre Denkmuster, Machtpositionen u. ä. zu hinterfragen (ebd.).  



15         2. Migrationsliteratur 

 

 

und Postkolonialismus, wobei auch die Familie, die Sprache, das Essen sowie Fremd-

heitserfahrungen, Grenzüberschreitungen, interkulturelle Begegnungen, Rassismus, 

Stereotype, Hoffnungen und Erinnerungen stark präsent sind. Vor allem die Identitäts-

bildung ist ein substanzielles Element. Bei dem Begriff der ‚Identität‘ handelt es sich um 

einen komplexen und auch dichotomen Begriff. Ausgehend von der Definition, dass „die 

Identität […] jene Anzahl von Erfahrungen und Geschehnissen und Räumen [ist], durch 

die die persönliche Sozialisation eines Menschen jahrelang erfolgte“10, wird deutlich, 

dass es sich bei der Identitätsbildung einerseits um einen langsamen individuellen Pro-

zess handelt11. Dieser Prozess kann andererseits auch auf einer kollektiven Ebene statt-

finden, wenn bspw. mehrere Individuen „die gleichen sozialen Erfahrungen und des-

halb die gleiche Kultur teilen, kann sich eine nationale Identität bilden und infolgedes-

sen eine politische Nation.“12 Für eine solche sind Geschichte, Sprache, Literatur, Kultur, 

ein Ort bzw. eine Region, Institutionen aber auch Selbstbewusstsein konstituierende 

Elemente. Als distinktive Komponenten einer ethnischen Identität treten die Herkunft, 

aber vor allem Äußerlichkeiten, wie die Hautfarbe, das Aussehen oder andere körperli-

che Besonderheiten in den Vordergrund. Ersichtlich wird hier der dichotome Charakter 

der Identität, denn einerseits wird die Gruppenbildung bzw. -zugehörigkeit gefördert, 

andererseits erfolgt jedoch eine Abgrenzung von Anderen. Es sollte nicht außer Acht 

gelassen werden, dass die Identität keineswegs ein starres bzw. unveränderliches Kon-

strukt ist, oder dass ein Mensch gar nur eine einzige Identität besitzt. Vielmehr unter-

liegt sie, wie auch die Kultur, einem ständigen Wandel bzw. ist die Identität „jene Anzahl 

von Erfahrungen, Geschehnissen und Räumen, durch die die persönliche Sozialisation 

eines Menschen jahrelang erfolgte. Da es sich um ein langsames Werden handelt, […] 

kann man die Identität als langsame Verwurzelung in einer Gesellschaft und in einer 

Kultur definieren.“13 

Die Gemeinsamkeiten innerhalb der Migrationsliteratur sind eindeutig in Themen zu 

finden, wie bspw. Heimat, Rückkehr, Familie, bekannte/fremde Kultur, Probleme bei 

der Identitätskonstruktion und zwiespältige Zugehörigkeitsgefühle. In diesem Zusam-

menhang wird in der Migrationsforschung oft von einer ersten und einer zweiten Ge-

neration (‚prima e seconda generazione‘) gesprochen. Nach Parati liegt nämlich die be-

sondere Fähigkeit der zweiten Generation in ihrer Reflexionsfähigkeit. Da die zweite 

Generation bereits Erfahrungen mit beiden Kulturen gesammelt hat, sei sie in der Lage 

außergewöhnliche Beobachtungen und Erkenntnisse aus einem Vergleich der Länder 

                                                
10 BOAGLIO (2008) S. 47. 
11 Vgl. ebd. 
12 Ebd. 
13 BOAGLIO (2008) S. 47. 



2. Migrationsliteratur         16 

und insbesondere deren Geschichte ziehen zu können.14 Diese Fähigkeit würde die Au-

torin dieser Publikation jedoch keineswegs der ersten Generation absprechen, da z. B. 

die Autorin Shirin Ramzanali Fazel, welche in Kapitel 5.1. besprochen wird, diese Refle-

xionsfähigkeit sehr wohl besitzt. Im Fokus der Publikation bleiben somit die Migration 

und die damit verbundenen Erfahrungen unabhängig der Generation. 

2.1. „Standortbestimmung“ in Italien 

Im Vergleich zu deutschsprachigen Ländern hat sich die Migrationsliteratur in Italien 

erst spät durchgesetzt. Erst in den 90er Jahren hat sich das neue Literaturgenre durch 

ein tragisches Ereignis von seiner marginalen Position befreit: „die Ermordung des süd-

afrikanischen Saisonarbeiters Jerry Essan Masslo in der Nacht vom 24. auf den 25. Au-

gust 1989 durch rechtsradikale Jugendliche in der Nähe von Caserta“15. Dieses Ereignis 

schaffte ein neues Bewusstsein für MigrantInnen und beflügelte in Folge auch die lette-

ratura italiana della migrazione. Als so genannte Gründungstexte aus dem Jahr 1990 

gelten: „Immigrato von Salah Methnani aus Tunesien, Io, venditore di elefanti. Una vita 

per forza fra Dakar, Parigi e Milano von Pap Khouma aus Senegal und Chiamatemi Ali 

von Mohamed Bouchane aus Marokko“16. Die Texte sind allesamt autobiografisch und 

behandeln ihre individuellen Migrationserfahrungen. Des Weiteren werden das Leben 

in der Fremde sowie sprachliche und soziale Schwierigkeiten thematisiert. Der doku-

mentarische Stil wurde von KoautorInnen auf unterschiedliche Weise aber doch we-

sentlich beeinflusst. Sie wurden als italienische Muttersprachler den Autoren von den 

Verlagen zur Seite gestellt, um bspw. eine sprachliche Hilfestellung zu leisten oder um 

stilistische Korrekturen17 vorzunehmen. 

In der Anfangsphase lag der thematische Schwerpunkt der Migrationsliteratur haupt-

sächlich auf den individuellen Migrationserfahrungen und den damit verbundenen 

Themen wie bspw. Ausgrenzung, Diskriminierung, Rassismus, Armut, Hoffnungslosig-

keit, Einsamkeit, Heimweh etc. Zusammengefasst handelt es sich bei diesen Erfahrun-

gen um einen Kulturschock, der eine narrative Konstante in den anfänglichen Werken 

darstellt. Kulturelle Begegnungen scheinen überwiegend negativ behaftet zu sein. Die 

Erzähltechniken sind eher simpler Natur und die literarische Sprache ist anspruchs-

los.18 

                                                
14 Vgl. LAMRI, TAHAR (2010). 18.09.2022. 
15 LINARDI (2017) S. 85. 
16 LINARDI (2017) S. 86. 
17 So wurden bspw. die für Afrika typische Tradition der oralen Erzählform reduziert (vgl. Linardi 2017: S. 

86). 
18 Vgl. LINARDI (2017) S. 88f. 



17         2. Migrationsliteratur 

 

 

Seit Beginn der 90er Jahre ist die Zahl der AutorInnen stark gewachsen und auch das 

Genre hat sich in stilistischer Hinsicht weiterentwickelt. So sind die Werke nicht mehr 

ausschließlich autobiografisch, sondern vermehrt fiktional und sie weisen komplexere 

Erzähltechniken auf. Sie werden zudem auf Italienisch verfasst und brauchen keine Ko-

autorInnen mehr. Thematisch steht neben den Migrationserfahrungen und den damit 

verbundenen Konsequenzen und Schwierigkeiten jetzt vor allem die Identität im Vor-

dergrund. Auch die Protagonisten der Erzählungen haben sich geändert, denn nun steht 

vor allem die zweite Generation im Fokus. Sie ist in Italien geboren und aufgewachsen 

und daher mit unterschiedlichen Kulturen und soziokulturellen Milieus vertraut. Aber 

auch hier besteht Raum für Konflikte, denn durch widersprüchliche Lebensweisen, Ver-

haltensmuster und Wertvorstellungen wird der Prozess der kulturellen Identifikation 

erschwert. In der literarischen Produktion rückt das Spannungsverhältnis zwischen 

dem Individuum, seiner Herkunft und der Gesellschaft, in der es nun lebt, in den Vor-

dergrund. Die daraus entstehenden Schwierigkeiten beeinflussen die Identitätsbildung 

und führen zu einer Neuformulierung von ortsunabhängigen und transkulturellen 

Identitäten.19 

Der Bekanntheitsgrad der Migrationsliteratur stieg insbesondere durch den literari-

schen Wettbewerb der Organisation Eks&Tra, der seit 1995 jährlich stattfindet und die 

beste literarische Produktion, also ein Gedicht, eine Erzählung oder einen Roman, prä-

miert. Zur Teilnahme sind all jene berechtigt, die Teil einer kulturellen oder literari-

schen Randgruppe sind bzw. all jene „che vengono spesso considerati come corpi estr-

anei da emarginare e ghettizzare o anche da espellere.”20 

Weitere bedeutsame Medien stellen online-Zeitschriften und Archive dar. Die wohl be-

kannteste ist El Ghibli, eine transnationale Zeitung über Migrationsliteratur, die 2003 

von MigrationsautorInnen unterschiedlicher Herkunft gegründet wurde, darunter 

bspw. Pap Khouma und Gabriella Ghermandi. Die Zeitschrift erscheint drei Mal jährlich 

auf Italienisch und beinhaltet literarische Beiträge, Interviews, Rezensionen und viel-

fältige Artikel zum Thema ‚Migration‘.21 Kumà. Creolizzare l’Europa wurde 2001 von 

Armando Gnisci gegründet. Die Zeitschrift widmet sich insbesondere der Migrations-

kultur sowie der vergleichenden und interkulturellen Literaturforschung. Neben Poesie 

und Prosa werden darin auch zahlreiche Interviews und Erzählungen zum Thema der 

Migrationsliteratur veröffentlicht.22 Daneben gibt es u. a. noch Africa e Mediterraneo23 

                                                
19 Vgl. LINARDI (2017) S. 12f. 
20 Eks&Tra (2020). 18.09.2022. 
21 Vgl. El Ghibli (2020). 18.09.2022. 
22 Vgl. TADDEO, RAFFAELE (2014). 18.09.2022. 
23 Vgl. Africa e Mediterraneo (2021). 18.09.2022. 



2. Migrationsliteratur         18 

und La Rete G2 – Seconde Generazioni24, ein Netzwerk, das sich ebenfalls politisch en-

gagiert sowie ALMA blog, für den sich ein Kollektiv aus SchriftstellerInnen, darunter 

Igiaba Scego, einsetzt.25 Hervorzuheben ist auch die erste internationale, jährlich er-

scheinende Zeitschrift Scritture migranti der Universität Bologna. Darin finden sich 

hauptsächlich Artikel über Literatur, die in dem komplexen Phänomen der internatio-

nalen Migration entsteht. Dabei werden u. a. multikulturelle Gesellschaften, kulturelle 

Mechanismen, Ausdrucksweisen und die Auswirkungen der Globalisierung beleuch-

tet.26 

Neben Zeitschriften stellt die Datenbank BASILI&LIMM (Banca Dati degli Scrittori Im-

migrati in Lingua Italiana & Letteratura Italiana della Migrazione Mondiale)27 ein 

ebenso wichtiges Medium dar. Sie wurde 1997 von Armando Gnisci gegründet und 

2017 durch die Mithilfe der Zeitschrift El Ghibli erneuert bzw. erweitert. Eine wesent-

liche Neuheit betrifft das Miteinbeziehen der Werke und SchriftstellerInnen der so ge-

nannten zweiten Generation: 

BASILI&LIMM conterrà anche i dati di quella che noi chiamiamo Nuova Genera-

zione di scrittori, vale a dire le opere della letteratura italiana contemporanea degli 

scrittori nati e/o scolarizzati in Italia da genitori immigrati e/o da coppie meticce. 

Queste persone scrivendo letteratura preparano il “nuovo mondo” e vanno for-

mando l’attuale transculturazione europea.28 

Die Datenbank beinhaltet ausführliche Informationen zum literarischen Gesamtwerk 

von AutorInnen sowie zu den auf sie bezogenen Literaturkritiken und Hochschulschrif-

ten. 

Zur erfolgreichen Etablierung des Genres in Italien hat insbesondere Graziella Parati 

mit ihren Publikationen in den USA beigetragen. Armando Gnisci hat 2006 den Band 

Nuovo Planetario Italiano. Geografia e antologia della letteratura della migrazione in 

Italia e in Europa herausgegeben. Darin untersucht er das Rezeptionsverhalten des 

Genres und trug damit zu einer Aufwertung der Migrationsliteratur bei.29 Ebenso wie 

Daniele Comberiati, der 2010 eine Studie über nach Italien emigrierte AutorInnen er-

stellt hat: Scrivere nella lingua dell’altro. La letteratura degli immigrati in Italia. Diese 

Studie beinhaltet eine Betrachtung des „Wandel[s] Italiens vom Auswanderungs- zum 

                                                
24 Vgl. Rete G2 - Seconde Generazioni (2021). 18.09.2022. 
25 Vgl. Alma.blog (2021). 18.09.2022. 
26 Vgl. Pezzarossa, Fulvio (2008). 18.09.2022. Das Portal Integrazione Migranti hat eine Liste von Zeitschrif-

ten, die sich den Themen Kultur und Migration widmen, erstellt (vgl. Integrazione Migranti (2015). 
18.09.2022). 

27 Vgl. GNISCI, ARMANDO (2017). 18.09.2022. 
28 Gnisci, Armando (2017). 18.09.2022. 
29 Vgl. LINARDI (2017) S. 90. 



19         2. Migrationsliteratur 

 

 

Einwanderungsland sowie die wichtigsten Etappen zur Entstehungsgeschichte der ita-

lienischen Migrationsliteratur“30. 

Von einem wachsenden Engagement für die Migrationsliteratur zeugen auch die vielen 

Literaturfestivals und Kongresse in Italien. So fand 2002 Il Primo festival europeo degli 

scrittori migranti in Rom statt, das mit dem Kongress zum Thema Diaspore europee 

abschloss.31 2010 fand in der Provinz Brescia erstmals das Festival Oltre il Margine: 

Letteratura e Migrazione in Festival statt, das dem Horn von Afrika gewidmet war und 

die Themen Literatur, Migration und Kolonialismus im Gespräch mit transkulturellen 

AutorInnen führte, darunter Shirin Ramzanali Fazel.32 In vielen Städten Italiens finden 

außerdem regelmäßig Veranstaltungen statt, die ebenfalls der Migration gewidmet 

sind. Die Aufarbeitung des Themas in der Literatur aber auch im Film und im Theater 

wird dabei in Szene gesetzt und stets von politischen und sozialen Diskussionen beglei-

tet. Weitere Beispiele sind das Festival delle Migrazioni33 in Turin, an dem bspw. Igiaba 

Scego teilnahm und das im Jahr 2019 Frauen in den Fokus rückte, sowie das jährlich in 

Palermo stattfindende Festival delle letterature migranti.34  

2.2. Postkolonialer Diskurs und Literatur 

Bei den Postkolonialen Studien handelt es sich um eine Theorie, die einem kulturwis-

senschaftlichen Ansatz entstammt und Eingang in die Literaturwissenschaft gefunden 

hat. Das Hauptaugenmerk dieser Theorie liegt auf der kritischen Auseinandersetzung 

des Kolonialismus in Hinblick auf Geschichte, Politik, Gesellschaft, Kultur, Literatur 

uvm.35 Somit wird deutlich, dass der Postkolonialismus seinen Ursprung in den Län-

dern der Dritten Welt bzw. in den ehemaligen Kolonien der westlichen Nationen hat.36 

Postkoloniale Studien umfassen ein sehr weites Feld, es kann jedoch festgehalten wer-

den, dass sie grundsätzlich „kulturtheoretische Modelle [entwerfen], die hierarchische 

Beziehungen aufzeigen und von wechselseitigen Durchdringungen ausgehen.“37 Ein 

wichtiger Anstoß für die Entstehung der Postkolonialen Studien war die Dekolonisie-

rung in Afrika und Asien von den 1940er bis 1960er Jahren. In Italien war eine größere 

postkoloniale Migrationsbewegung in den 1960er Jahren zu beobachten, als vor allem 

                                                
30 LINARDI (2017) S. 91f. 
31 Vgl. ROSCILLI, ANTONELLA RITA (2002) S. 27. 
32 Vgl. BRIONI, SIMONE (2010). 18.09.2022. 
33 Vgl. Vita Società Editoriale S.p.A. (2019). 18.09.2022. 
34 Vgl. Festival delle letterature migranti (2021). 18.09.2022. 
35 Vgl. LUBRICH (2010) S. 351. 
36 Vgl. LÜTZELER (1998) S. 12. 
37 LUBRICH (2010) S. 351. 



2. Migrationsliteratur         20 

hoch gebildete Frauen aus Eritrea und Somalia Arbeitsplätze (größtenteils als Hausan-

gestellte) in Italien vermittelt bekamen.38 ForscherInnen untersuchten „den Umgang 

mit dem Erbe des Imperialismus und […] die Identitätsbildung in den unabhängig ge-

wordenen Ländern“39. Zudem handelt es sich beim Postkolonialismus um ein interdis-

ziplinäres Forschungsfeld, das die Kolonialgeschichte neu schreibt (re-writing) und 

auch koloniale Diskurse neu liest (re-reading), wodurch ein neues Verhältnis von Eu-

ropa zu fremden Kulturen entsteht. Außerdem deckt er koloniale Muster in traditionel-

len Kulturbegriffen auf und erzeugt Aufmerksamkeit für Randgruppen.40 Mit anderen 

Worten setzt sich der Postkolonialismus damit auseinander „was eine Kultur ist und 

wie sie sich zu anderen Kulturen verhält, […] indem er konsequent von machtbestimm-

ten Wechselbeziehungen ausging.“41 

Die Aufgabe von postkolonialen LiteraturwissenschafterInnen ist es, Texte und kultu-

relle Zeugnisse des Kolonialismus und Imperialismus einer kritischen Revision zu un-

terziehen, gleichgültig ob es sich um faktographische Berichte oder literarische Werke 

handelt.42 Welche Rolle literarische Texte im postkolonialen Diskurs spielen ist vom je-

weiligen Ansatz bzw. von unterschiedlichen Methoden abhängig. Lubrich unterscheidet 

zwischen diskursanalytischen, typologischen, dialektischen und poststrukturalisti-

schen Ansätzen. Die beiden bekanntesten stammen von Edward Said (diskursanalyti-

scher Ansatz) und Homi K. Bhabha (poststrukturalistischer Ansatz). Sie beinhalten we-

sentliche Konzepte, die fortwährend Erwähnung im postkolonialen Diskurs finden.43 

„In seinem Hauptwerk Orientalism (1978) rekonstruiert Said die Kontinuität eines ori-

entalistischen Diskurses im Westen – von Homer, Aischylos und Euripides über Ariost, 

Cervantes und Shakespeare bis ins 20. Jahrhundert.“44 Michel beschreibt Saids Para-

digma als: 

Eine ‚Neuentdeckung‘ des Orients, dessen Ursprung Said zufolge weniger in einem 

geographisch und kulturell klar definierbarem Raum liegt, als vielmehr in der Er-

findung des Orients durch den akademischen Diskurs eines sich als homogen ver-

stehenden Europas. Dieser Diskurs sorgte für einen Entwurf des Orients als Gegen-

bild zur Selbstdefinition und -wahrnehmung des Westens und zu all dem, was man 

selbst nicht ist. Die oppositionelle Darstellung sollte in diesem Zusammenhang 

                                                
38 Vgl. KIRCHMAIR (2012) S. 105. 
39 LUBRICH (2010) S. 353f. 
40 Vgl. ebd. 
41 Ebd. 
42 Vgl. LUBRICH (2010) S. 352f. 
43 Vgl. LUBRICH (2010) S. 355ff. 
44 LUBRICH (2010) S. 365. 



21         2. Migrationsliteratur 

 

 

nicht nur einer ‚harmlosen‘ Abgrenzung gegenüber dem Anderen dienen, […] son-

dern sie implizierte zugleich auch eine Aufwertung des Eigenen, die unmittelbar 

mit einer Abwertung des Anderen einherging.45 

Die realitätsunabhängige Konstruktion des Orients scheint für Said der Macht des Wes-

tens zu unterliegen, die immer schon vorherrschte und offenbar unausweichlich ist.46 

Kritik an Saids Auffassung eines geschlossenen Systems von Kultur erfolgte von Homi 

K. Bhabha, der für das genaue Gegenteil plädierte, nämlich dass Kultur ein offenes Sys-

tem ist. Er „nimmt Bewegungen zwischen den Kulturen zum Anlass, vermeintlich ho-

mogene Größen wie ›Kultur‹ oder ›Nation‹ einer grundsätzlichen Kritik zu unterziehen. 

Die koloniale Begegnung ist für ihn stets eine Wechselwirkung, die alle Beteiligten be-

trifft.“47 Bhabhas Kernkonzepte sind Hybridität und Mehrdeutigkeiten, die auf der An-

nahme beruhen, dass keine Kultur ein in sich geschlossenes System ist, sondern dass 

die Bedeutungen der Kultur sich ständig ändern und neu verhandelt werden. „Kultu-

relle Zeichen können (in kolonialen oder postkolonialen Situationen) angeeignet, über-

setzt, neu verhandelt, umgedeutet und rehistorisiert werden.“48 Bhabha sieht sich also 

zwischen den Kulturen stehend, wobei er das Konzept des dritten Raums erstellt, in 

dem bestehende Begriffe bzw. Verhältnisse dekonstruiert und neu verhandelt werden. 

Infolgedessen werden Kulturen und kulturelle Identitäten neu definiert und in Zwi-

schenräumen verortet. „Dynamik, Ambivalenz und Mehrfachzugehörigkeiten sind cha-

rakteristische Merkmale einer solchen kulturellen Identität, die nicht nach einem Para-

digma essentialistischer, in sich abgeschlossener Kultursysteme untersucht wird, son-

dern Kultur als Resultat differenzieller Praktiken erfasst.“49 Neben der Kultur dekon-

struiert Bhabha auch Begriffe wie ‚Nation‘, ‚Geschichte‘ und ‚Erinnerung‘. Aber auch der 

koloniale Diskurs bzw. koloniale Texte50 sind ambivalent aufzufassen, da sie sich in ei-

nem Zwischenraum verorten lassen, in dem sich ihre Bedeutungen verändern kön-

nen.51 

                                                
45 MICHEL (2017) S. 22. 
46 Vgl. LUBRICH (2010) S. 356. 
47 LUBRICH (2010) S. 357. 
48 LUBRICH (2010) S. 369. 
49 MICHEL (2017) S. 23. 
50 An dieser Stelle sei der erkennbare Einfluss Jacques Derridas Dekonstruktivismus erwähnt, der sich bei 

seinen Überlegungen zur Identität auch postkolonialen Fragestellungen widmete. Derrida nimmt dabei 

die Sprache als Ausgangpunkt und stellt fest, dass es „weder stabile Eigenheiten noch klare Fremdheiten“ 

(Lubrich 2010: 357) gibt, da sich Kulturen und Sprachen unablässig neuformieren (vgl. Lubrich 2010: 
357f.). 

51 Vgl. LUBRICH (2010) S. 370. 



2. Migrationsliteratur         22 

2.2.1. Postkoloniale Literatur in Italien 

In der italienischen Kultur kommt in den letzten Jahren immer stärker ein transkultu-

reller Charakter zum Vorschein, der stark durch Erinnerungskulturen geprägt ist und 

sich im Kontext der postkolonialen Literatur bzw. Migrationsliteratur herausbildet. In 

dieser werden nicht nur Diaspora- und Migrationserfahrungen thematisiert, sondern 

auch „ein Fortbestehen und ein Nachwirken der kolonialen Herrschaft, die daraus her-

vorgegangenen Beziehungen sowie der Umgang Italiens mit seiner Kolonialvergangen-

heit“.52 Italien hat seine Vergangenheit bezüglich des Kolonialismus, der zwar im Ver-

gleich mit Frankreich und England von kurzer Dauer war, aber nicht weniger heftig und 

folgenreich, nie aufgearbeitet.53 Das liegt vermutlich auch daran, dass nie eine Aufar-

beitung des Faschismus stattgefunden hat, dessen imperialistische Bestrebung in der 

Kolonialisierung vom Horn Afrikas bestanden hat. Vielmehr wurde in Italien die Ge-

schichte des Faschismus in eine Geschichte des Antifaschismus gedreht. Diese erinne-

rungspolitische Vermeidungsstrategie kam beiden politischen Lagern gelegen, hatte je-

doch erhebliche Auswirkungen auf das nationale Gedächtnis. Erst seit Mitte der 1990er 

Jahre erfolgt ein offener Diskurs und ein Paradigmenwechsel bezüglich des Faschismus 

und seiner Aufarbeitung.54 Etwa zur gleichen Zeit werden im literarischen Betrieb im-

mer mehr Menschen aus den ehemaligen Kolonien Italiens wahrgenommen, die ihren 

Erfahrungen Ausdruck verleihen. Darunter sind bspw. Erminia dell’Oro, Shirin 

Ramzanali Fazel, Gabriella Ghermandi und Igiaba Scego. Sie sind anfangs jedoch mit An-

feindungen und Rassismus konfrontiert, die von den Medien und xenophoben Parteien, 

wie bspw. der Lega Nord, geschürt werden. Die Präsenz von Menschen mit Migrations-

hintergrund, die u. a. ihre persönlichen Erfahrungen mit der italienischen Kolonialpoli-

tik mitteilen, wird von einigen ItalienerInnen als Angriff auf ihre nationale Identität an-

gesehen. Das koloniale Erbe hingegen wird vollständig ausgeblendet.55 

Zusammenfassend gibt es mehrere Anknüpfungspunkte zwischen dem Postkolonialis-

mus und der Migrationsliteratur. Sie bestehen in einer ähnlichen Auseinandersetzung 

mit der Wahrnehmung und Konstruktion des Fremden. So wird das Andere als eine Ab-

weichung von der Norm angesehen. In der postkolonialen Literatur manifestiert sich 

dies in der Andersheit des Kolonialherren zum kolonisierten Untergebenen. In der Mig-

rationsliteratur ist dies ähnlich, wobei es hier um die Andersheit der MigrantInnen ge-

genüber den EuropäerInnen bzw. den BewohnerInnen der neuen Heimat handelt. Iden-

titäre Unterschiede wie z. B. die Nation, Hautfarbe, Klasse, Sprache oder Kultur werden 

                                                
52 KIRCHMAIR (2012) S. 110. 
53 Vgl. LINARDI (2017) S. 25. 
54 Vgl. SCHIEDER (2010) S. 112ff. 
55 Vgl. LINARDI (2017) S. 25f. 



23         2. Migrationsliteratur 

 

 

in beiden Literaturen aufrechterhalten bzw. thematisiert. Eine fundamentale Gemein-

samkeit des postkolonialen Diskurses und der Migrationsliteratur ist, dass „sie beide in 

transnationale, politische, soziale und ökonomische Kontexten [sic] eingebettet sind, 

welche nachhaltige Wirkungen auf die daran beteiligten Gesellschaften haben.“56 Dies 

bewirkt eine Reflexion über Identität, Kultur, das Eigene, das Fremde, Transkulturalität, 

aber auch über die Komplexität der Beziehungen von Minderheit und Mehrheit, kultu-

rellen Machtverhältnissen, Grenzen und die Zerrissenheit von hybriden bzw. transnati-

onalen Individuen. Eine weitere Gemeinsamkeit besteht in den Erfahrungen mit dem 

Kolonialismus und der Migration, die die AutorInnen beider Literaturen gemacht ha-

ben. Diese Erfahrungen machen sie zu einem Teil des Dritten Raumes und zu Trägern 

von hybriden, transnationalen Identitäten.57 Die Literatur stellt ein wichtiges Medium 

dar, durch das der verdrängte Kolonialismus wieder in das kollektive Bewusstsein der 

ItalienerInnen rückt. Hier lässt sich eine Brücke zur Gedächtnistheorie von Aleida Ass-

mann schlagen. Sie konstatiert, dass Literatur innerhalb der Erinnerungskultur kriti-

siert, reflektiert und das Gedächtnis erneuert, in dem sie bestimmte Grenzen zwischen 

dem Erinnerten und dem Vergessenen hinterfragt, auflöst oder verschiebt.58 Die Ana-

lyse der ausgewählten Romane in Abschnitt 5 wird die eben genannten Punkte mit kon-

kreten Textbeispielen nachvollziehbar machen. 

2.2.2. Italienischer Kolonialismus und seine Folgen für Somalia 

Italien ist als faschistische Besatzungsmacht in verschiedenen Ländern aufgetreten. Ne-

ben einem kleinen französischen Gebiet in den Alpen hat Italien fast ganz Griechenland 

und große Gebiete in Jugoslawien besetzt. Dabei war die faschistische Besatzungsarmee 

mit zwei zentralen Problemen konfrontiert: der Versorgung ihrer Einheiten und dem 

erheblichen Widerstand der Bevölkerung.59 Wie bereits erwähnt, wird in den Ge-

schichtsbüchern oft nur am Rande erwähnt, dass das faschistische Regime Italiens u. a. 

über sechs Jahre lang auch in Abessinien (1936–1941) und von 1911 bis 1912 in Libyen 

Krieg geführt hat.60 

Im Allgemeinen kann die italienische Kolonialgeschichte in drei Phasen unterteilt wer-

den: eine Erkundungsphase im 19. Jahrhundert, eine Propagandaphase während des 

                                                
56 MICHEL (2017) S. 25. 
57 Vgl. ebd. 
58 Vgl. KIRCHMAIR (2012) S. 111. 
59 Vgl. SCHIEDER (2010) S. 88f. 
60 Vgl. SCHIEDER (2010) S. 92. 



2. Migrationsliteratur         24 

Faschismus unter Mussolini und eine Verdrängungsphase nach dem Zweiten Welt-

krieg.61 Von 1882 bis 1941 hatte Italien die direkte Kontrolle über die Kolonie Italie-

nisch Ostafrika (l’Africa Orientale Italiana; AOI), welche Abessinien, Eritrea, Somalia 

und Äthiopien umfasste.62 In dieser Zeit sahen sich die Kolonisatoren mit zahlreichen 

Widerstandskämpfen seitens der Bevölkerung konfrontiert, deswegen übten sie 

einen wahllosen Terror gegen die Zivilbevölkerung aus, bei dem ganze Landstriche 

verwüstet, Dörfer niedergebrannt und Tausende bei Massenexekutionen erschos-

sen wurden. Zehntausende wurden unter erbärmlichen Umständen in Konzentra-

tionslagern gefangen gehalten und mußten [sic] für die Besatzungsmacht Zwangs-

arbeit leisten.63 

Die verübten Massaker der italienischen Kolonisatoren schlossen auch Giftgasan-

schläge mit ein.64 Wie kam es dazu, dass die noch sehr junge Nation Italien kolonialisti-

sche Bestrebungen verfolgte? Im Vergleich zu den großen Kolonialmächten Frankreich 

und Großbritannien ist Italien nämlich erst sehr spät zu einer Nation geworden (Risor-

gimento 1861). Um sich nun aber unter den großen Staaten zu behaupten, mehr Pres-

tige zu erlangen und um politische und ökonomische Kontrolle auszuüben, beschloss 

die linke Regierung Italiens afrikanische Länder entlang des Suez-Kanals zu koloniali-

sieren. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde sich die Regierung unter Francesco Crispi 

der geografischen Schlüsselposition Italiens in der Kolonialpolitik bewusst und konnte 

den angestrebten Status einer Mittelmeermacht etablieren.65 

Der primäre Zweck der Kolonialisierung war es, sich an den Ressourcen der koloniali-

sierten Länder zu bereichern und die Macht der eigenen Nation zu demonstrieren. Von 

einem kulturellen Standpunkt aus gesehen, fühlten sich die Kolonisatoren gegenüber 

der unterdrückten Bevölkerung überlegen und weiterentwickelter. Spuren der kultu-

rellen und sprachlichen Sozialisierung bzw. Zivilisierung sind bis heute in den ehema-

ligen Kolonien nachweisbar.66 

Unter Benito Mussolini fand die faschistische Kolonialpolitik schlussendlich ihren Hö-

hepunkt. Die faschistische Ideologie strebte danach andere Kulturen, Meinungen und 

Religionen zu unterdrücken und das Mittelmeer als mare nostrum einzunehmen. Mus-

solini berief sich dabei des Öfteren auf die Größe und Stärke des Römischen Reiches, 

missinterpretierte laut Cassano jedoch deren Ideologie. Denn dem Römischen Reich 

wurde damals sehr viel Bewunderung und Ansehen zuteil, denn es war für viele Völker 

                                                
61 Vgl. LINARDI (2017) S. 25. 
62 Vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 165. 
63 SCHIEDER (2010) S. 93. 
64 Vgl. LILL (2016) S. 346. 
65 Vgl. CASSANO (2000) S. 39ff. 
66 Vgl. CASSANO (2000) S. 42ff. 



25         2. Migrationsliteratur 

 

 

eine große Ehre Teil des großen Imperiums zu sein. Dafür wurden sie von ihren Kolo-

nisatoren mit Respekt behandelt. Die römische und die kolonisierten Kulturen standen 

stets nebeneinander, was in der faschistischen Herrschaft undenkbar war bzw. ist.67 

Nach dem Zweiten Weltkrieg endete die italienische Kolonialisierung in Somalia. Aber 

nur in gewisser Hinsicht, denn Italien wurde von den Vereinten Nationen mit einem 

Treuhandmandat für Somalia (Amministrazione fiduciaria Italiana della Somalia; AFIS, 

1949–196068) beauftragt. Dadurch konnte Italien für ein weiteres Jahrzehnt großen 

Einfluss auf die Politik, die Wirtschaft und die Kultur Somalias ausüben.69 Italienische 

Beamte vor Ort sollten an der Errichtung von Sekundarschulen mitwirken und an dem 

„Entwurf der neuen Verfassung für den unabhängigen demokratischen somalischen 

Staat“.70 Igiaba Scego fasst die eigentlichen Auswirkungen der AFIS folgendermaßen 

zusammen: „Il risultato era il prolungarsi di un rapporto di dipendenza, di fatto un do-

minio paracoloniale delle potenze europee. Un perpetuarsi della cosiddetta missione 

civilizzatrice”71 Sie ist, wie viele andere, der Meinung, dass “il casino odierno della So-

malia ha radici nella cattiva gestione del periodo di transizione dell'indipendenza. Nes-

suno ti può insegnare la democrazia, men che meno il tuo ex padrone coloniale.”72 

Im Jahr 1960 wurde Somalia eine Republik, die zwar auf einem schwachen Fundament 

gegründet wurde, aber endlich unabhängig war. Die unsicher definierten Landesgren-

zen und die interne Instabilität trugen dazu dabei, dass nach der Ermordung des Präsi-

denten Abdirashid Ali Sharmarke im Jahr 1969 Mohammed Siad Barre an die Macht 

kam und eine Zweite Republik ausrief. Nach einem unblutigen Militärputsch wurde die 

Regierung ausgesetzt und politische Parteien wurden unterdrückt. Trotzdem wurde 

zunächst ein aufgeklärtes und fortschrittliches Programm ausgeführt: die fragmentier-

ten Clans wurden in ein soziales Gefüge gegliedert und somit ein nationalistischer Geist 

wiederentdeckt. Des Weiteren wurden die kostenlose medizinische Versorgung, Schul-

bildung (in somalischer Sprache) und Frauenrechte erweitert. In den darauffolgenden 

Jahren änderte sich dieser vermeintliche Fortschritt jedoch zunehmend in eine Dikta-

tur, u. a. durch die Annäherung an die UdSSR und die Festigung des Personenkults um 

Siad Barre. Verheerende Dürreperioden, die die Selbstversorgung des Landes destru-

ierten, setzten dem anfänglichen Fortschritt ein jähes Ende. Der Konflikt mit Äthiopien 

um die Region Ogaden führte schließlich zu einem Bruch mit der sowjetischen Allianz. 

                                                
67 Ebd. 
68 Vgl. KIRCHMAIR (2017) S. 20. 
69 Vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 165. 
70 KIRCHMAIR (2017) S. 20. 
71 SCEGO (2012) S. 45. 
72 SCEGO (2012) S. 45f. 



2. Migrationsliteratur         26 

Infolgedessen formierten sich Oppositionsbewegungen gegen das diktatorische Re-

gime, das Massaker an den Aufständischen verübte. 1991 wurde Siad Barre schließlich 

gestürzt, was jedoch nicht zu einer Erholung der innen- und gesellschaftspolitischen 

Situation Somalias beitrug. Ganz im Gegenteil: das Land schlitterte von einer Diktatur 

in Anarchie. Seitdem werden jedes Jahr zahlreiche Tote durch bewaffnete Auseinander-

setzungen, Attentate, Hungersnöte, Dürren und Krankheiten beklagt. Es herrscht Bür-

gerkrieg und eine Vielzahl an Warlords terrorisiert das Land. Der Roman des somali-

schen Autors Nuruddin Farah Nodi gibt einen Einblick in diese tragischen Zustände 

Mogadischus: bewaffnete Kindersoldaten, rivalisierende Clans, Stillstand, Zerstörung, 

Drogen, usw. Bisherige Rettungseinsätze der UNO trugen zu keiner Besserung bei und 

hatten nur noch erbittertere Kämpfe zur Folge. Bis heute ist Somalia ein tief zerrissenes 

Land, in dem sich der chaotische Zustand immer weiter zu verschlimmern scheint.73 

Ein Leben im kriegsgebeutelten Somalia scheint aus heutiger Sicht unmöglich zu sein. 

Zu verheerend sind die Folgen der Kolonialisierung und Ausbeutung. Dennoch verlie-

ren die emigrierten SomalierInnen nicht die Hoffnung, eines Tages wieder in ihre ge-

liebte Heimat zurückkehren zu können. Um dem Bürgerkrieg zu entkommen, sind ei-

nige von ihnen nach Italien, zu ihren ehemaligen Kolonisatoren, geflohen. Ihre Wahl 

mag seltsam anmuten, da sie sich jahrelang ihre Autonomie erkämpft hatten, nichtsdes-

totrotz sind die italienische Kultur und Sprache etwas für sie von Geburt an Vertrautes, 

wodurch die Wahl des Ziellandes nachvollziehbar wird. 

Ihre postkoloniale Haltung haben sich die afro-italienischen SchriftstellerInnen nur an-

eignen können, indem sie sich von dem binären Konzept Kolonisierte – Kolonisator ge-

löst haben. Als Teilhabende an der italienischen Kultur haben sie durch den Akt des 

Schreibens, die Reflexionen über sich selbst sowie über die eigene soziale und kultu-

relle Positionierung einen neuen, postkolonialen Diskurs angestoßen. Durch diesen 

wird die koloniale Vergangenheit kritisch aufgearbeitet und gleichzeitig auch ein neues 

Modell der italianità74 geschaffen, das sich völlig von dem vorherrschenden, starren und 

traditionellen Identitätskonzept unterscheidet.75 Dies erreichen sie durch das von 

ihnen vorgeschlagene Konzept der Liminalität, das aus der Anthropologie stammt und 

eine Art Schwellen- bzw. Übergangsphase beschreibt, das durch den Austritt aus einer 

gesellschaftlichen Ordnung erreicht wird.76 Das Konzept beruht auf dem reziproken 

                                                
73 Vgl. SCEGO (2012) S. 169–177. 
74 Der Begriff italianità beschreibt die Auffassung, was es bedeutet ItalienerIn zu sein. Er ist eng mit dem 

italienischen Nationalstaat verbunden (vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 178f.). 
75 Vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 178f. 
76  ROEHL, MAX/ AMIGO, RICARDO (2011). 18.09.2022 – Eine Zwischenphase, die nach Meinung der Autorin die-

ser Publikation, mit dem Third Space nach Homi K. Bhabha verglichen werden kann, da eine Neuverhand-
lung bestehender Konzepte und gesellschaftlicher Ordnungen stattfindet. 



27         2. Migrationsliteratur 

 

 

Diskurs und dem dynamischen Charakter der kulturellen Pluralität der Subjekte.77 Auf 

literarischer Ebene wird das Konzept der Liminalität durch ausgefeilte Ausdrucksmög-

lichkeiten, wie z. B. durch die Hybridisierung literarischer Genres und Sprachregistern 

sowie Mehrsprachigkeit, sichtbar.78 

                                                
77 Vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 178f. 
78 Vgl. LURASCHI, MOIRA (2010) S. 163. 



3. Gedächtnistheorien         28 

3. Gedächtnistheorien 

Il ricordo, la memoria, l’oblio, l’identità, la storia, il passato und il futuro sind fundamen-

tale und vordergründige Themen in den Romanen und Kurzgeschichten der ausgewähl-

ten Autorinnen dieser Publikation. Zudem sind diese Themen auch im gesellschaftli-

chen Alltag gegenwärtig. Die genannten Begriffe können allesamt mit der Gedächtnis-

theorie assoziiert werden, bei der es sich um ein gesamtkulturelles, interdisziplinäres 

und internationales Phänomen handelt. Mit anderen Worten spielt das Gedächtnis all-

täglich in verschiedenen kulturellen und kulturübergreifenden Bereichen eine bedeu-

tende Rolle, angefangen in den Medien bis hin zur Politik und dem alltäglichen Handeln. 

Zudem umfasst die Gedächtnistheorie verschiedene Disziplinen: die Soziologie, die Kul-

tur- und Geschichtswissenschaften, die Psychologie, die Neurowissenschaften und 

schließlich auch die Literaturwissenschaft. Außerdem findet diese Theorie, die seit ei-

nem knappen Jahrhundert besteht, international Anwendung. So geht z. B. das Konzept 

der Erinnerungsorte auf den französischen Historiker Pierre Nora zurück (siehe Kap. 

3.1.2.). Sein Konzept wurde rasch in anderen Ländern aufgenommen und löste folglich 

einen memory boom bzw. einen Aufschwung in der Gedächtnisforschung aus. Anhand 

der Erinnerungsorte wird deutlich, dass das Gedächtnis und die Erinnerung in der Lage 

sind Kulturen, Grenzen und Disziplinen zu überschreiten. Die hohe soziale Relevanz der 

Gedächtnistheorie macht einen Dialog zwischen der Öffentlichkeit, der Politik, der Wis-

senschaft, der Kunst und der Literatur unumgänglich.79 

Warum bekommt das Gedächtnisthema in den letzten Jahren immer mehr Relevanz? 

Immer wieder rücken Gedenkfeiern und Jahrestage in den Fokus der Medien und Öf-

fentlichkeit. So werden die Folgen von „historischen Transformationsprozessen“80, wie 

z. B. Kriege, Unruhen, Dekolonialisierung und Flüchtlingswellen, medial und gesell-

schaftlich außerordentlich präsent. Medien spielen bei der Verbreitung und Wirkung 

von Gedenkfeiern und Jahrestagen eine wesentliche Rolle. Darunter sind auch moderne 

Kommunikationskanäle, wie die sozialen Medien, aber auch eher traditionellere Me-

dien, wie Film und Fernsehen, zu verstehen. Diese Medien prägen mit ihrer Repräsen-

tation der Vergangenheit bewusst den Prozess des Erinnerns in der Gegenwart mit.81 

Ein weiterer Faktor für die transnationale Aktualität des Themas ‚Gedächtnis‘, neben 

den historischen Transformationsprozessen und dem Wandel und der Wirkung der Me-

dien, ist die kulturwissenschaftliche Erweiterung der geisteswissenschaftlichen Einzel-

disziplinen, die sich mit dem Thema ‚Erinnerung und Gedächtnis‘ beschäftigen. Diese 

                                                
79 Vgl. ERLL (2017) S. 1–4. 
80 ERLL (2017) S. 3. 
81 Vgl. ebd. 



29         3. Gedächtnistheorien 

 

 

kulturwissenschaftliche Dimension ermöglicht eine wissenschaftlich fundierte Be-

trachtung von Überlieferungen und verschiedenen wissenschaftlichen, politischen oder 

ästhetischen Erinnerungskulturen, wodurch diese reflektiert und verglichen werden 

können.82 

3.1. Grundkonzepte und Modelle 

Im Folgenden werden die wichtigsten Grundkonzepte und Modelle der Gedächtnisthe-

orie vorgestellt. Im 20. Jahrhundert hat sich eine Vielzahl von Begriffen und Konzepten 

zum Thema ‚Gedächtnis‘ entwickelt, die teilweise viele Gemeinsamkeiten aber auch 

viele Unterschiede zueinander aufweisen. Kritiker sind der Ansicht, dass die Gedächt-

nistheorie Gefahr läuft, zu viele Gegenstände zu vereinen und den Begriff des Gedächt-

nisses zu überdehnen. In dieser Publikation wird jedoch an einem kulturwissenschaft-

lichen Zugang zur Gedächtnistheorie festgehalten, der es ermöglicht, neue Problemzu-

sammenhänge in u. a. sozialer, historischer, nationaler und politischer Hinsicht wahr-

zunehmen.83 

Bevor nachfolgend einzelne Definitionen des ‚kollektiven Gedächtnis‘ formuliert wer-

den, soll zunächst eine vorläufige, weit gefasste Definition vorgenommen werden, um 

einen ersten Eindruck zu bekommen:  

Das ›kollektive Gedächtnis‹ ist ein Oberbegriff für all jene Vorgänge biologischer, 

psychischer, medialer und sozialer Art, denen Bedeutung bei der wechselseitigen 

Beeinflussung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in kulturellen Kontex-

ten zukommt.84 

Mit anderen Worten handelt es sich um ein Zusammenspiel aus Alltäglichem, neurona-

len Prozessen und Tradition.85 

Der Ursprung der Gedächtnistheorie liegt in den 1920er Jahren, in denen Maurice Halb-

wachs soziologische und Aby Warburgs kulturhistorische Studien erstmals das Phäno-

men des ‚kollektiven Gedächtnisses‘ benannt haben. Damit haben sie eine moderne Kul-

turtheorie begründet, die erst in den 1980er Jahren von Pierre Nora wissenschaftlich 

zu den lieux de mémoire weiterentwickelt wurde. Gegen Ende der 1980er Jahre haben 

                                                
82 Vgl. ERLL (2017) S. 4. 
83 Vgl. ERLL (2017) S. 4f. 
84 ERLL (2017) S. 5. 
85 Vgl. ebd. 



3. Gedächtnistheorien         30 

die beiden deutschen Wissenschaftler Aleida und Jan Assmann das ursprüngliche Kon-

zept als ‚kulturelles Gedächtnis‘ neu durchdacht bzw. formuliert und einer systemati-

schen Betrachtung unterzogen.86 

3.1.1. Soziale vs. materiale Dimension der Erinnerungskultur 

Der französische Soziologe Maurice Halbwachs (1877–1945) gilt als einer der Begrün-

der der Gedächtnistheorie. In drei seiner Schriften87 zur mémoire collective formulierte 

er seine zentrale These der sozialen Bedingtheit der Erinnerung.88 Damit stellte er sich 

gegen andere zeitgenössische Gedächtnistheorien von Henri Bergson, seinem Lehrer 

Marcel Proust oder Sigmund Freud. Sie betrachteten Erinnerungen als einen rein indi-

viduellen Akt, Halbwachs hingegen bettete die individuelle Erinnerungsleistung in die 

Gesellschaft ein. Mit anderen Worten ist Halbwachs der Meinung, dass individuelle Er-

innerungen Teil der mémoire collective, also ein kollektives Phänomen, sind.89 Seine 

Untersuchungen sind nicht nur für das Verständnis der Formen und Funktionen des 

zwischen den Generationen gebildeten Gedächtnisses wesentlich, sondern auch für die 

Ausweitung des Begriffes auf den Bereich der kulturellen Überlieferung und Traditi-

onsbildung. Letzteres wird von Aleida und Jan Assmann als ‚kulturelles Gedächtnis' be-

zeichnet.90 Halbwachs vereint somit zwei grundlegende Konzepte:  

1. kollektives Gedächtnis als Gedächtnis des Individuums, das sich im Horizont ei-

nes soziokulturellen Umfeldes herausbildet. 

2. kollektives Gedächtnis als der durch Interaktion, Kommunikation, Medien und 

Institutionen innerhalb von sozialen Gruppen und Kulturgemeinschaften erfol-

gende Bezug auf Vergangenes.91 

Der erste Punkt bedeutet, dass eine soziale Prägung bzw. eine Kontextualität von indi-

viduellen Erinnerungen stattfindet. Wenn sich also ein Individuum in seinen Erinne-

rungen auf Vergangenes bezieht, so bezieht es sich notwendigerweise auf einen sozia-

len Bezugsrahmen bzw. eine soziale Gruppe.92 Neumann verdeutlicht diese Interaktion 

                                                
86 Vgl. ERLL (2017) S. 11–34. 
87 Halbwachs‘ erstes Werk, Les cadres sociaux de la mémoire (‚Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingun-

gen‘), wurde 1925 veröffentlicht. Die heftige Kritik an seinen Thesen veranlasste ihn zur Ausarbeitung 

seines zweiten Werkes La mémoire collective (‚Das kollektive Gedächtnis‘), das jedoch erst 1950 unvoll-

ständig und posthum veröffentlicht wurde. Sein drittes Werk, La topographie légendaire des Èvangiles 
en Terre Sainte (‚Stätten der Verkündigung im Heiligen Land‘), erschien im Jahr 1941 noch vor seiner 

Deportation in das Konzentrationslager Buchenwald, wo er 1945 starb (vgl. Erll (2017) 11f.).  
88 Vgl. NEUMANN (2003) S. 51. 
89 Vgl. ERLL (2017) S. 11f. 
90 Vgl. ERLL (2017) S. 12. 
91 Ebd. 

92 Vgl. NEUMANN (2003) S. 52. 



31         3. Gedächtnistheorien 

 

 

eines sich erinnernden Individuums mit seinem sozialen Umfeld folgendermaßen: „Per-

sonen erinnern sich an bedeutsame Erfahrungen ihres Lebens, indem sie mit Freunden, 

Familienangehörigen oder auch Fremden in einen Dialog treten.“93 

Somit sind für Halbwachs Erinnerungen und Kommunikation untrennbar miteinander 

verbunden. Der soziale Rahmen nimmt also nicht nur Einfluss auf die Wahrnehmung 

des Vergangenen, sondern ermöglicht mittels Kommunikation auch den Zugriff auf Ver-

gangenes.94 

Der soziale Bezugsrahmen bzw. cadres sociaux stellt das Fundament von Halbwachs' 

Theorie zum kollektiven Gedächtnis dar. Erll (2017) hält fest, dass „uns durch Interak-

tion und Kommunikation mit unseren Mitmenschen, Wissen über Daten und Fakten, 

kollektive Zeit- und Raumvorstellungen sowie Denk- und Erfahrungsströmungen ver-

mittelt werden.“95 Dadurch bildet sich in uns ein bestimmtes Denkschema, das direkt 

vom sozialen Umfeld geprägt wird, aus dem wir bestimmte Wahrnehmungen und Erin-

nerungen ableiten bzw. schöpfen.96 

Das individuelle und kollektive Gedächtnis stehen demnach in einer wechselseitigen 

Beziehung bzw. Abhängigkeit zueinander: „Die Folge der Erinnerungen, selbst der al-

lerpersönlichsten, erklärt sich immer aus den Veränderungen, die in unseren Beziehun-

gen zu den verschiedenen kollektiven Milieus entstehen, das heißt, letztlich aus den 

Veränderungen jedes einzelnen dieser Milieus und ihrer Gesamtheit.“97 Unter den ver-

schiedenen kollektiven Milieus sind bspw. die Familie, der vielseitige Freundeskreis, 

eine Religionsgemeinschaft oder auch ArbeitskollegInnen gemeint. Die Unterschiede 

zwischen den individuellen Gedächtnissen von Menschen liegen in den Kombinationen 

von verschiedenen Milieuzugehörigkeiten und den damit verbundenen Erinnerun-

gen.98 

Halbwachs erläutert noch ein so genanntes ‚Generationengedächtnis‘, das sich über 

mehrere Generationen erstrecken kann. Es handelt sich dabei um direkte Erfahrungen 

einer älteren Generation, die mittels mündlicher Überlieferung an eine oder mehrere 

jüngere Generationen weitergegeben werden. Damit findet sozusagen ein „Austausch 

lebendiger Erinnerung zwischen Zeitzeugen und Nachkommen statt. Dieses kollektive 

                                                
93 Ebd. 
94 Vgl. Ebd. 
95 ERLL (2017) S. 13. 
96 Ebd. 
97 HALBWACHS (1967) S. 32. 
98 Vgl. ERLL (2017) S. 13. 



3. Gedächtnistheorien         32 

Generationengedächtnis reicht daher so weit, wie sich die ältesten Mitglieder der sozi-

alen Gruppe zurückerinnern können.“99 

Eine grundlegende Trennung zieht Halbwachs aber zwischen der Zeitgeschichte und 

dem Generationengedächtnis bzw. zwischen der Geschichte und dem Gedächtnis im 

Allgemeinen. Die Geschichte ist für ihn universal, unparteiisch und gewichtet alle Ereig-

nisse gleichermaßen, zudem ist ihr Hauptanliegen die Vergangenheit. Das kollektive Ge-

dächtnis mitsamt all seiner Erinnerungen ist hingegen partikulär, wertend und hierar-

chisiert stark, wobei die Bedürfnisse der Gruppe in der Gegenwart vordergründig sind. 

Dadurch ist es stark selektiv und rekonstruktiv, wodurch es zu verzerrten, stark emoti-

onsbehafteten und sogar fiktiven Erinnerungen kommen kann. Bei den TrägerInnen 

des kollektiven Gedächtnisses handelt es sich um eine zeitlich und räumlich begrenzte 

Gruppe, für die der Vergangenheitsbezug eine stark identitätsstiftende Funktion inne-

hat. Teil eines kollektiven Gedächtnisses zu sein, bedeutet Teil einer sozialen Gruppe zu 

sein.100 

Die Trennung zwischen Gedächtnis und Geschichte ist jedoch nicht immer so eindeutig. 

Es ist durchaus möglich, dass das kollektive Gedächtnis einen historischen Rahmen be-

schreibt und damit die Geschichte verständlich und nachvollziehbar macht.101 Da es 

sich bei Erinnerungen um Rekonstruktionen von Vergangenem handelt, ist es möglich, 

dass sie durch historische Dokumente, wie z. B. Zeugenaussagen, beeinflusst wurden. 

Auch durch den wiederholten Austausch mit anderen Zeitzeugen sind Veränderungen 

der ursprünglichen Erinnerung möglich. Sichtbar werden hier ein sozialer und histori-

scher Faktor, die in unterschiedlichem Maße Einfluss auf das individuelle und das kol-

lektive Gedächtnis nehmen können.102 

Die folgende Grafik103 fasst den Einblick in Halbwachs' Gedächtnistheorie und ihren 

wissenschaftlichen Weiterführungen noch einmal zusammen: 
 

Halbwachs‘ 
mémoire 
collective 

1. sozial bedingtes individuelles 
Gedächtnis 

→ Sozialpsychologie 

2. Generationengedächtnis → Oral History 

3. Tradierung kulturellen Wissens → Theorie des kulturellen Ge-
dächtnisses (A. und J. Ass-
mann) 

Tabelle 1: Maurice Halbwachs' Konzept der mémoire collective und seine drei Ebenen 

                                                
99 ERLL (2017) S. 14. 
100 Vgl. ERLL (2017) S. 14f. 
101 Vgl. GYMNICH (2003); HALBWACHS (1967) S. 45ff. 
102 Vgl. HALBWACHS (1967) S. 56. 
103 ERLL (2017) S. 15. 



33         3. Gedächtnistheorien 

 

 

In der Grafik werden die drei Dimensionen des Halbwachsschen Konzeptes der mé-

moire collective und ihren wissenschaftlichen Weiterführungen deutlich. Erstens, das 

sozial bedingte individuelle Gedächtnis, mit dem sich insbesondere die Sozialpsycholo-

gie beschäftigt. Zweitens, das Generationengedächtnis, an dessen Untersuchungen die 

Oral History anknüpft, und drittens, die Tradierung des kulturellen Wissens, das zu ei-

nem wichtigen kulturwissenschaftlichen Ansatz wurde. Dessen Erweiterung von Aleida 

und Jan Assmann wird in Abschnitt 2.1.3. erläutert.104 

Eine Auffälligkeit in Halbwachs' Konzept aus literaturwissenschaftlicher Sicht ist, dass 

er schriftliche Zeugnisse der Vergangenheit, also Dokumente und auch literarische 

Texte, nicht dem Gedächtnis, sondern der Geschichte zuordnet. Nach seiner Auffassung 

beinhaltet das kollektive Gedächtnis ausschließlich die Kommunikation sozialer und le-

bendiger Individuen, objektivierte Ausdrucksformen der Vergangenheit werden abge-

lehnt.105 

Bisher wurde vor allem auf die soziale Dimension der Erinnerungskultur eingegangen. 

Im Folgenden soll kurz die materiale Dimension erörtert werden. Diese wurde ebenfalls 

in den 1920er Jahren vom deutschen Kunst- und Kulturhistoriker Aby Warburg (1866–

1929) begründet.106 Er verband seine kulturhistorische Forschung mit der Theorie des 

kollektiven Gedächtnisses in seinen sogenannten Pathosformeln, unter denen sowohl 

literarische als auch plastische Kunstwerke zu verstehen sind. Warburg geht davon aus, 

dass diese Kunstwerke mnemische Energie107 speichern, die „unter veränderten histo-

rischen Umständen oder an weit entfernten Orten wieder zu entladen vermögen. Das 

Symbol ist eine kulturelle ›Energiekonserve‹.“108 Auf Grund der Annahme, dass Kultur 

auf dem Gedächtnis der Symbole beruht, hat Warburg das Konzept des kollektiven Bild-

gedächtnisses bzw. des sozialen Gedächtnisses erstellt. Eine Eigenschaft dieses sozialen 

Gedächtnisses ist, dass es jederzeit Veränderungen und Aktualisierungen unterliegen 

kann.109 

Maurice Halbwachs und Aby Warburg haben ihren jeweiligen Fokus auf zwei unter-

schiedliche Dimensionen der Erinnerungskultur gelegt. Halbwachs vertritt die Auffas-

sung einer ausschließlich sozialen Dimension, bei der „die Trägerschaft des Gedächtnis: 

                                                
104 Vgl. ERLL (2017) S. 15. 
105 Vgl. NEUMANN (2003) S. 53f. 
106 Vgl. ERLL (2017) S. 16. 
107 Das Wort mnemisch kommt vom griech. Mneme, was so viel wie Gedächtnis bedeutet. Mnemic ist das Ge-

dächtnis betreffend (vgl. Spektrum Akademischer Verlag (2020). 18.09.2022). 
108 ERLL (2017) S. 17. 
109 Vgl. ERLL (2017) S. 17. 

https://www.spektrum.de/lexikon/neurowissenschaft/gedaechtnis/4050
https://www.spektrum.de/lexikon/neurowissenschaft/gedaechtnis/4050


3. Gedächtnistheorien         34 

Personen, Praktiken und gesellschaftliche Institutionen, die an der Produktion, Spei-

cherung und dem Abruf des für das Kollektiv relevanten Wissens beteiligt sind.“110 Die 

„Aneignung einer identitätsbezogenen Vergangenheit durch soziale Gruppen“111 hat die 

Eigenschaften aktiv, bewusst, konstruktiv und den Bedürfnissen der Gegenwart ent-

sprechend zu sein. 

Warburg hingegen hebt die materiale Dimension der Erinnerungskultur hervor, die 

sich aus den Medien des kollektiven Gedächtnisses zusammensetzt. Unter diesen Me-

dien sind Gegenstände, Texte, Monumente oder Dinge zu verstehen, also kulturelle Ob-

jektivationen (Vergegenständlichungen bzw. Äußerungsformen), in denen „Inhalte des 

kollektiven Gedächtnisses für die Mitglieder der Erinnerungsgemeinschaft zugäng-

lich“112 sind. Die Wirkung der Objektivationen löst unbewusste, psychische Prozesse 

aus und ist mit einer visuellen Kultur verbunden. Er schließt sogar medien- und sinn-

übergreifende Objektivationen, wie Alltagskultur, Feste und literarische Quellen, mit 

ein.113 

Auch wenn Halbwachs' Konzept sehr theorielastig ist und Warburgs Konzept hingegen 

eine allgemeine Theorie missen lässt, so haben doch beide Anfang des 20. Jahrhunderts 

eine für die Kulturwissenschaften bahnbrechende Diskussion entfacht. Ihre Feststel-

lungen, dass „Kultur und ihre Überlieferung Produkte menschlicher Tätigkeit sind“114, 

war keine Selbstverständlichkeit zu dieser Zeit. Sie zeigten auf überzeugende Weise auf, 

dass soziale Interaktion und materielle Objektivationen einen enormen Einfluss auf die 

Kontinuität der Kultur ausüben. Außerdem haben sie die interdisziplinäre Notwendig-

keit von Untersuchungen zum Thema der Gedächtnistheorie deutlich gemacht.115 

3.1.2. Erinnerungsorte 

„So gibt es kein kollektives Gedächtnis, das sich nicht innerhalb eines räumlichen Rah-

mens bewegt. […] Man wird sagen, daß [sic!] es in der Tat weder eine Gruppe noch eine 

kollektive Tätigkeitsart gibt, die nicht in irgendeiner Beziehung zu einem Ort steht.“116 

In diesem Zitat von Halbwachs wird die topographische Strukturiertheit des kol-

lektiven Gedächtnisses deutlich. Diese Annahme hat der französische Historiker Pierre 

Nora aufgegriffen und folglich das Konzept der Erinnerungsorte entwickelt.117 Es han-

delt sich um eines der einflussreichsten Konzepte, indem erneut die Trennung zwischen 

                                                
110 ERLL (2017) S. 99. 
111 ERLL (2017) S. 18. 
112 Erll (2017) S. 99.  

113 Vgl. ERLL (2017) S. 18. 
114 Ebd. 
115 Vgl. ERLL (2017) S. 17ff. 
116 HALBWACHS (1967) S. 142. 
117 Vgl. NEUMANN (2003) S. 54. 



35         3. Gedächtnistheorien 

 

 

Geschichte und Gedächtnis deutlich wird. Im Unterschied zu Halbwachs geht Nora je-

doch davon aus, dass es kein kollektives Gedächtnis mehr gibt, weswegen er sich in sei-

nen Untersuchungen nur mit Erinnerungsorten befasst.118 In seinem Werk Lieux de mé-

moire (1984–1992), das aus sieben Bänden bzw. aus einer Sammlung von 130 Aufsät-

zen besteht, beschreibt Nora verschiedene Erinnerungsorte der Franzosen. Es handelt 

sich dabei aber nicht ausschließlich um geographische Orte, wie man vermuten möchte, 

sondern um Orte in einem sehr weiten Sinne.119 Vielmehr repräsentieren sie Erinne-

rungsbilder an eine bestimmte Nation, bei Nora an Frankreich. Es kann sich dabei um 

geographische Orte, Gebäude, Denkmäler und Kunstwerke handeln, aber auch um Per-

sönlichkeiten, Gedenktage, bestimmte Texte oder symbolische Handlungen. So zählen 

zum Beispiel das Kolosseum, der schiefe Turm von Pisa, Giuseppe Garibaldi, der 25. Ap-

ril120, die italienische Flagge und Dantes Divina Commedia zu den Erinnerungsorten der 

italienischen Nation.121 Aus diesen Beispielen wird deutlich, dass diese Erinnerung-

sorte auch eine identitätsbildende Funktion innehaben. Sie zeigen zudem den mnemo-

nischen Erfahrungsraum und Erwartungshorizont einer bestimmten Nation auf, in der 

eine soziale Gruppe sich und ihre Geschichte wiederentdecken kann. In ihrer Gesamt-

heit stellen die Erinnerungsorte jedoch kein Fundament für eine Nation dar.122 

Nora hat bestimmte Kriterien festgesetzt, die Ereignisse und Dinge erfüllen müssen, um 

als Erinnerungsort bezeichnet werden zu können. Zusammengefasst kann festgehalten 

werden, dass Nora alles bzw. „alle kulturellen Phänomene (ob material, sozial oder 

mental), die auf kollektiver Ebene bewusst oder unbewusst in Zusammenhang mit Ver-

gangenheit oder nationaler Identität gebracht werden“, als Erinnerungsorte bezeich-

net.123 

Pierre Noras Untersuchungen zu Erinnerungsorten im französischen Raum haben auch 

andere WissenschafterInnen dazu angeregt, ihre Nationen auf erinnerungshistorische 

Orte zu untersuchen. In Hinblick auf Italien ist hier insbesondere der Historiker Mario 

Isnenghi (I luoghi della memoria, 1996/7) zu nennen.124 

                                                
118 Vgl. ERLL (2017) S. 20. 
119 Vgl. NEUMANN (2003) S. 54. 
120 Tag der Befreiung (it. ‚Anniversario della liberazione d’Italia’) 
121 Vgl. ERLL (2017) S. 20. 
122 Vgl. NEUMANN (2003) S. 54f. 
123 Vgl. ERLL (17) S. 21. 
124 Vgl. ERLL (2017) S. 20. 



3. Gedächtnistheorien         36 

3.1.3. Das kulturelle Gedächtnis 

Nach einigen Jahren des Stillstandes erlebte die Forschung zur Gedächtnistheorie erst 

wieder in den 1980er Jahren durch Jan und Aleida Assmann einen Aufschwung. Sie grif-

fen die zentrale These des kommunikativen, sozialen Gedächtnisses („Es gibt kein Ge-

dächtnis, das nicht sozial ist.“125) von Maurice Halbwachs auf.126 Einige Aspekte, die 

Halbwachs in seiner Forschung vernachlässigt hat, wie z. B. der Einfluss der Medien, 

der Zeitstruktur und der Funktionen des sozialen Gedächtnisses, haben die Assmanns 

aufgegriffen, welche nun nachfolgend erläutert werden.127 

Der zentrale Ausgangspunkt ist eine Aufteilung des Gedächtnisses in zwei Rahmen: das 

kommunikative und das kulturelle Gedächtnis. Sie unterscheiden sich fundamental 

voneinander.128 So entsteht das kommunikative Gedächtnis „in einem Milieu von räum-

licher Nähe, regelmäßiger Interaktionen, gemeinsamer Lebensformen und geteilter Er-

fahrungen.“129 Die Erinnerungen bestehen nur für die Dauer eines bestimmten Zeitho-

rizontes. Ein typisches Beispiel dafür ist das Drei-Generationen-Gedächtnis, das durch 

Erzählen, Zuhören, Nachfragen und Weitererzählen von Erinnerungen entsteht, aber 

nur für die Dauer von ca. 80 bis 100 Jahren. Danach erlischt es, um einer neuen Gedächt-

nis-Generation zu weichen. Dieses auf Kommunikation gestützte Gedächtnis wird von 

A. Assmann auch als das Kurzzeitgedächtnis einer Gesellschaft bezeichnet.130 Das kom-

munikative Gedächtnis besteht aus den Geschichtserfahrungen der Zeitgenossen, die 

durch Alltagsinteraktionen weitergegeben werden müssen, um bestehen zu können. 

Zudem ist der Inhalt veränderlich und jeder darf und kann die gemeinsamen Erfahrun-

gen erinnern und weitergeben.131 

Demgegenüber steht das kulturelle Gedächtnis, das im eigentlichen Fokus der Ass-

mannschen Forschung steht. Dabei handelt es sich um institutionalisierte, an Objekti-

vationen gebundene und zeremonialisierte vergegenwärtigte Erinnerungen.132 Anders 

gesagt kann das kommunikative Gedächtnis mittels bestimmter Medien zum kulturel-

len Gedächtnis übergehen, damit spätere Generationen an vergangenen Erinnerungen 

teilhaben können. Dazu dienen Materialisierungen von lebendigen Erinnerungen: Me-

dien ersten Grades, wie Dokumente, welche Erinnerungen archivieren, und Medien 

zweiten Grades, wie Monumente, die gespeicherte Daten aktivieren. Das kulturelle Ge-

dächtnis ist nicht auf eine Alltagsinteraktion angewiesen, ihm genügt eine zeremonielle 

                                                
125 ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 117. 
126 Vgl. ebd. 
127 Vgl. ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 119. 
128 Ebd. 
129 ASSMANN (2014) S. 25. 
130 Vgl. ASSMANN (2014) S. 25ff. 
131 Vgl. ERLL (2017) S. 25. 
132 Ebd. 



37         3. Gedächtnistheorien 

 

 

Kommunikation in Form von Festen, Feiern, Jahrestagen, Ritualen, Tänzen, Ansprachen 

oder symbolischer Repräsentationen (Monumente), Texte und Bilder.133 Essenziell 

sind aber spezialisierte Übermittler, wie z. B. Priester, Schamanen oder Archivare.134 

Jan Assmann fasst den Begriff des kulturellen Gedächtnisses folgendermaßen zusam-

men: 

Unter dem Begriff kulturelles Gedächtnis fassen wir den jeder Gesellschaft und je-

der Epoche eigentümlichen Bestand an Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und -

Riten zusammen, in deren ›Pflege‹ sie ihr Selbstbild stabilisiert und vermittelt, ein 

kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht ausschließlich) über die Ver-

gangenheit, auf das eine Gruppe ihr Bewußtsein [sic!] von Einheit und Eigenart 

stützt.135 

Daraus ersichtlich wird auch ein weiterer wichtiger Aspekt, nämlich jener der Identi-

tätsstiftung. Soziale Gruppen leiten ihr Selbstbild aus gefestigten, vergegenwärtigten 

und institutionalisierten Erinnerungen ab. Diese rekonstruierten Erinnerungen reflek-

tieren zudem die Lebenswelt und die Gruppe selbst, wodurch sich eine klare Wertper-

spektive ergibt. Zudem sind sie auf feste Ausdrucksformen und -mittel angewiesen.136 

Die folgende Tabelle137 stellt einen zusammenfassenden Vergleich der beiden Begriffe 

kommunikatives und kulturelles Gedächtnis dar. Unter „Codes, Speicherung“ sind die 

Medien zur Übermittlung zu verstehen. 

                                                
133 Vgl. ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 120f. 
134 Vgl. ERLL (2017) S. 25. 
135 ASSMANN (1988) S. 15. 
136 Vgl. ERLL (2017) S. 25f. 
137 ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 120. 



3. Gedächtnistheorien         38 

 kommunikatives Gedächtnis kulturelles Gedächtnis 

Inhalt Geschichtserfahrungen im Rah-
men individueller Biographien 

mythische Urgeschichte, Ereignisse in 
einer absoluten Vergangenheit 

Formen informell, wenig geformt, natur-
wüchsig, entstehend durch Inter-
aktion 
Alltag 

gestiftet, hoher Grad an Geformtheit, 
zeremonielle Kommunikation 
Fest 

Codes, 
Speicherung 

lebendige Erinnerung in organi-
schen Gedächtnissen, Erfahrungen 
und Hörensagen 

feste Objektivationen, traditionelle 
symbolische Kodierung/ Inszenierung 
in Wort, Bild, Tanz usw. 

Zeitstruktur 80–100 Jahre, mit der Gegenwart 
mitwandernder Zeithorizont von 
3–4 Generationen 

absolute Vergangenheit einer mythi-
schen Urzeit 

Träger unspezifisch, Zeitzeugen einer Er-
innerungsgemeinschaft 

spezialisierte Traditionsträger 

Tabelle 2: Vergleich des kommunikativen und kulturellen Gedächtnisses nach Aleida und Jan 

Assmann 

Aleida Assmann hat einige Charakteristika von Erinnerungen des individuellen bzw. 

kommunikativen Gedächtnisses festgehalten, auf die an dieser Stelle noch eingegangen 

wird. So haben Erinnerungen eindeutig ihre Schwächen, sie können trügerisch, flüchtig 

und unzuverlässig sein. Dennoch sind sie ein wesentlicher Bestandteil unserer Identi-

tät. So genannte biographische Erinnerungen sind unverzichtbar, da sie unsere Erfah-

rungen, Beziehungen und unser Selbstbild beinhalten. Nun gibt es auch verschiedene 

Arten von Erinnerungen, nämlich solche die uns bewusst sind und jederzeit abrufbar 

sind, solche die uns vorbewusst sind, also einen bestimmten Auslöser brauchen, und 

schließlich auch uns unbewusste Erinnerungen, die verdrängt werden, da sie womög-

lich zu beschämend, verletzend oder traumatisierend wären. An letztere wird erst in 

Situationen enormen Drucks oder innerhalb einer Therapie zurückerinnert.138 

Des Weiteren hat A. Assmann Überlegungen angestellt, wann und ob individuelle Erin-

nerungen in ein kollektives Gedächtnis übergehen. Je nach den Bedürfnissen und Vor-

stellungen der aktuellen Gegenwart einer Generation kann die Konstruktion von Ver-

gangenem geformt werden. Bei diesem Prozess entsteht ein Spannungsfeld aus Aktivi-

                                                
138 Vgl. ASSMANN (2014) S. 23f. 



39         3. Gedächtnistheorien 

 

 

tät und Passivität. Anders ausgedrückt werden nur bestimmte Erinnerungen akti-

viert.139 Bei der gedächtnistheoretischen Untersuchung von Vergangenem stehen den-

noch nicht vergangene Ereignisse in einem historischen Sinne im Vordergrund, wie z. 

B. der Zweite Weltkrieg oder die Kolonialgeschichte Italiens140, sondern: 

die Dynamik individueller und kollektiver Erinnerungen ‹im Schatten› einer trau-

matischen Vergangenheit. Erinnerungen existieren nicht als geschlossene Sys-

teme, sondern berühren, verstärken, modifizieren, polarisieren sich in der gesell-

schaftlichen Realität immer schon mit anderen Erinnerungen und Impulsen des 

Vergessens. Deshalb wird es im Folgenden immer wieder um Konstellationen, Ge-

flechte und Konfrontationen unterschiedlicher Erinnerungen gehen.141 

Eine Untersuchung, die sich nur mit historischen Ereignissen beschäftigt, würde von 

einem Historiker unternommen werden. Aber schon Halbwachs hat klar zwischen dem 

kollektiven Gedächtnis und dem Gedächtnis der Geschichtswissenschaft unterschieden. 

Denn Letzteres hat keine identitätssichernde Funktion, zudem existiert es nur im Sin-

gular und ist auf Veränderungen spezialisiert. Auch Nora hat festgehalten, dass es sich 

bei Gedächtnis und Geschichte in jeder Hinsicht um Gegensätze handelt. Das Gedächtnis 

ist mit einer bestimmten Gruppe verbunden, verbindet Vergangenheit, Gegenwart und 

Zukunft, verfährt selektiv, vermittelt bestimmte Werte und ist identitätsstiftend. Wo-

hingegen die Geschichte nicht an eine Gruppe gebunden ist, sich ausschließlich auf die 

Vergangenheit bezieht, nicht selektiv verfährt, sondern alles als gleich wichtig erachtet 

und sich ausschließlich auf die Wahrheit bezieht, also Werte ausschließt.142 

An dieser klaren Trennung von Geschichte und Gedächtnis kann jedoch nicht festgehal-

ten werden, da „es keine Geschichtsschreibung gibt, die nicht zugleich auch Gedächtnis-

arbeit wäre“.143 A. Assmann schlägt deswegen vor, die beiden Begriffe als zwei komple-

mentäre Modi der Erinnerung zu betrachten: das bewohnte Gedächtnis und das unbe-

wohnte Gedächtnis bzw. das Funktionsgedächtnis und das Speichergedächtnis.144 Die 

Grenze dieser beiden Gedächtnisse kann in reziproker Weise überschritten werden. Da 

es sich eben nicht um einander gegensätzliche Gedächtnisse handelt, schlägt A. Ass-

mann das Modell von Vorder- und Hintergrund vor. Das Speichergedächtnis bildet den 

Hintergrund des Funktionsgedächtnisses, in dem Sinne, dass es eine ungeformte Masse, 

ungebrauchter und unstrukturierter Erinnerungen bildet, die das Funktionsgedächtnis 

                                                
139 Vgl. ASSMANN (2014) S. 16. 
140 Vgl. ASSMANN (2014) S. 17. 
141 Ebd. 
142 Vgl. ASSMANN (2006) S. 131ff. 
143 ASSMANN (2006) S. 133. 
144 Vgl. ASSMANN (2006) S. 133f. 



3. Gedächtnistheorien         40 

umgibt.145 Oder anders formuliert: „Auf kollektiver Ebene enthält das Speicher-Ge-

dächtnis das unbrauchbar, obsolet und fremd Gewordene, das neutrale, identitätsabs-

trakte Sachwissen, aber auch das Repertoire verpaßter [sic!] Möglichkeiten und alter-

nativer Optionen.“146 Das Speichergedächtnis bildet ein Reservoir für zukünftige Funk-

tionsgedächtnisse, wodurch es „eine grundsätzliche Ressource der Erneuerung kultu-

rellen Wissens und eine Bedingung der Möglichkeit kulturellen Wandels“147 darstellt. 

Das Funktionsgedächtnis ist seinerseits an ein Subjekt bzw. an eine Gruppe gebunden, 

selektiv, wertend und zukunftsorientiert. Die Erinnerungen in ihm sind bedeutungsge-

laden und haben einen starken Bezug zur Gegenwart. Das Speichergedächtnis beinhal-

tet hingegen bedeutungsneutrale Inhalte.148 

Die folgende Tabelle149 bietet eine Übersicht über die wichtigsten Unterschiede des 

Speichergedächtnis und des Funktionsgedächtnis: 

 
 Speicher-Gedächtnis Funktions-Gedächtnis 

Inhalt Das Andere, Überschreitung der 
Gegenwart 

Das Eigene, Fundierung der Gegen-
wart auf einer bestimmten Vergan-
genheit 

Zeitstruktur anachron; Zweizeitigkeit, Gestern 
neben dem Heute, kontrapräsen-
tisch 

diachron: Anbindung des Gestern an 
das Heute 

Formen Unantastbarkeit der Texte, auto-
nomer Status der Dokumente 

Selektiver = strategischer, perspekti-
vischer Gebrauch von Erinnerungen 

Medien und 
Institutionen 

Literatur, Kunst, Museum, Wis-
senschaft 

Feste, öffentliche Riten kollektiver 
Kommemoration  

Träger Individuen innerhalb einer Kul-
turgemeinschaft 

Kollektivierte Handlungssubjekte 

Tabelle 3: Gegenüberstellung des Speicher- und Funktionsgedächtnisses nach Aleida Assmann 

Konkrete Beispiele für die Medien und Institutionen des Speichergedächtnisses sind 

neben Bibliotheken und Archiven, auch Gedenkstätten, Forschungsinstitute und Uni-

versitäten. Ihre Aufgabe ist, das kulturelle Wissen zu bewahren, zu konservieren und 

                                                
145 Vgl. ASSMANN (2006) S. 135f. 
146 ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 122. 
147 ASSMANN (2006) S. 140. 
148 Assmann (2006) S. 134f. 

149 ASSMANN/ ASSMANN (1994) S. 123. 



41         3. Gedächtnistheorien 

 

 

zirkulieren zu lassen. Es sollte nicht manipuliert oder vernichtet werden, ansonsten 

kann eine Gesellschaft kein Speichergedächtnis aufbauen.150 

Festgehalten werden kann, dass den Inhalten des Speichergedächtnisses erst durch das 

Funktionsgedächtnis ein Sinn verliehen wird, da letzteres aktiv aus dem Repertoire des 

ersteren auswählt, verknüpft und dadurch sinnstiftend wird. Durch das Speicherge-

dächtnis kann sich das Funktionsgedächtnis ständig erneuern.151 

Beide brauchen einander, denn „so wie das Speichergedächtnis das Funktionsgedächt-

nis verifizieren, stützen oder korrigieren kann, kann das Funktionsgedächtnis das Spei-

chergedächtnis orientieren und motivieren.“152 Erst durch diese Dynamik kann ein kul-

turelles Gedächtnis entstehen.153 

3.1.4. Erinnerungskulturen 

In den letzten beiden Jahrzehnten hat an der Justus-Liebig-Universität Gießen ein inter-

disziplinär breit aufgestelltes Team154 von WissenschafterInnen den Sonderfor-

schungsbereich 434 „Erinnerungskulturen“ ins Leben gerufen. Im Rahmen dessen wur-

den Formen und Inhalte des kulturellen Erinnerns untersucht. Dabei wurde dem Ass-

mannschen Konzept ein neues dynamisches Konzept gegenübergestellt, das „vor allem 

die Pluralität der kulturellen Erinnerung in den Vordergrund rückt“155. Zugleich wer-

den „die Vielfalt und historisch-kulturelle Variabilität von Erinnerungspraktiken und -

konzepten“156 untersucht. 

Der Gießener Sonderforschungsbereich hat im Zuge des Erstantrages von 1996 ein 

gänzlich neues Modell zur Beschreibung kultureller Erinnerungsprozesse veröffent-

licht. Ein bedeutender Teil dieser Forschung umfasst die Ausformung spezifischer Er-

innerungskulturen. Dadurch wurde ein wichtiger Beitrag zur kulturhistorischen Ge-

dächtnisforschung, der unterschiedliche Erinnerungskulturen157 von der Antike bis ins 

                                                
150 ASSMANN (2006) S. 140f. 
151 Vgl. ebd. 
152 ASSMANN (2006) S. 142. 
153 Vgl. Assmann (2014) S. 57. 
154 Genauer gesagt haben von 1997 bis 2008 über hundert WissenschaftlerInnen aus elf kulturwissenschaft-

lichen Disziplinen an dem Thema geforscht. Darunter Astrid Erll, deren Forschungsergebnisse in Hinblick 

auf Literatur und Gedächtnis im nächsten Kapitel vorgestellt werden. 
155 Erll (2017) S. 32. 
156 Ebd. 

157 Eine Erinnerungskultur umfasst den Umgang eines Individuums oder einer Gesellschaft mit seiner/ihrer 
Vergangenheit und Geschichte, die ihrerseits sozial und kulturell geprägt sind sowie mehrere Generatio-

nen umspannen können (vgl. Wünsch, Thomas (2013). 18.09.2022). 



3. Gedächtnistheorien         42 

21. Jahrhundert umfasst, geleistet.158 Durch diese kulturwissenschaftliche Gedächtnis-

forschung wurden neue Gedächtnismedien beleuchtet, wie z. B.  Gärten, Architektur 

und Literatur. Aber auch einige zentrale Konzepte wurden ausgearbeitet159, wie z. B. 

„Erfahrungs- und Zeitgeschichte, Generationalität, Bilderverbot und Repräsentations-

kritik nach der Schoah, die Medialität des kollektiven Gedächtnisses sowie die Gedächt-

niskonzepte der Literaturwissenschaft, das Vergessen und der Mythos.“160 

Nachdem nun ein Überblick über die Entwicklung der kulturwissenschaftlichen Ge-

dächtnisforschung gegeben wurde, indem fundamentale Begriffe erläutert wurden, 

widmet sich das nächste Kapitel einem disziplinspezifischen Gedächtniskonzept, näm-

lich jenem der Literaturwissenschaft. Medialität und Narrativität von unterschiedlichen 

literarischen Texten als Teil des kulturellen Gedächtnisses werden in den Vordergrund 

rücken. 

                                                
158 Vgl. ERLL (2017) S. 33f. 
159 Vgl. ERLL (2017) S. 34. 
160 Ebd. 



43         4. Erinnerung und Literatur 

 

 

4. Erinnerung und Literatur  

Der theoretische Rahmen der im letzten Abschnitt vorgestellten Grundkonzepte ist 

größtenteils kulturwissenschaftlich ausgerichtet. Die Zusammenhänge zwischen Ge-

dächtnis und Literatur sind im vorherigen Abschnitt erwähnt worden und sollen nun 

konkretisiert werden. 

Die Assmannsche Gedächtnistheorie bzw. ihre Systematik des Funktions- und Speicher-

gedächtnisses weist einige Schwachstellen im Hinblick auf die Literaturwissenschaft 

auf. Ihre Theorie wird dem breiten Spektrum literarischer Texte nicht gerecht. Die viel-

fältigen literarischen Texte, die einen großen Beitrag zur gesellschaftlichen Erinne-

rungskultur leisten, sind keinesfalls homogen und können daher nicht einem „für alle 

Mitglieder einer Gesamtgesellschaft gleichermaßen verbindlichen kulturellen“ 161 

(Funktions-)Gedächtnis zugeordnet werden. Aleida und Jan Assmann fassen in ihren 

Werken literarische Texte unter der Kategorie ‚Schrift‘ zusammen, ohne Unterschei-

dungen in bspw. philosophische oder religiöse Texte zu treffen.162 Eine weitere 

Schwachstelle liegt in ihrer Auffassung eines singulären Kollektivgedächtnisses, aus 

dem eine ebenso homogenisierende kollektive Identität geschlossen wird. Im Hinblick 

auf zeitgenössische multikulturelle Gesellschaften kann ein solches Kultur- und Identi-

tätsmodell nur bedingt Anwendung finden. Neumann stellt eine weitere Schwachstelle 

der im letzten Abschnitt vorgestellten Konzepte (3.1.1. bis 3.1.3.) fest: Jan und Aleida 

Assmann reflektieren kaum „die Rolle, die das Symbolsystem Literatur für die Konsti-

tution, Reflexion oder aber Modifikation kultureller Erinnerungen spielen kann.“163 Die 

kulturwissenschaftlichen Leitbegriffe ‚Erinnerung‘ und ‚Gedächtnis‘ kommen in der Li-

teraturwissenschaft auf vielfältige Weise zur Anwendung. Erll hat ihrerseits die kultur-

wissenschaftlichen Konzepte aufgegriffen und Aspekte formuliert, anhand derer ein Zu-

sammenhang zwischen Gedächtnis und Literatur hergestellt werden kann.164 Diese 

werden nun nachfolgend vorgestellt und das Forschungsvorhaben sowie die Leitfragen 

für die anschließende Analyse formuliert. 

4.1. Gedächtniskonzepte in der Literaturwissenschaft 

Was genau die Literaturwissenschaft unter ‚Gedächtnis‘ versteht, hängt vom jeweiligen 

Ansatz ab. In den letzten Jahrzehnten wurde eine Vielzahl an Konzepten erstellt, denen 

es jedoch oft an Erklärungen und terminologischen Reflexionen mangelte. Erll hat drei 

                                                
161 NEUMANN (2003) S. 60. 
162 Vgl. NEUMANN (2003) S. 59. 
163 NEUMANN (2003) S. 61. 
164 Vgl. ERLL (2017) S. 59. 



4. Erinnerung und Literatur         44 

Grundrichtungen der literaturwissenschaftlichen Gedächtnisforschung ausgelotet: Ge-

dächtnis der Literatur, Gedächtnis in der Literatur und Literatur als Medium des Ge-

dächtnisses.165 

Die erste Grundrichtung, Gedächtnis der Literatur, kann aus zwei unterschiedlichen 

Blickwinkeln betrachtet werden. So wird Literatur entweder als Symbolsystem oder als 

Sozialsystem gesehen. Bei der Betrachtung von Literatur als Symbolsystem wird davon 

ausgegangen, dass Literatur ein Gedächtnis hat. Die Ergebnisse dieses Ansatzes sind In-

tertextualität, Topik und Gattungen. Das Sozialsystem hingegen kann in dem Sinne ver-

standen werden, dass an Literatur erinnert wird und zwar durch Kanonbildung und Li-

teraturgeschichtsschreibung. Letztere ist ein konstruktiver Erinnerungsakt, da „aktiv 

bestimmte Versionen einer literarischen Vergangenheit“166 konstruiert werden.167 So 

sind nach Aleida und Jan und Assmann Kanonisierungsprozesse „zentrale Vorgänge bei 

der Herausbildung und Tradierung von kollektivem Gedächtnis“.168 Demzufolge hat ein 

Kanon eine hohe gesellschaftliche und kulturelle Relevanz, da dieser Rückschlüsse auf 

bspw. Wertesysteme oder die Stiftung von Identitäten zulässt.169 Zusammengefasst 

kann festgehalten werden, dass dieses Konzept die diachrone Dimension des Literatur-

systems und die Beziehungen zwischen mehreren Texten in den Vordergrund rückt.170 

Im Gegensatz dazu steht bei der zweiten Grundrichtung, Gedächtnis in der Literatur, 

„die synchrone Verwobenheit des literarischen Textes mit erinnerungskulturellen Kon-

texten“171 im Vordergrund. Dabei werden die Darstellung und Repräsentation von Er-

innerung und Gedächtnis in literarischen Werken beleuchtet. Anhand dieses Konzepts 

werden nun auch die Forschungsfragen für die anschließenden Romananalysen formu-

liert. 

So lauten erste Fragen: Wie und woran wird in den ausgewählten Werken von Shirin 

Ramzanali Fazel und Igiaba Scego erinnert?172 Wie wird individuelle und kollektive Er-

innerung thematisiert? Wer erinnert sich? Die Frage nach dem ‚wie‘ beleuchtet insbe-

sondere die Formen der narrativen Inszenierung von Gedächtnis und Erinnerung: Wel-

che narrativen Darstellungsverfahren bzw. Erzähltechniken werden in den Texten ver-

wendet, um eine ‚Erinnerungshaftigkeit‘ hervorzurufen?173 Die Erzählungen müssen 

nach Basseler und Birke zwei Grundstrukturen aufweisen: Sie müssen erstens „ein 

                                                
165 Vgl. ERLL/ NÜNNING (2005) S. 1f. 
166 Vgl. ERLL/ NÜNNING (2005) S. 3. 
167 Ebd. 
168 ERLL (2017) S. 66. 
169 Ebd. 
170 Vgl. ERLL/ NÜNNING (2005) S. 4. 
171 Ebd. 
172 Vgl. BASSELER (2003) S. 172. 
173 Vgl. BASSELER (2003) S. 160. 



45         4. Erinnerung und Literatur 

 

 

Zentrum der subjektiven Wahrnehmung geben (auf Erzähler- oder auf Figurenebene), 

und die Erzählung muss über mindestens zwei Zeitebenen verfügen.“174 Zweitens wer-

den so genannte ‚Erinnerungsprozesse', also einzelne Textpassagen, in denen Erinne-

rungen inszeniert werden, analysiert. Bei der Untersuchung dieser Mimesis des Erin-

nerns werden insbesondere die Analysekategorien der Erzähltheorie nach Gérard Ge-

nette herangezogen. So werden die „Zeit- und Raumdarstellung sowie erzählerische 

Vermittlung und Fokalisierung“175 der ausgewählten Texte herausgearbeitet. Es wird 

ersichtlich werden, dass die „jeweilige Inszenierung von Erinnerung ein Resultat aus 

dem Zusammenwirken von verschiedenen Faktoren ist“176. 

Bei der Inszenierung von Erinnerung können unterschiedliche Arten der Zeitdarstel-

lung zur Anwendung kommen. Die Zeitdarstellung kann einerseits dazu dienen, ver-

lässliche Darstellungen von Erinnerungen der Vergangenheit und Gegenwart miteinan-

der zu verbinden. Andererseits kann sie die Zuverlässigkeit von Erinnerungen gänzlich 

in Frage stellen.177 

Bei der Analyse der Zeitdarstellung werden zwei der drei Hauptkategorien nach Ge-

nette herangezogen: die Ordnung und die Dauer.178 Bei der Ordnung geht es um die 

zeitliche Abfolge der Ereignisse, die entweder chronologisch und folgerichtig rekon-

struiert werden (story) oder gemäß einer eigenen, anachronistischen Reihenfolge im 

Text erzählt werden (discourse). Die wichtigste Erzähltechnik bei der Inszenierung von 

Erinnerung ist die Analepse bzw. die Rückwendung: „Ereignisse, die in der chronologi-

schen Abfolge früher liegen, werden erst später erzählt – und zwar als Erinnerungen 

des Erzählers oder einer Figur.“179 Diese Analepsen können innerhalb der Basis- bzw. 

Rahmenerzählung punktuell auftreten oder aber auch den ganzen Roman umspannen. 

Die Basiserzählung stellt meistens den Ausgangspunkt der Analepsen dar, in denen das 

Erinnerte geschildert wird. Die Analyse der ausgewählten Werke wird solche Aus-

gangspunkte und die erinnerten Inhalte beinhalten. Ebenso wird die Zeitspanne der 

Analepsen genauer betrachtet. So gibt es bspw. Analepsen, die sehr früh, etwa bei der 

Geburt oder Kindheit des Erzählers, ansetzen und dann bis in die „Gegenwart“ der Er-

zählung, also bis zu dem Auslöser des Erinnerungsprozesses, führen.180 Das Dominanz-

verhältnis zwischen der Basiserzählung und den Analepsen sowie deren unterschiedli-

che Funktionen in den jeweiligen Werken, werden in der Analyse verdeutlicht. Ebenso 

                                                
174 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 124f. 
175 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 125. 
176 Ebd. 

177 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 130. 
178 Auf die dritte Hauptkategorie der Frequenz wurde in dieser Publikation nicht näher eingegangen. 
179 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 126. 
180 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 125f. 



4. Erinnerung und Literatur         46 

wird untersucht inwiefern der Erzähltempus zu einer Verknüpfung oder Trennung der 

Erzählebenen beiträgt. Basiserzählung und Analepsen weisen üblicherweise unter-

schiedliche Zeiten auf: „während die Ebene des erinnernden Ich im Präsens erzählt ist, 

wird die Vergangenheitsebene […] im […] Präteritum vermittelt.“181 Eine Abweichung 

von diesem Muster kann eine große Wirkung erzielen: bei fortlaufender Verwendung 

des Präsens können die beiden Ebenen ineinander übergehen. Dies ist vor allem dann 

der Fall, wenn bspw. bestimmte Sinneswahrnehmungen oder Orte eine Erinnerung aus-

lösen, die dem erinnernden Ich jedoch so gegenwärtig und lebhaft erscheinen, dass es 

den Eindruck erweckt, dass es diese erneut erlebt. Ein solches Phänomen wird Blitz-

licht-Erinnerung genannt.182 

Die zweite Hauptkategorie bei der Analyse der Zeitdarstellung ist die Dauer. Diese um-

fasst das „Verhältnis zwischen erzählter Zeit und Erzählzeit oder der Zeitspanne, die 

beschrieben wird, und der Zahl der Seiten, die diese Beschreibung einnimmt, also der 

Ausführlichkeit der Beschreibung.“183 

Bei der Mimesis der Erinnerung ist die narrative Raumdarstellung eng mit jener der 

Zeitdarstellung verbunden. Auch wenn Basseler und Birke betonen, dass bislang „er-

zähltheoretische Raster für die Kategorien der Raumdarstellung“184 fehlen, vermutlich, 

weil die Kategorie ‚Raum‘ schwer einzugrenzen ist, so gehen sie doch auf „einige der 

wichtigsten Funktionen der Raumdarstellung für die Inszenierung des Erinnerns“185 

ein. Diese Funktionen können mehrere Zeitebenen miteinander verbinden und somit 

einen steigernden Einfluss auf die Erinnerungshaftigkeit ausüben. Der Rolle des Rau-

mes für die narrative Inszenierung von Erinnerungsprozessen liegen zwei wesentliche 

Facetten zu Grunde186: „Zum einen steht dieser in einem mimetischen Abbildungsver-

hältnis zu lebensweltlichen Räumen […]. Zum anderen wird der Raum in der Literatur 

seit Ernst Cassirer aber vor allem auch als symbolischer Raum gesehen, der mit zusätz-

licher Bedeutung aufgeladen ist.“187 

Die Komponenten der Raumdarstellung sind folgende: das Konzept des Chronotopos, 

das Motiv der Reise, der erinnernde Körper, das Konzept des ‚gestimmten Raumes‘ und 

bestimmte Metaphern für Erinnerung und Gedächtnis.188 Der Begriff ‚Chronotopos‘ „be-

zeichnet die wechselseitige Beziehung von Raum und Zeit […] Gerade in der Darstellung 

von Erinnerungsprozessen sind Zeit und Raum auf das Engste miteinander verbunden 

                                                
181 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 128. 
182 Vgl. ebd. 
183 Ebd. 
184 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 130. 
185 Ebd. 
186 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 130f. 
187 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 131. 
188 Vgl. ebd. 



47         4. Erinnerung und Literatur 

 

 

[…] Der Raum wird Auslöser für Erinnerung; die räumliche Erfahrung wird in eine zeit-

liche übersetzt.“189 Am Raum selbst manifestieren sich die Dauer und die Veränderung 

auf zweifache Weise: 

Zum einen hat sich der Ort selbst verändert; zum anderen – fast noch entscheiden-

der – kann durch die Kontinuität des Raums aber auch die Entwicklung des den 

Raum wahrnehmenden Subjekts herausgestellt werden. Nicht nur der Raum ist 

dem Subjekt fremd geworden, sondern vor allem ist auch das Subjekt dem Raum 

fremd geworden.190 

Das Bewusstwerden möglicher Veränderungen kann im Subjekt bzw. im erinnernden 

Ich starke Gefühle auslösen, wie auch das Motiv der Reise. Es handelt sich dabei um ein 

Beispiel für die ‚Verzeitlichung des Raumes‘. Dabei steht die Bewegung im Raum im Fo-

kus, die mit der Bewegung in der Zeit korreliert. Eine Reise in die Vergangenheit kann 

bspw. eine identitätsstiftende Funktion für das erinnernde Ich haben oder auch eine 

Beschäftigung mit einem erlittenen Trauma sein. Ein Beispiel für die ‚Verräumlichung 

der Zeit‘ in einem weiten Sinne ist der erinnernde Körper. Mit anderen Worten haben 

sich Erinnerungen in den Körper geschrieben. So wird der Körper bspw. durch Narben 

und deren Herkunft zum Auslöser von Erinnerungen und somit zu einem Schnittpunkt 

von Vergangenheit und Gegenwart.191 

Als letzter Punkt bei der Inszenierung von Erinnerung durch Raumdarstellung sollen 

ein paar Metaphern für Gedächtnis und Erinnerung erwähnt sein. Sie können in narra-

tiven Texten vorkommen und dabei mehr oder weniger stark ausgebaut sein. Des Wei-

teren funktionieren sie meist über eine Verräumlichung, wie z. B. „das Labyrinth und 

die Bewegung durch dasselbe als Metapher für Erinnerungsprozesse“192. Ein anderes 

Beispiel sind die so genannten Magazinmetaphern, bspw. die Bibliothek, die Höhle, die 

Schatzkammer.193 Es sind strukturierte Orte, an denen Bilder bzw. Erinnerungen abge-

legt werden. Diese Speicherorte betonen die Persistenz und die Kontinuität von Erin-

nerungen. Aleida Assmann hat ihrerseits zwei zeitliche Metaphern hinzugefügt: das Er-

wachen und das Erwecken. Erstere zielt auf die Wiederherstellung von Vergangenem, 

zweitere auf die Wiederbelebung bestimmter Vergangenheitsmomente in der Gegen-

wart ab. Bei diesen Metaphern stehen neben der Erinnerung auch das Vergessen, die 

                                                
189 Ebd. 
190 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 131f. 
191 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 132. 
192 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 133. 
193 Vgl. ebd. 



4. Erinnerung und Literatur         48 

Diskontinuität und der Verfall im Mittelpunkt.194 Als räumliche Metaphern des Verges-

sens nennt Butzer außerdem die Einöde, das Verborgene, das Dunkle, das Schlafende 

sowie das Absente.195 

Ein Teil der Analyse wird sich auch mit den Blickwinkeln der Erinnerung bzw. mit dem 

Erzählmodus befassen. Die Ich-Erzählung ist die klassische Vermittlungsform von Erin-

nerungen in Erzähltexten, mit dem Hauptmerkmal, dass das erzählende Ich ein Teil der 

Welt der Figuren ist. Dennoch ergibt sich die Frage, aus wessen Perspektive das Gesche-

hen geschildert wird. Deswegen muss eine Unterscheidung zwischen einem erzählen-

den/erinnernden Ich und einem erinnerten/erlebenden Ich getroffen werden. Das er-

zählende/erinnernde Ich ist sich in der Ich-Erzählung ganz klar dem erinnerten/erle-

benden Ich bewusst, wodurch sehr deutlich eine erinnerte Vergangenheit erkennbar 

ist. Dies kann durch metanarrative Aussagen, retrospektiver Sinn- und Identitätsstif-

tung sowie durch deutlich festgelegte Wendepunkte erkennbar sein. Zudem ist die Ge-

schichte der Hauptfigur oft kausal und chronologisch geordnet.196 

Im Unterschied zur außerliterarischen Realität können in fiktionalen narrativen Texten 

mehrere Zeitebenen gleichzeitig und gleichwertig nebeneinander bestehen, „in denen 

die unterschiedliche Informiertheit, die Perspektive und die psychische Verfassung der 

Figur und/oder des Erzählers alternieren bzw. sich überlagern.“197 Dadurch wird es 

schwierig zwischen dem erinnernden und dem erinnerten/erlebenden Ich zu unter-

scheiden und damit auch zwischen der erzählten, fiktionalen Erinnerung und der tat-

sächlichen Vergangenheit. Das Nebeneinander der Perspektiven des erinnernden und 

des erinnerten/erlebenden Ichs bzw. des Erzählers und der Figur wird als doppelte Fo-

kalisierung bezeichnet. Sie ist insofern relevant, als dass sie gleichzeitig nebeneinander 

bestehende „Wahrnehmungs- und Bewusstseinszustände einer Figur zu verschiedenen 

Zeitpunkten“198 darstellt. Dabei können gewisse Probleme beim Erinnern evident wer-

den, bspw. durch Diskrepanzen des Erinnerten und des tatsächlich Erlebten. Das stellt 

wiederum die Authentizität der Erinnerung bzw. die Erinnerungshaftigkeit des Erzäh-

lers oder des erinnernden Ichs in Frage.199 Der Mimesiseffekt wird vor allem durch eine 

exakte Wiedergabe von Unterhaltungen begünstigt. Ob diese tatsächlich so stattgefun-

den haben, wie sie erinnert werden, lässt sich nicht feststellen. Hier wird jedoch das 

                                                
194 Vgl. BUTZER (2005) S. 11f. 
195 Vgl. BUTZER (2005) S. 23. 
196 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 134ff. 
197 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 136. 
198 BASSELER/ BIRKE (2005) S. 137. 
199 Vgl. ebd. 



49         4. Erinnerung und Literatur 

 

 

Potenzial fiktionaler Texte sichtbar, welche die Grenzen zwischen der Darstellung einer 

lebhaften Erinnerung und der tatsächlichen Vergangenheit verwischen.200 

Die dritte Grundrichtung von Erll, Literatur als Medium des Gedächtnisses, verdeut-

licht, dass Literatur nicht nur auf Gedächtnisprozessen beruht201 oder Gedächtnis dar-

stellt202, sondern, dass Gedächtnis in der Erinnerungskultur vermittelt wird. Auch wenn 

in der Analyse nicht näher auf dieses Konzept eingegangen wird, so sei es im Sinne der 

Vollständigkeit an dieser Stelle erwähnt. Dieses dritte Konzept vereint die beiden vor-

herigen Konzepte und formuliert die Leitfragen neu: „Wie können Intertextualität, To-

pik, Gattungskonventionen, Kanonisierungsprozesse oder die literarische Darstellung 

von Erinnerungsprozessen dazu beitragen, dass Literatur als Medium in der Erinne-

rungskultur Wirkung entfaltet?“203 Insgesamt wird „Literatur als gedächtnisbildendes 

Medium aufgefasst, das in (inter-)medialen, erinnerungshistorischen und medienkul-

turellen Verbindungen eingebettet ist“204.  

Es geht um die beiden Fragen: Wie können literarische Texte zu Erinnerungsmedien 

werden? Welche Funktionen können literarische Texte in Erinnerungskulturen erfül-

len?205 Als Medien des kollektiven Gedächtnisses erfüllen literarische Texte 

vielfältige erinnerungskulturelle Funktionen, wie die Vermittlung von Schemata 

zur Kodierung von Lebensverläufen, die Herausbildung von Vorstellungen über 

vergangene Lebenswelten, die Zirkulation von Geschichtsbildern, die Aushand-

lung von Erinnerungskonkurrenzen und die Reflexion über Prozesse und Prob-

leme des kollektiven Gedächtnisses. Literatur wirkt in der Erinnerungskultur.206 

Medien, wie literarische Texte, stellen die Basis für das kollektive Gedächtnis dar und 

sind gleichzeitig eine Schaltstelle zwischen der individuellen und der soziokulturellen 

Dimension des kollektiven Gedächtnisses.207 Im erinnerungskulturellen Kontext erfül-

len Medien zudem drei Funktionen: sie speichern Inhalte über die Zeit hinweg, sie er-

möglichen eine kulturelle Kommunikation über weite Räume und sie können Erinne-

                                                
200 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 138. 
201 Wie im ersten Erll‘schen Konzept: Gedächtnis der Literatur. 
202 Wie im zweiten Erll‘schen Konzept: Gedächtnis in der Literatur. 
203 ERLL/ NÜNNING (2005) S. 5. 
204 MICHEL (2017) S. 40. 
205 Vgl. ERLL (2005) S. 249. 
206 Ebd. 
207 Vgl. ERLL (2005) S. 251. 



4. Erinnerung und Literatur         50 

rungsprozesse von bestimmten Vergangenheitsversionen auslösen. Bei letzterer Funk-

tion handelt es sich um Medien im Sinne von Noras Erinnerungsorten, wie z. B. Orte, 

Landschaften aber auch Familienfotos.208 

Literatur kann sozusagen Gedächtnis erzeugen und neue Perspektiven in die Erinne-

rungskultur einspeisen.209 Mit anderen Worten formen literarische Texte, die die ge-

meinsame Vergangenheit einer Gruppe beinhalten, das kulturelle Gedächtnis eben die-

ser mit. Somit tragen sie zu einer Herausbildung kollektiver Identitäten aber auch zu 

Geschichtsbildern bei. Literarische Texte sind imstande Gegen-Erinnerungen zu schaf-

fen, „indem sie das Gedächtnis marginalisierter Gruppen darstellen oder andere Selbst-

bilder und Werthierarchien als die der dominierenden Erinnerungskultur inszenie-

ren“210. Ein solches Wirkungspotenzial ist bei der Migrationsliteratur und den ausge-

wählten Texten dieser Publikation erkennbar. 

Abschließend kann festgehalten werden, dass die Inhalte und Formen des literarischen 

Textes die Wahrnehmung der außerliterarischen Wirklichkeit verändern und so wo-

möglich zu einer alternativen Erinnerungsform beitragen können. Somit wird deutlich, 

dass nicht nur die textuelle Ebene, also die Inszenierung von Erinnerung im Text, son-

dern die außertextuelle Ebene, das Wirkungspotenzial literarischer Texte, gleicherma-

ßen von Bedeutung sind.211 Im folgenden Kapitel werden diese Konzepte anhand aus-

gewählter Textbeispiele veranschaulicht. 

                                                
208 Vgl. ERLL (2005) S. 254ff. 
209 Vgl. ERLL (2005) S. 258. 
210 ERLL (2005) S. 266. 
211 Vgl. NEUMANN (2003) S. 71. 



51         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali 
Fazel und Igiaba Scego 

In diesem Kapitel werden ausgewählte Werke der zwei italo-somalischen Autorinnen 

Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego analysiert. Um ein besseres Verständnis für die 

Werke zu bekommen, werden zunächst der Werdegang und das literarische Schaffen 

der beiden Autorinnen beleuchtet. Diese textexterne Analyse liefert relevante Informa-

tionen, da einige Werke sehr stark autobiografisch gefärbt sind und die Autorinnen teil-

weise ihre eigenen Erfahrungen verarbeiten. Im Vordergrund wird jedoch die anschlie-

ßende textinterne Analyse stehen, welche die Erinnerungen in den Werken fokussiert. 

Die Erinnerungen in den Texten, die sowohl autobiografisch als auch fiktional sind, be-

fassen sich mit der persönlichen und historischen Vergangenheit, die bis in die Gegen-

wart hineinwirkt. Dabei werden identitätsbildende und transkulturelle Momente evi-

dent, die durchaus in der Lage sind, eine kritische gesellschaftliche Diskussion anzure-

gen. 

Der erste Teil der Analyse befasst sich mit Shirin Ramzanali Fazels Roman Lontano da 

Mogadiscio, der erstmals im Jahr 1994 erschienen ist. Seitdem ist er mehrmals neu ver-

öffentlicht und von Fazel erweitert worden, wodurch sich ein Vergleich zwischen ihren 

Migrationserfahrungen Anfang der 70er Jahre und einigen Jahrzehnten später ziehen 

lässt. Ergänzend werden ausgewählte Kurzgeschichten Fazels analysiert, um einen Ein-

blick in ihr literarisches Gesamtwerk zu geben. 

Im zweiten Teil der Analyse werden Romane und Kurzgeschichten von Igiaba Scego ab 

den 2000er Jahren untersucht. Im Gegensatz zu Fazel ist Scego eine Schriftstellerin der 

so genannten zweiten Generation. Die Erinnerungen der beiden Schriftstellerinnen um-

fassen jedoch dieselben Themen, wie z. B. den italienischen Kolonialismus und Postko-

lonialismus, Migration, Diaspora, alte/neue Heimat, Transkulturalität und Identität. 

Beide Schriftstellerinnen dekonstruieren vorherrschende Gesellschaftsbilder und ge-

hen über den bloßen Gegensatz Kolonisierte – Kolonisator hinaus. Dadurch kommen 

komplexe Identitäten zum Vorschein, deren Konflikte sich oftmals in ihren Erzählungen 

auf thematische, sprachliche und strukturelle Weise widerspiegeln.212 

                                                
212 Vgl. COMBERIATI (2010) S. 78f. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         52 

5.1. Shirin Ramzanali Fazel 

Shirin Ramzanali Fazel ist in Mogadischu geboren und aufgewachsen. Ihr Vater ist pa-

kistanischer und ihre Mutter somalischer Herkunft. Da sie italienische Schulen in Mog-

adischu besuchte, ist sie mit der italienischen Sprache und Kultur bestens vertraut.213 

1971 flüchtete sie aufgrund des Regimes von Siad Barre mit ihrer Tochter und ihrem 

Mann, der ebenfalls somalischer Herkunft ist aber die italienische Staatsbürgerschaft 

besitzt, nach Italien. Nach einigen Jahren in Novara, reiste Fazel mit ihrer Familie über 

viele Jahre in verschiedene Länder und lebte für einige Jahre in unterschiedlichen afri-

kanischen Ländern und dem Mittleren Osten.214 

Ihren ersten Roman, Lontano da Mogadiscio, hat Fazel im Jahr 1994 veröffentlicht. Da-

nach folgten diverse Kurzgeschichten und Gedichte, die in verschiedenen Zeitungen 

veröffentlicht wurden, sowie 2010 ihr zweiter Roman Nuvole sull‘Equatore. Gli italiani 

dimenticati. Una storia und 2017 die Gedichtsammlung Wings.215 Fazel ist außerdem 

für verschiedene Vereine tätig, die sich für die Unterstützung und Solidarisierung von 

afrikanischen Frauen einsetzen. Außerdem engagiert sie sich für Interkulturalität an 

Schulen und war Jurymitglied beim ersten Literaturwettbewerb von Eks&Tra.216 Sie ko-

operiert bei kulturellen Veranstaltungen mit verschiedenen britischen Universitäten 

und leitet Schreibworkshops für Personen unterschiedlicher Herkunft.217 Als Mitglied 

der Gruppe Writers Without Borders trägt sie ihre Texte bei verschiedenen kulturellen 

Veranstaltungen vor. Dabei schätzt Fazel vor allem, dass sie mit dem Publikum direkt 

kommunizieren und mit neuen Texten experimentieren kann.218 

Fazel, die heute in Birmingham lebt, verfasst ihre Texte auf Italienisch und Englisch, 

wobei sie auch täglich Somali spricht.219 In ihrem ersten Roman, Lontano da Moga-

discio, der von Fazel selbst ins Englische übersetzt wurde, beschreibt sie ihre eigenen 

Migrationserfahrungen in Italien und die Auswirkungen der italienischen Kolonialpoli-

tik auf ihre Heimat Somalia. In ihrem zweiten Roman, Nuvole sull‘Equatore, steht das 

Thema des meticciato im Mittelpunkt, also Kinder, deren Eltern unterschiedlicher, 

bspw. italienischer und somalischer, Herkunft sind. Aufgrund dessen mussten bzw. 

müssen diese Kinder oft Vernachlässigung oder rassistische Diskriminierungen erlei-

                                                
213 Vgl. CEOLA (2011) S. 245. 
214 Vgl. ebd. 
215 Vgl. FAZEL (2017) S. 183. 
216 Vgl. CEOLA (2011) S. 245. 
217 Vgl. FAZEL (2017) S. 184. 
218 Vgl. BRIONI, SIMONE (2017). 18.09.2022. 
219 Vgl. ebd. 



53         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

den. Fazel beschreibt das meticciato als „una cruda eredità del governo coloniale ita-

liano”220. I meticci wurden oft in Waisenhäuser abgegeben, wo sie unter schrecklichen 

und lieblosen Bedingungen aufgewachsen sind. Zudem litten sie unter enormen Identi-

tätskrisen, da sie von beiden abstammenden Gesellschaften abgelehnt wurden. Diese 

meticci bzw. ragazzi della missione bezeichnet Fazel in ihrem zweiten Roman als gli 

italiani dimenticati.221 

Fazel öffnet in ihren Werken neue Perspektiven auf die Probleme und Folgen der soma-

lischen Diaspora, den Ortswechsel, den Verlust der eigenen Identität und die Vermitt-

lung zwischen der Vergangenheit und der Zukunft.222 In ihren Texten sind Themen, wie 

z. B. das Essen und Gewürze, die Familie und die Nachbarschaft, die Pflanzenwelt und 

das Wetter, die Sprachen und der Islam, Geschichten und Erinnerungen sehr präsent. 

Auch wenn sie sich in ihren Texten stark mit Frauen und Weiblichkeit auseinandersetzt, 

so sind ihre Protagonisten nicht ausschließlich weiblich.223 Fazel greift in ihren Werken 

gesellschaftliche Tabuthemen auf und zeigt dem/der LeserIn dabei verschiedene Per-

spektiven auf. Ihre Beschreibungen sind nüchtern und neutral gehalten, wodurch 

der/die LeserIn wertfrei reflektieren kann. 

5.1.1. Nostalgie, Utopie und Dystopie in Lontano da Mogadiscio 

Fazels Roman Lontano da Mogadiscio wurde erstmals 1994 vom römischen Verlags-

haus Datanews veröffentlicht. In den darauffolgenden Jahren ist das Werk mehrmals 

neu herausgegeben worden, darunter zwei Mal auf Englisch und auch als EBook. In die-

ser Publikation wurde die 7. Auflage auf Italienisch aus dem Jahr 2017 des Washingto-

                                                
220 FAZEL (2017) S. 183. 
221 Vgl. BRIONI, SIMONE (2017). 18.09.2022. 
222 Vgl. FAZEL (2017) S. 183. 
223 In der Kurzgeschichte Il segreto di Omdurmann setzt sich Fazel stark mit der Rolle der Frauen in der Ge-

sellschaft und als Mutter sowie mit Polygamie auseinander (vgl. FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2009b). 

18.09.2022). In den Kurzgeschichten Gabriel und Villaggio globale sind die Protagonisten männlich. In 
Gabriel werden die Migrationserfahrungen des gleichnamigen Protagonisten als Gastarbeiter beschrie-

ben, der u. a. mit Alltagsrassismus, Einsamkeit und Niedriglohn konfrontiert ist. Nach der Familienzu-

sammenführung in Italien sieht er sich zunehmend mit kulturell bedingten kontrastierenden Erziehungs-
vorstellungen konfrontiert und entscheidet sich gemeinsam mit seiner Frau für eine Rückkehr in die Hei-

mat. In Villaggio globale werden die Erfahrungen der ersten Afrikareise des deutschen Protagonisten Ra-

ymond beschrieben. Die neutrale Erzählweise Fazels zeigt Diskrepanzen aller Beteiligten auf: des naiven 
aber überheblichen ausländischen Touristen, des korrupten afrikanischen Beamten und des opportunis-

tischen afrikanischen Jungen (vgl. FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2009a). 18.09.2022.; FAZEL, SHIRIN RAMZANALI 

(2010). 18.09.2022). La spiaggia handelt von älteren Touristinnen auf der Suche nach jungen afrikani-
schen Geliebten, welche diese Avancen bewusst zu ihrem Vorteil ausnutzen (vgl. FAZEL, SHIRIN RAMZANALI 

(2009c). 18.09.2022). 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         54 

ner Verlags CreateSpace Independent Publishing Platform mit einem Nachwort von Si-

mone Brioni herangezogen.224 In diesem verdeutlicht Brioni die seit der Erstveröffent-

lichung im Jahr 1994 anhaltende Relevanz des Werkes mit drei Aspekten:  

il contributo a decolonizzare la memoria italiana, la testimonianza dell'esperienza 

di una persona della pelle nera vissuta in Italia dagli anni Settanta agli anni No-

vanta (e nella presente versione, agli anni Zero), e il ricordo di una Mogadiscio di-

strutta da una devastante guerra civile iniziata nel 1991, in vista di una possibile 

ricostruzione della Somalia.225 

Lontano da Mogadiscio war einer der ersten Romane, der die italienische Kolonialge-

schichte aus der Sicht der Kolonisierten darstellte, zu einer Zeit, in der noch keine Auf-

arbeitung der eigenen Geschichte und erst recht nicht der Schuldfrage in Italien statt-

gefunden hat. Die gemeinsame Geschichte Italiens und Somalias endet nämlich nicht 

nach der Amministrazione fiduciaria italiana della Somalia (1949–1960, siehe S. 28). 

Vielmehr hat Italien die Diktatur von Siad Barre (1969–1991) stillschweigend unter-

stützt, bspw. war Somalia Hauptempfänger von italienischen Ressourcen für die natio-

nale Zusammenarbeit in der Nachkriegszeit. Erwähnenswert ist außerdem, dass im 

gleichen Jahr der Veröffentlichung des Romans, die italienische Journalistin Ilaria Alpi 

und ihr Kameramann Miran Hrovatin in Mogadischu ermordet wurden. Die beiden un-

tersuchten einen Waffenverkauf aus Italien im Austausch für die Entsorgung illegaler 

Abfälle in Somalia. Ihre Recherche hatte das Ziel die Einmischung der italienischen Waf-

fenhersteller in den somalischen Bürgerkrieg zu demonstrieren, der 1991 mit der Ab-

setzung von Barre begann und in den Wiederaufbau des somalischen Staates mündete. 

Ihre Ermordung und die zweifelhaften Machenschaften beider Länder wurden jedoch 

bis heute nicht aufgeklärt.226 

In Lontano da Mogadiscio wird die Beziehung zwischen Italien und Somalia auf eigene 

Weise veranschaulicht: So kreuzt sich die Geschichte der beiden Länder, aber die Nähe 

zwischen ihnen ist nur selten wechselseitig. Dies zeigt sich vor allem darin, dass die 

Geschichte und Sprache der somalischen Bevölkerung im heutigen Italien weitgehend 

unbekannt sind:227 “Io, come moltissimi somali, avevo studiato la lingua italiana e la 

storia d’Italia, mentre l’Italia non s’era mai degnata di fare altrettanto con noi.”228 

Die Veröffentlichung von Lontano da Mogadiscio löste eine Neubetrachtung der Kolo-

nialgeschichte Italiens aus. Dieser Diskurs wurde in den darauffolgenden Jahren auch 

                                                
224 Vgl. BRIONI (2017) S. 159. 
225 Ebd. 
226 Vgl. BRIONI (2017) S. 159f. 
227 Ebd. 
228 FAZEL (2017) S. 32. 



55         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

von anderen italienischen SchriftstellerInnen aufgegriffen und fortgeführt, wie z. B. von 

Cristina Ali Farah, Andrea Camilleri, Erminia dell’Oro, Gabriella Ghermandi, Wu Ming 

und Igiaba Scego, um nur einige wenige zu nennen.229 Brioni beschreibt die Leistung 

des Werkes folgendermaßen: „Lontano da Mogadiscio ha svolto un ruolo fondamentale 

per decolonizzare l’immaginario italiano, e fare finalmente i conti con una storia che le 

ricerche iniziate dagli anni Settanta hanno ampiamente dimostrato essere piena di cri-

mini efferati.”230 Tatsächlich gelangen im Zuge der Aufarbeitung die in Abschnitt 2.2.2. 

erwähnten Verbrechen der italienischen Kolonisatoren in den öffentlichen Diskurs. 

Fazels Roman war auch eines der ersten veröffentlichten Werke in italienischer Spra-

che, welcher Migrationserfahrungen aus der Sicht einer Migrantin thematisiert und zu-

dem ohne die Hilfe eines italienischen Co-Autors entstanden ist. Der Roman umfasst 

eine Bandbreite an untersuchungswerten Aspekten, wie z. B. die Rolle der Frau in der 

Geschichte und Gesellschaft, die Geschichte Somalias, Identitätskonflikte, Migrationser-

fahrungen und Rassismus. Auch wenn sich Fazels eigene Migration teils fundamental 

von denen anderer MigrantInnen unterscheidet231, so kann ihr Werk dennoch als Refe-

renzpunkt für den fortschreitenden Rassismus und die Xenophobie in Italien betrachtet 

werden. Trotzdem hat Fazel ihre Verbundenheit zu Italien nie verloren. Die Neuveröf-

fentlichungen von Lontano da Mogadiscio sowie ihr soziales und kulturelles Engage-

ment sollen zu einer Besserung der aktuellen sozialen Gegebenheiten in Italien beitra-

gen.232 

Im Mittelpunkt des Romans stehen die Geschichte Somalias und die Erfahrungen mit 

dem Krieg und der Diaspora aus einem literarischen Blickwinkel. Sowohl die Erinne-

rungen an ein Mogadischu vor und während des Bürgerkrieges und heute, als auch die 

Sehnsucht eines möglichen Wiederaufbaus von Somalia sind stark präsent. Das ehema-

lige Mogadischu aus Fazels Kindheit und Jugend wird idealisiert und lebt nur noch 

durch die Erinnerungen der in alle Welt emigrierten SomalierInnen weiter: „Quella 

Mogadiscio è una città che esiste nel racconto dei suoi abitanti, ora dislocati in diverse 

                                                
229 Vgl. BRIONI (2017) S. 161. 
230 BRIONI (2017) S. 162. 
231 Fazels Migration unterscheidet sich deswegen von jener Anderer, da sie durch ihre Heirat im Jahr 1970 

bereits die italienische Staatsbürgerschaft besaß. Nach diesem Dokument streben viele MigrantInnen 
viele Jahre lang, aber sie erhalten es nur in seltenen Fällen. Ein zweiter Grund liegt darin, dass ihre Mig-

ration vielmehr aus politischen und weniger aus ökonomischen Gründen erfolgte, denn nach dem Staats-

streich von Barre wurden alle Personen ohne somalischer Staatsbürgerschaft aus dem Land vertrieben. 
Durch ihren pakistanischen Vater war auch Fazel gezwungen das Land zu verlassen (vgl. BRIONI (2017) 

S. 163). Parati bezeichnet Fazels Migration als privilegiert, weil sie nicht aus ökonomischen Gründen flie-

hen musste. Dies ermöglichte ihr auch die Veröffentlichung des Textes als eine der ersten schreibenden 
Migrantinnen in Italien (vgl. PARATI (2005) S. 18). 

232 Vgl. BRIONI (2017) S. 163f. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         56 

parti del mondo, e solo grazie alle loro memorie può essere ricostruita“233. Trotz der 

starken Präsenz der Zerstörung des Krieges und der verlorenen Heimat ist Fazels Er-

zählstil von Hoffnung geprägt: „Anche se il mio cuore sanguina sono ottimista. Queste 

guerre sono una fase transitoria. Dopo il colonialismo e le dittature, che ora stanno crol-

lando, nascerà una nuova Africa”234. 

Die hoffnungsvolle Haltung erreicht ihren Höhepunkt in dem den Roman abschließen-

den Gedicht „Il sorgere di una nuova alba“ (dt. ‚Der Beginn einer neuen Morgendämme-

rung‘): 

Sorge una nuova alba, 

sotterriamo le armi, 

l’odio, 

le divisioni claniche, l’ignoranza, 

l’ingiustizia, 

gli interessi personali. 
 

Sorge una nuova alba, 
lasciamoci alle spalle 

il sapore amaro 

del rifugiato, 

dei giovani che muoiono senza nome e senza tomba, 

inghiottiti dal mare e dal deserto. 

 

Sorge una nuova alba, 

costruiamo il nostro paese 

con orgoglio, 

dignità, 

rispetto. 

 

Sorge una nuova alba, 

curiamo le nostre ferite 

con l’amore, 

la fratellanza, 

il perdono, 

la fede.235 

                                                
233 FAZEL (2017); BRIONI (2017) S. 165. 
234 FAZEL (2017) S. 81. 
235 FAZEL (2017) S. 157. 



57         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

In dem Gedicht bildet der Vers „Sorge una nuova alba“ eine Anapher und wird zu Beginn 

jeder einzelnen der vier Strophen wiederholt. Diese Form der Repetitio unterstreicht 

die Hoffnung der Autorin, die stellvertretend für alle SomalierInnen der Diaspora die 

Sehnsucht eines wiederhergestellten Friedens in Somalia offenlegt. Dies ist in der Ver-

wendung des kollektiven wir erkennbar: „sotterriamo“ (Vers 2), „lasciamoci“ (Vers 9), 

„costruiamo il nostro paese“ (Vers 15) und „curiamo le nostre ferite“ (Vers 20). In ge-

wisser Weise ist auch eine inhaltliche Klimax zu erkennen, da in den ersten beiden Stro-

phen alles Negative aufgegeben und eine neue, bessere Zukunft imaginiert wird, in der 

ihre Heimat durch eine Rückbesinnung auf essentielle Werte wiedererrichtet wird. 

Lontano da Mogadiscio ist ein vielschichtiges Werk oder wie Taddeo es charakterisiert: 

„una rapsodia di spunti, di riflessioni, di note biografiche, di considerazioni politiche”236. 

Das Werk kann so gesehen nicht eindeutig als autobiografisch bezeichnet werden, auch 

wenn der strukturelle Aufbau dies im ersten Moment vermuten lässt. Vor allem in den 

Auflagen ab 2013 kommt der hybride Charakter des Werkes zum Vorschein.237 So ist 

Lontano da Mogadiscio größtenteils in der ersten Person geschrieben, aber eben nicht 

ausschließlich. Einige Passagen sind in einem objektiven, dokumentarischen Stil ver-

fasst und beinhalten allgemeine Beschreibungen oder geschichtliche Informationen. 

Andere Textabschnitte beinhalten wiederum allgemeine oder persönliche Reflexionen. 

Weitere Ausnahmen stellen Erzählungen in der dritten Person mit unterschiedlichen 

Protagonisten dar. Außerdem beginnt und endet das Werk mit zwei Gedichten. Zusam-

mengefasst beinhaltet Lontano da Mogadiscio kurze geschichtliche Exkurse, Zeugen-

aussagen, Anekdoten sowie persönliche und fiktive Erzählungen, die allesamt unter-

schiedlich lang, aus nur wenigen Zeilen bis hin zu mehreren Seiten, gehalten sind.238 

Der Text ist also größtenteils autobiografisch, kann aber insgesamt als fragmentarisch 

beschrieben werden. Auffallend ist, dass die Erinnerungen Fazels den konstitutiven Teil 

darstellen. Auf diese Erinnerungen wird in den folgenden Seiten der Fokus gelegt. 

Der Aufbau des Werkes gibt bereits einen Einblick in den Inhalt und die Zeitabschnitte 

von Fazels Erinnerungen. Die im Jahr 1994 veröffentlichte Version von Lontano da Mog-

adiscio besteht ursprünglich aus sechs Teilen, wobei jeder Teil einem Thema und einem 

Zeitabschnitt gewidmet ist: „la Somalia dell’infanzia, l’arrivo in Italia, i viaggi in altri 

paesi, la Somalia in guerra, lo sguardo italiano sulla Somalia e sull’Africa, l’identità e 

l’impegno“239. In den Ausgaben ab 2013 sind dem Werk zwei gänzlich neue Teile hinzu-

gefügt worden, die Fazels Erfahrungen ihres Umzugs nach Großbritannien sowie fiktive 

                                                
236 TADDEO, RAFFAELE (2009). 18.09.2022. 
237 Vgl. CEOLA (2011) S. 245. 
238 Vgl. BRIONI (2017) S. 174f. 
239 BRIONI (2017) S. 173. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         58 

Kurzgeschichten und persönliche Reflexionen („Lontano da Mogadiscio, venti anni 

dopo“) beinhalten.240 Die beiden Kurzgeschichten New generations241 und DNA242 wur-

den auch separat in der online-Zeitschrift El Ghibli veröffentlicht. 

Somit sind insgesamt vier grobe Zeitebenen im Roman erkennbar, die chronologisch 

geordnet sind: die Erinnerung an die Vergangenheit im Jahr 1994, die Erzählung der 

Gegenwart von 1994, die erneute Lektüre und Überarbeitung dieser Teile im Jahr 2013 

und gegenwärtige Erzählungen aus Fazels Leben aus dem Jahr 2013. Lontano da Mog-

adiscio erzählt nicht nur die persönliche Geschichte Fazels, vielmehr werden Einblicke 

in ganze Gesellschaften, denen sie sich zugehörig fühlt, gegeben, wie bspw. jener der 

westlichen Welt oder jener der SomalierInnen der Diaspora.243 

Das folgende Textbeispiel, „I cammellieri“ aus dem vierten Teil des Buches, gibt Auf-

schluss über die Fragen was, wer und wie in Lontano da Mogadiscio erinnert wird: 

I miei nonni materni erano nomadi. Mia madre ricordava la sua infanzia con gioia. 

Mi parlava dei cammelli che possedevano e di quanto suo padre ne fosse orgo-

glioso. Ancora oggi il 70% della popolazione somala è dedita alla pastorizia, e, per 

una famiglia nomade, i cammelli rappresentano da millenni il simbolo di ricchezza. 

Con essi percorrono indisturbati un territorio grande due volte l’Italia. 

In questa guerra di potere tra clan urbanizzati e politicizzati, i nomadi sono quelli 

che hanno più sofferto gli effetti di questa immane tragedia. 

L’anziano Warsame è uno di questi nomadi. Ha camminato per giorni. I suoi occhi 

hanno visto orrori ai quali non sa dare nessuna risposta o giustificazione. La sua 

voce è la nostra memoria storica: “Sin dalla notte dei tempi siamo stati liberi di 

percorrere la nostra boscaglia in cerca di pascoli per le nostre mandrie. Con i nostri 

cammelli dalle folte ciglia, i nostri uomini dalla pelle color ebano, dalle gambe lun-

ghe e forti e dalla chioma a ombrello. Le nostre donne dagli occhi neri, col sorriso 

di perle, la pelle color ambra, il seno sensuale, il collo da giraffa e il portamento 

regale. I nostri bambini dal sorriso radioso come il nostro sole. E i nostri vecchi dal 

volto rugoso per i quali ogni ruga è segno di esperienza e chiede rispetto. 

Ora le nostre mandrie sono distrutte, i nostri uomini sgozzati, i nostri vecchi in fin 

di vita e i nostri bambini piangono disperati col ventre gonfio e vuoto mentre le 

nostre donne sono sterili dalla fame e vagano disperate in preda alla follia”.244 

                                                
240 Vgl. BRIONI (2017) S. 173; Durch die Überarbeitung bzw. Übersetzung der italienischen Version wurden 

neben den beiden neuen auch die gänzlich neuen Teile „L’Arco di Trionfo“, „Stasera mi butto“, „Il pozzo“ 

und „Il borsellino“ hinzugefügt (Vgl. Brioni (2017) S. 179). 
241 FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2013). 18.09.2022. 
242 FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2011). 18.09.2022. 
243 Vgl. BRIONI (2017). 
244 FAZEL (2017) S. 66f. 



59         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Der vierte Teil von Lontano da Mogadiscio bildet das Somalia während des Krieges ab, 

wie anhand dieses Textbeispieles deutlich wird. Dieser Abschnitt steht in starkem Kon-

trast zum ersten Abschnitt, der ein utopisches Somalia von früher, vor dem Krieg, ima-

giniert. Es wird ähnlich wie in einem Märchen beschrieben: „Il mio Paese un tempo era 

il paese delle favole. Il paese nel quale ogni bambino vorrebbe crescere e giocare. C’era 

il vecchio cantastorie […]. C’erano immensi campo di granturco dove giocare a nascon-

dino.”245. Die Wiederholungen der Imperfektformen c’era und c’erano verstärken das 

Märchenhafte und das Vergangene gleichermaßen.246 Der zitierte Textausschnitt „I 

cammellieri“ beginnt auf ähnliche Weise. Die Herkunft der Großeltern und deren freu-

dige Kindheit unter wohlhabenden Verhältnissen werden im Imperfekt beschrieben. 

Unmittelbar darauf folgen sachliche und statistische Informationen über das Nomaden-

tum und es wird ein Vergleich zu Italien gezogen, damit der/die (westliche247) LeserIn 

eine direkte Vorstellung von den beschriebenen Verhältnissen bekommt. Gleich im An-

schluss wird das eigentliche Thema des vierten Abschnittes zur Sprache gebracht: der 

Krieg und die Leidtragenden. Der Kontrast zum märchenhaft imaginierten Somalia 

wird sichtbar. Der vecchio cantastorie aus dem ersten Kapitel ist nun ein alter Nomade, 

den der Krieg sichtlich gezeichnet hat, und der nun das kollektive Gedächtnis der So-

malierInnen wiedergibt („La sua voce è la nostra memoria storica“). Dabei zieht er ei-

nen Vergleich zwischen der Physis der Männer, Frauen und Kinder vor und nach dem 

Krieg. Deutlich wird dabei der bittere Realismus248 sowie die persönliche und doku-

mentarisch-sachliche Erzählweise von Fazel, in der eine individuelle Erinnerung stell-

vertretend für ein Kollektiv wiedergegeben wird. Durch diesen Augenzeugenbericht 

geht sie über das Genre der Autobiografie hinaus, da die Erfahrungen des Krieges nun 

keine rein subjektiven Wahrnehmungen mehr darstellen, sondern ihre eigenen Erinne-

rungen untermauern bzw. erweitern. 

Müller-Funk definiert das Genre der Autobiografie wie folgt: 

Eine Autobiographie ist nicht nur eine Biographie, die man selbst geschrieben hat, 

sondern sie ist ein subjektiver Erinnerungstext. Sie wird […] nicht ausschließlich 

nach ihrer faktischen Wahrheit beurteilt, […] sondern nach ihrer literarischen und 

psychologisch-anthropologischen subjektiven Qualität. Ihre Referenz zu den Er-

eignissen ist ambivalent: die Arbeit der subjektiven Erinnerung ist […] unzuverläs-

sig, gerade weil sie oft schmerzlich ist.249 

                                                
245 FAZEL (2017) S. 5. 
246 Vgl. CEOLA (2011) S. 245f. 
247 Vermutlich westlich, da das Buch in Italien und später in England veröffentlicht wurde.  
248 Vgl. BRIONI (2017) S. 177. 
249 MÜLLER-FUNK (2002) S. 131. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         60 

Auf die Unzuverlässigkeit des Erzählers bzw. seines Erinnerungsvermögens gehen auch 

Basseler und Birke ein. So werden in Erinnerungen immer subjektive Wahrnehmungen 

wiedergegeben und es wird eine subjektive Wertung impliziert. Die Glaubwürdigkeit 

des Erzählers kann auch aufgrund der großen Zeitspanne zwischen dem Erinnerten 

und dem Zeitpunkt des Erinnerns leiden. Eingeständnisse von Erinnerungslücken, Se-

lektion von Erinnerungen oder Parteilichkeit bieten Raum für Zweifel an der Erinne-

rungshaftigkeit des Erzählten.250 Fazel selbst hegte hinsichtlich ihrer eigenen Erinne-

rungshaftigkeit Zweifel, wie sie in dieser Textpassage erläutert: 

Per ventidue lunghi anni ho sperato che la guerra cessasse e che tutto riprendesse 

a fiorire. Nei momenti più bui mi sono addirittura chiesta se Mogadiscio, la città 

dove sono nata, cresciuta, sposata, diventata madre fosse realmente esistita, op-

pure se fosse la memoria a tradirmi. 

In cerca di conferme, ho viaggiato molto, non solo fisicamente ma anche in maniera 

virtuale. […] ho incessantemente tentato di localizzare familiari, vecchi amici, co-

noscenti e compagni di scuola. Non mi fidavo più della mia memoria, avevo bisogno 

di sentire gli altri; volevo ritrovare nomi, volti e parole… le loro parole, i loro ri-

cordi.251 

Aufgrund ihrer subjektiven Erlebnisse und tiefen Verbundenheit zu ihrer alten Heimat, 

die im starken Kontrast zur aktuellen Situation Somalias, das sich im Krieg befindet, 

steht, hegte sie Zweifel an ihrem Gedächtnis. Die Zuverlässigkeit ihrer eigenen Erinne-

rungen konnte sie jedoch durch die Erzählungen und Erinnerungen ihrer Bekannten 

und Familienangehörigen, die in aller Welt verstreut leben, wiederherstellen. An dieser 

Stelle wird die Bedeutung des sozialen Umfeldes bzw. die soziale Dimension einer Er-

innerungskultur erkennbar (siehe Abschnitt 3.1.1.). Fazel selbst verdeutlicht, dass 

durch die regelmäßige Kommunikation mit ihrer Familie und ihren Freunden Erinne-

rungen wiederbelebt werden bzw. ein kollektives Gedächtnis gebildet wird: 

In queste nostre adunate scatta in noi il desiderio di parlare per ore nella nostra 

lingua, di ricordare ognuno cose diverse, perfino il sapore dei cibi. 

Così poi finiamo per cucinare i nostri piatti tradizionali. Facciamo il punto sulla si-

tuazione su altri amici che non vediamo da anni. In pratica, ci aggiorniamo. Fanta-

stichiamo sul nostro ritorno… E ci chiediamo con dolore come si sia arrivati a que-

sto… Questi incontri per noi sono una immersione totale nella memoria, ci danno 

una carica che risveglia il nostro sentimento africano.252 

                                                
250 Vgl. BASSELER/ BIRKE (2005) S. 140f. 
251 FAZEL (2017) S. 154. 
252 FAZEL (2017) S. 76. 



61         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Das kollektive Gedächtnis der somalischen Gesellschaft wird also durch regelmäßige 

Kommunikation und Interaktion ständig fundiert und erweitert. Diese Gespräche schei-

nen eine verbindende und konsolidierende Wirkung auf die somalische Gemeinschaft 

der Diaspora auszuüben. Wiederkehrende Themen dieser Gespräche sind unter ande-

rem der italienische Kolonialismus und der daraus resultierende Bürgerkrieg in Soma-

lia: 

Ai tempi dell’Italia imperiale le navi che partivano per il Corno d’Africa erano cari-

che di uomini in cerca di avventura. Giovani pronti a esplorare giungle vergini e 

conquistare ragazze brune dai grandi occhi selvaggi. […] 

Le vie, le scuole, le chiese, le caserme, i monumenti, i negozi, i cinema, i ristoranti, i 

bar e gli alberghi avevano nomi come: Bar Impero, Bar Nazionale, La Croce del Sud, 

La Pergola, La Mediterranea, […] Cappuccetto Nero, Via Roma, Corso Italia […]. 

Questa piccola Italia che mi circondava, faceva della mia città una provincia ita-

liana. 

In questa Mogadiscio della mia infanzia il bianco era il colore predominante: le sa-

harina, i pantaloni, i nostri cappellini e i grembiulini della scuola, le tonache delle 

suore. 

Io sono vissuta in questo mondo. L’italiano è stata la prima lingua che ho studiato 

sui banchi di scuola, dalle filastrocche cantate all’asilo alle poesie del Pascoli nelle 

scuole superiori. Però, malgrado la padronanza della lingua e la familiarità del mo-

dello culturale che mi è stato impresso, già d’allora percepivo il fastidioso atteggia-

mento di velata superiorità che dominava.253 

In diesem Textbeispiel des ersten Abschnittes in Lontano da Mogadiscio, schildert Fazel 

die zivilisatorischen Bestrebungen der italienischen Kolonisatoren. Mit anderen Wor-

ten umreißt sie den von den Italienern kreierten und über Jahre bestehenden Mikro-

kosmos Mogadischus, der von Überlegenheit und Unterordnung der SomalierInnen ge-

prägt war. Fazel wuchs demzufolge mit der italienischen Kultur und Sprache auf. Als sie 

in den 70er Jahren jedoch nach Italien emigrierte, musste sie feststellen, dass die Itali-

enerInnen, mit denen sie sprach, nichts über Somalia wussten.254 Das Bild, das Fazel 

von Somalia im Jahr 1993 zeichnete, ist bis heute weitgehend gleich geblieben: „Oggi, 

1993, basta dire Mogadiscio e tutti pensano alla Somalia, stato africano dove c’è la 

guerra, i cadaveri per le strade, dove regna l’anarchia e i ragazzi di 15 anni portano in 

spalla il Kalashnikov; il paese dove si muore di fame.”255 Dabei war Mogadischu einst 

                                                
253 FAZEL (2017) S. 17f. 
254 Vgl. FAZEL (2017) S. 81. 
255 Ebd. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         62 

eine multikulturelle und weltgewandte Stadt, wie Fazel in ihrer Kurzgeschichte Muku-

laal veranschaulicht: 

Antiche moschee e la città vecchia dai vicoli stretti dove si intrecciavano culture e 

le genti provenienti dall’India, dalla Persia, dalla Malesia, dalla penisola arabica. 

Loro fondarono questa città millenaria, nella quale i dialetti si mescolavano alle 

abitudini e ai suoni dei quartieri. Ora soltanto una grande tristezza, vecchi ruderi e 

macerie hanno cancellato la struttura cosmopolita che era l’essenza di Mogadiscio. 

Una città che aveva conosciuto, già in tempi antichi, la globalizzazione basata sui 

comerci, sullo scambio infinito di idee, culture, lingue, religioni e nata come testi-

monianza di una multiculturalità di cui gli abitanti di Banaadir andavano fieri.256 

In „Mukulaal“ gibt Fazel die komplexe Geschichte Somalias beginnend mit dem Regime 

von Siad Barre und den nach sich ziehenden Konsequenzen wieder, um den LeserInnen 

zu erläutern woher der Protagonist Jamal seinen Spitznamen Mukulaal (ital. ‚gatto‘) hat. 

Die historischen Ereignisse haben einen direkten Einfluss auf seine Entwicklung. So ist 

er bspw. unter dem glorreichen Regime, das für infrastrukturelles und wirtschaftliches 

Wachstum verantwortlich war, äußerst stolz: „Era cresciuto nel periodo glorioso del 

regime. […] A quel tempo era fiero di essere somalo, soprattutto il 21 ottobre, anniver-

sario della revoluzione, quando gli stadi si riempivano di giovani idealisti.”257 Die nega-

tiven Konsequenzen von Barres Regime gehen mit dieser Erinnerung jedoch parallel 

einher: „Jamal aveva perso ogni speranza. Non riconosceva più la sua città natale.”258, 

„Gli avvenimenti legati alla caduta del regime, nel gennaio 1991, colsero di sorpresa 

tanti. La situazione generale sfuggì di mano facendo precipitare il paese nell’anar-

chia.”259 Fazel schildert daraufhin die Auswirkungen des Bürgerkrieges nach dem Zu-

sammenbruch des Regimes von Siad Barre sowie die missglückten Rettungsaktionen 

internationaler Organisationen. Im Unterschied zu Lontano da Mogadiscio erwähnt 

Fazel in „Mukulaal“ den in Somalia weit verbreiteten Drogenkonsum von Khat: 

Gli uomini, trasformati in ruminanti, masticano le foglie verdi e violi di bava se-

gnano gli angoli del mento. I denti sono neri, rotti e cariati. L’orgoglio del sorriso 

bianco, la fierezza del rummay260 tenuto tra i denti sono un ricordo del passato. Si 

rumina per dimenticare il proprio destino.261 

                                                
256 FAZEL (2010) S. 20f. 
257 FAZEL (2010) S. 14. 
258 Ebd. 
259 FAZEL (2010) S. 15. 
260 “Tenero arbusto usato per spazzolarsi i denti.” (FAZEL (2010) S. 22.) 
261 FAZEL (2010) S. 19. 



63         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Dieser Aspekt wird auch in Lontano da Mogadiscio erwähnt. So lässt die Wirkung der 

Khatblätter seine Konsumenten den Hunger und das Leid in Mogadischu vergessen262. 

Die Konsequenzen des kontinuierlichen Khat-Konsums werden in Nurrudin Farahs Ro-

man Nodi in allen Facetten beschrieben: generelle Antriebslosigkeit, Gestank, verfärbte 

Zähne, angeschwollene Wangen und weitere negative Auswirkungen auf die Gesund-

heit. 

Auch bei Fazel wird das (bewusste) Vergessen thematisiert: 

Questi ragazzini che non distinguono l’odore nauseabondo dal profumo di salse-

dine della città, non sanno come fosse una volta Mogadiscio. Non hanno mai visto 

nemmeno un semaforo e nessuno può raccontare loro la bella capitale di allora, 

perché gli abitanti che meglio la conoscevano sono fuggiti da molti anni. E quelli 

rimasti non serbano più ricordi, cancellati per sempre dalle nefandezze a cui hanno 

assistito.263 

Dieser Textausschnitt beinhaltet Überlegungen Fazels, wie die heutige Generation in 

den aktuell vorherrschenden anarchischen Zuständen in Mogadischu überleben kann. 

Fazel zufolge ist dies nur möglich, da sie nichts Anderes kennen und keinen Vergleich 

zu einem besseren Leben vor dem Krieg haben. Das Vergessen der Alten ist ein Schutz-

mechanismus, da das Erinnern eine Auseinandersetzung mit der Frage einer möglichen 

(Mit-)Schuld nach sich ziehen würde. 

Anhand des letzten Textbeispiels und jenem über den vecchio cantastorie264 ist außer-

dem das in Kapitel 4.1. erwähnte Konzept des Chronotopos sichtbar, welches die wech-

selseitige Beziehung von Raum und Zeit bezeichnet. So löst der Raum, Mogadischu bzw. 

Somalia, Erinnerungen aus, da Veränderungen festgestellt werden. Andererseits wur-

den jedoch auch teils erhebliche Veränderungen an den erinnerten Subjekten (den So-

malierInnen) festgestellt. Die erinnernde Fazel ist dem aktuellen Raum Somalias fremd-

geworden und umgekehrt. Sie würde unter den heutigen Bedingungen in Somalia nicht 

überleben können. 

Diese bewusst gewordenen Veränderungen können im erinnernden Ich starke Gefühle 

auslösen und zugleich eine identitätsstiftende Funktion erfüllen. In „Mukulaal“ werden 

bspw. die Auswirkungen der historischen Ereignisse auf die Gesellschaft dargestellt. 

Durch die schrecklichen Gegebenheiten sind die SomalierInnen einerseits abgestumpft 

was herumliegende Leichen betrifft, aber der Protagonist Jamal besitzt dennoch genug 

Empathie, um ein hilfloses Katzenjunges, das fast von anderen Kindern gesteinigt 

                                                
262 Vgl. Fazel (2017) S. 68. 
263 FAZEL (2010) S. 20. 
264 FAZEL (2017) S. 66f. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         64 

wurde, zu retten. In Lontano da Mogadiscio zeigt Fazel auf, dass die SomalierInnen der 

Diaspora dennoch ihre Sprache und die kulturellen Traditionen der Heimat in der Ferne 

aufrechterhalten und in gewisser Weise an den Erfahrungen des Krieges, des Kolonia-

lismus und der Diaspora gewachsen sind. 

Das folgende Textbeispiel zeigt eine Reise in die Vergangenheit auf, die ebenfalls eine 

identitätsstiftende Funktion besitzt. Es handelt sich dabei um eine kurze Episode als 

Fazel nach Jahren wieder nach Italien in ein kleines Dorf zurückgekehrt ist und Einkäufe 

bei einem Lebensmittelhändler tätigt. Sie ist jedoch misstrauischen Blicken ausgesetzt 

und wird von den DorfbewohnerInnen nicht einmal gegrüßt. Durch eine Erkenntnis 

bzw. eine Blitzlicht-Erinnerung reist sie zurück in die Vergangenheit: 

C’è come una mano invisibile che mi preme il torace, cerco di fare un grosso re-

spiro: “Sono di nuovo straniera!”, è il primo pensiero che mi affaccia nella mente, e 

so che debbo ricominciare tutto daccapo. 

La memoria improvvisamente mi porta indietro nel tempo. Autunno 1971: sono 

appena arrivata in Italia.265 

Diese Erkenntnis löst eine Reihe von Analepsen aus, kurze Erinnerungspassagen, in de-

nen Fazel zum ersten Mal in einer Boutique und beim Arzt war, sich an die winterlichen 

Temperaturen gewöhnte, das Dorf erkundete und sich dabei verirrte. Sie kommt zu 

dem Schluss: „questi ricordi mi danno coraggio; […] In questo nuovo quartiere inizio a 

conoscere le persone per nome e loro conoscono me; le mie radici cominciano a svilup-

parsi, sono una nonna e sono qui per rimanere.”266 In dem Wissen sich schon in der 

Vergangenheit erfolgreich in einem neuen Ort eingelebt zu haben, findet Fazel ihre 

Stärke wieder. Die anfänglich empfundene Schwäche („C’è come una mano invisibile 

che mi preme il torace”267) ist somit überwunden. Sie findet Kraft in ihren Erinnerun-

gen, um sich in der Gegenwart zu verorten. 

Das Konzept des erinnerten Körpers kann ebenfalls eine identitätsstiftende Funktion 

aufweisen. So können sich Erinnerungen am Körper manifestieren, wie in Kapitel 4.1. 

verdeutlicht wurde. Als Beispiel wurden hier Narben genannt. Das folgende Textbei-

spiel aus der Kurzgeschichte Badante zeigt noch ein anderes Beispiel auf: 

Mariam si ricorda di quando le sue mani erano lisce e morbide come il caramello. 

Dalla Somalia era giunta in Italia per lavoro alla fine degli anni settanta. Ai quei 

tempi nessuno la chiamava badante. Allora le poche donne che svolgevano questa 

professione erano eritree o somale. Le sue mani hanno pettinato fragili ciocche di 

                                                
265 FAZEL (2017) S. 141. 
266 FAZEL (2017) S. 143. 
267 FAZEL (2017) S. 141. 



65         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

capelli grigi che spuntano da crani segnati dall’evidente calvizie. Cucchiaio dopo 

cucchiaio, hanno imboccato stanche mascelle sdentate. Insaponato e lavato con 

cura corpi che hanno perso il vigore della giovinezza. […] Tutte queste donne ave-

vano un nome, e ora, una dopo l’altra, non ci sono più. […] In tutti questi anni, Ma-

riam aveva imparato a convivere con la morte. La sua fede religiosa l’aveva aiutata: 

a Lui apparteniamo e a Lui facciamo ritorno.268 

Die somalische Protagonistin Mariam war Teil der ersten großen Migrationsbewegung 

der 1960er Jahre (siehe S. 23). Die Nachrichten lösen in ihr Erinnerungen aus, als sie 

noch jünger und die Haut ihrer Hand noch faltenfrei war. Nachdem sie nach Italien emi-

grierte und anfing als Krankenpflegerin zu arbeiten, scheint sie mit ihren Händen stets 

die gleiche Arbeit ausgeführt zu haben: die Haare der zu Pflegenden gekämmt, sie ge-

füttert und ihre Körper gewaschen zu haben. Dabei stehen die physischen Aspekte der 

Alten im Vordergrund: die grauen, ausgedünnten Haare, die Glatzen, die zahnlosen 

Münder, die schwachen Körper. Im Laufe der Jahre sind viele der Alten gestorben und 

Mariams einzige Konstante ist ihr Glaube an Allah. So können neben Narben auch an-

dere Körpermerkmale, wie z. B. Falten oder graue Haare, Erinnerungen auslösen. 

Der Körper selbst kann aber auch ein Erinnerungsort im Sinne Noras sein, denn in ihm 

sind die Erinnerungen selbst abgespeichert: „Più cose nuove vengo a conoscere e più 

mi rendo conto che porto dentro di me un prezioso patrimonio culturale. Un pezzo di 

storia della Somalia che non si ripeterà più e che io, come i vecchi cantastorie africani, 

non mi stancherò mai di raccontare.”269 

Verschiedene olfaktorische Einflüsse können ebenfalls Erinnerungen auslösen, wie z. B. 

der Geruch von nasser Erde: „Il profumo di terra bagnata [della pioggia] era così forte 

da lasciare una traccia indelebile nell’archivio dei miei ricordi olfattivi. Le strade si al-

lagavano e per qualche giorno rimanevano pozzanghere nelle quali noi bambini face-

vamo galleggiare le nostre minuscole barchette di carta.”270 Und Erinnerungen können 

durchaus einen positiven Einfluss auf den Körper der Erinnernden ausüben: 

Il volto non più giovane di mia madre s’illumina al ricordo di quando era una gio-

vane nomade. […] Era straordinario vedere come questi ricordi la trasformavano. 

Sembrava che le sue cellule si risvegliassero da un lungo letargo. Sottovoce into-

nava una canzone e il suo vecchio corpo incominciava a muoversi lentamente con 

grazia seguendo il ritmo del Gabley-shimbir, la danza dell’uccello. Le sue braccia si 

alzavano per poi incrociarsi sopra la testa. Lei avvolta nel suo garbasaar colorato, 

                                                
268 FAZEL (2017) S. 148. 
269 FAZEL (2017) S. 49. 
270 Fazel (2017) S. 16.  



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         66 

sembrava un uccello che prendeva il volo. I suoi profondi occhi neri mi attiravano 

verso il suo mondo.271 

In diesem Textbeispiel erinnert sich Fazels Mutter, eine geborene Nomadin, an ihre 

Kindheit in der Wildnis. Dadurch blüht sie förmlich auf und ihr alter, müder Körper ver-

jüngt, bis sie schließlich zu tanzen beginnt. 

Umgekehrt können Erinnerungen jedoch auch einen negativen Einfluss auf den Körper 

der Erinnernden ausüben: „Io non riesco a dormire, i ricordi del passato affollano la mia 

mente, mi seguono come ombre quasi per proteggermi dalla realtà quotidiana che vivo 

attraverso la televisione. Ripercorro quei luoghi, ora distrutti, case ferite dalla guerra, 

abbondate.”272 In diesem Beispiel wird ersichtlich, dass unschöne Erinnerungen an die 

Zerstörung des Krieges die Erinnernde quälen und sie ihres Schlafes berauben. Trotz 

der physischen Distanz fühlt die Erinnernde das Leid ihrer in Somalia verbliebenen 

Landsleute.  

Neben olfaktorischen Reizen, wie sie anhand eines Textbeispiels aus Lontano da Moga-

discio aufgezeigt wurden, findet sich in der Kurzgeschichte „Villaggio globale“273 ein an-

derer Auslöser für Erinnerungen. In dieser Geschichte ist nämlich Essen, genauer gesagt 

Marillenmarmelade, verantwortlich für eine Reihe von Erinnerungen an die verstor-

bene Frau des Protagonisten Raymond: „Andava matto per la marmellata di albicocche. 

Un sapore che con gli anni aveva sempre associato a Monika. Ogni estate, Monika meti-

colosa, passava un’intera giornata a preparare la confettura, e riempiva i vasetti. La cu-

cina si riempiva del denso profumo di frutta e zucchero che bollivano lentamente.”274 

In weiterer Folge erinnert sich Raymond wieder an seinen langjährigen Traum einer 

Afrikareise, die er mit Monika jedoch nie realisieren konnte: „Raymond sognava l‘Africa 

da quando era bambino. […] Davanti a quel vuoto barattolo di marmellata, Raymond 

pensava proprio a questo.”275 In diesem Beispiel wirken gustatorische Reize als Erinne-

rungsauslöser. 

Aber auch einfache Gegenstände können sich als Archiv für Erinnerungen herausstel-

len, wie z. B. eine Schublade, in der die verschiedensten Erinnerungsstücke aufbewahrt 

werden. In Fazels Erinnerungsarchiv befindet sich auch ein kleiner lederner Geldbeutel, 

der starke Emotionen und Erinnerungen an ihre Mutter hervorruft: „Il cuoio, una volta 

giovane e brillante, ora è opaco e morbido al tatto. È coperto da tanti solchi come le 

rughe di un viso maturo. Queste linee sono la mappa geografica di una lunga storia a me 

                                                
271 FAZEL (2017) S. 39f. 
272 Fazel (2017) S. 73f.  

273 FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2010b). 18.09.2022. 
274 FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2010b). 18.09.2022. 
275 FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2010b). 18.09.2022. 



67         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

cara.”276 Erkennbar ist hier eine Verbindung von Zeit und Raum. Es folgen nun eine sehr 

detaillierte Beschreibung des Geldbeutels und dessen Verwendung. „Il contrasto tra il 

cuoio di colore nero e la fodera in stoffa blu mi trascina in questo oceano di memorie.”277 

Die rätselhafte Stickerei auf dem Geldbeutel repräsentiert eine Vielzahl an Erinnerun-

gen, die auf Fazel einströmen und die sie emotional zu belasten scheinen: „Sono in trap-

pola, sto nuotando nelle acque profonde dei tropici, attraversate da improvvise correnti 

fredde. Ho paura ad aprire gli occhi. La mia vita è impigliata, come il ricamo enigmatico 

del motivo ricamato sopra questo borsellino.“278 Über drei Absätze werden zahlreiche 

Bilder an eine Person hervorgerufen, die sich am Ende für den/die LeserIn als Fazels 

Mutter herausstellt: „Mi ha insegnato come andare avanti nella vita, ma a non dimenti-

care le mie tradizioni, la mia lingua e le mie radici. Questo piccolo borsellino lavorato 

artigianalmente è un pezzo di arte, apparteneva a mia madre.”279 Wieder scheint diese 

Erinnerung eine identitätsstiftende Funktion für Fazel zu haben, denn ihre Mutter hat 

ihr viele Eigenschaften beigebracht, die ihrem Leben eine Richtung gegeben haben. 

In Lontano da Mogadiscio kommen des Weiteren einige Erinnerungsorte nach Nora vor, 

wie z. B. der 1. Juli, der Tag der Unabhängigkeit, oder die somalische Flagge, die zum 

ersten Mal am 1. Juli 1960 geschwenkt wurde.280 Aber auch ein Foto kann einen Erin-

nerungsort darstellen, der jedoch nicht immer erwünscht sein muss: 

gli chiesi se avesse portato con sé qualche fotografia. Mi guardò come se venissi da 

un altro pianeta e cercando di controllare il tono della voce mi rispose: “Le ho di-

strutte tutte. A cosa servono le fotografie? Per soffrire ogni volta che le guardo?”, e 

aggiunse: “Sono già abbastanza i ricordi che mi porto dentro. Voglio chiudere con 

il passato.”281 

Dieses Textbeispiel gibt eine Unterhaltung zwischen Fazel und dem alten Familien-

freund Eugenio wieder, der keinerlei Fotos aufbewahrte, da er sich an Nichts erinnern 

möchte. Zu groß ist das erlittene Trauma des Krieges und des Verlustes. Hier wird der 

schmale Grat zwischen dem Erinnern und dem Vergessen erneut ersichtlich, nur, dass 

in diesem Fall die bewusste Entscheidung zu Vergessen getroffen wurde. 

In Lontano da Mogadiscio gibt es eine Vielzahl an positiven und negativen Erinnerun-

gen. Auffallend ist jedoch, dass antithetische Bilder vom früheren und heutigen Somalia 

sowie von Somalia und Europa gezeichnet werden. Das erinnerte Somalia erscheint als 

                                                
276 FAZEL (2017) S. 57. 
277 FAZEL (2017) S. 58. 
278 FAZEL (2017) S. 58. 
279 Ebd. 
280 Vgl. FAZEL (2017) S. 22. 
281 Fazel (2017) S. 76.  



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         68 

Utopie, es wird märchenhaft beschrieben und an manchen Stellen sogar personifi-

ziert.282 Das heutige Somalia wird hingegen als Dystopie beschrieben: „Poi, come in 

tutte le favole è arrivata la strega malefica che con un incantesimo ha portato: morte, 

carestia e distruzione.”283 Wer nun für diesen ‚Fluch‘ bzw. für die katastrophalen Zu-

stände verantwortlich ist, bleibt in dieser Textstelle offen. An anderer Stelle im Text 

findet sich jedoch klar formulierte Kritik: 

Io come cittadina italiana di origine somala, mi sento doppiamente presa in giro ai 

risultati ottenuti in questi lunghi anni di “cooperazione e aiuti alla Somalia”. Capi-

sco la rabbia dei contribuenti italiani nell’apprendere che le loro risorse, gestite 

per anni sotto l’ombrello della cooperazione, sono finite in progetti inutili, sprechi, 

tangenti e corruzione. […] Fiumi di miliardi sono stati spesi in Somalia, ma tutto ciò 

che è veramente rimasto dell’Italia sono: il caffè espresso, l’amore per gli spaghetti 

e la pizza napoletana.284 

Der Textstelle ist zu entnehmen, dass Kritik an den ehemaligen Kolonisatoren geübt 

wird, die die Entwicklung Somalias unter der Amministrazione fiduciaria in keiner 

ernsthaften und nachhaltigen Weise unterstützt haben. Viele Projekte und Vorhaben, 

wie z. B. die Errichtung von Unternehmen wie Gerbereien, Zucker-, Düngemittelfabri-

ken oder ein Bebauungsplan sowie ein Kanalsystem für Mogadischu, wurden zwar an-

gefangen, jedoch nie fertiggestellt. Durch die vorherrschende Korruption konnte sich in 

Somalia kein eigenständiges Wirtschaftssystem entwickeln.285 Die Folgen dieser Aus-

beutung gipfelten schließlich in totalem Chaos: dem Bürgerkrieg. Diesen beschreibt 

Fazel vor allem in ihrer Kurzgeschichte Mukulaal sehr bildhaft: 

A causa della disoccupazione, povertà e miseria dilagavano. La totale mancanza di 

servizi aveva raggiunto livelli cronici. L’energia elettrica, in molti quartieri della 

città, mancava per lunghe ore. Gli ospedali erano privi di medicine, di bende, di co-

tone, di siringhe, di anestetici. […] A Mogadiscio non c’era sicurezza già da tempo. 

La notte, banditi armati terrorizzavano gli abitanti piombando nelle abitazioni per 

rubare i soldi nascosti. A nulla valevano le grida e le invocazioni di aiuto; i vicini si 

guardavano bene dall’intervenire perché si rischiava di essere colpiti da una pal-

lottola.286 

                                                
282 Vgl. FAZEL (2017) S. 65f. 
283 FAZEL (2017) S. 91. 
284 FAZEL (2017) S. 82f. 
285 Vgl. ebd. 
286 FAZEL (2010) S. 15. 



69         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

So werden einerseits die zerstörte Stadt beschrieben und andererseits die Folgen für 

die EinwohnerInnen Mogadischus, die nun einer völlig neuen gesellschaftlichen Ord-

nung unterliegen: „Chiunque possedesse una pistola, un fucile, un Kalashnikov o un lan-

ciagranate, razziati dai depositi militari, diveniva il padrone della strada“287. In diesem 

zerrütteten Stadtbild taucht jedoch auch ein unversehrtes Monument auf: „L’Arco di 

Trionfo di coloniale memoria, […] Del tutto casualmente le bombe scellerate del con-

flitto civile non lo hanno ancora colpito.”288 Dieses Monument findet auch in Lontano da 

Mogadiscio Erwähnung, in einer Kindheitserinnerung, als Fazel mit ihrer Großmutter 

den dortigen Park besuchte: „Ci sono panchine di cemento sotto a questo imponente 

Arco di Trionfo costruito dagli italiani durante l’era fascista. Sinuose palme sono mosse 

da un mite venticello e pervinche viola e bianche danno colore. Bambini bianchi accom-

pagnati dalle loro tate giocano tranquilli intorno a me.”289 In dieser Erinnerung werden 

die Spuren der italienischen Kolonisatoren nur nebenbei erwähnt, da der Fokus auf der 

Großmutter, ihrer feinen, sauberen Kleidung, dem Weg in den Park, dem Wetter und 

dem Eis liegt, das Fazel genießt. Dennoch sind die Spuren des Kolonialismus in den sie 

umgebenden Monumenten und Gebäuden unverkennbar vorhanden. 

Zusammengefasst verwendet Fazel in Lontano da Mogadiscio eine direkte Sprache, die 

einen parataktischen Stil aufweist und auch somalische Wörter beinhaltet. Diese sind 

kursiv gesetzt und erschließen sich meist durch den Kontext bzw. werden sie direkt im 

Text erklärt. Dieser besondere Sprachgebrauch wird von der Autorin bewusst einge-

setzt, um einerseits ihre Verbundenheit zu Somalia zum Ausdruck zu bringen und um 

andererseits die italienische Sprache zu reformieren. Mit anderen Worten zeigt sie 

postkoloniale Bestrebungen das Italienische anderen Sprachen gegenüber empfänglich 

und das Somali auch in anderen kulturellen Kreisen lebendig zu machen.290 Laut Brioni 

ist das Werk Lontano da Mogadiscio imstande physische, politische und kulturelle 

Grenzen zu überschreiten und vorherrschende Überzeugungen zu untergraben. Der 

Roman leistet durch seinen bisher unbekannten Blickwinkel einen wesentlichen Bei-

trag zur italienischen bzw. europäischen literarischen Kultur. Fazel ist der Über-

zeugung, dass „ognuno di noi può contribuire in modo positivo alla propria comunità e 

che possiamo imparare tanto gli uni dagli altri.”291 Sie zeigt auf, dass die italienische 

bzw. die heutige Gesellschaft im Allgemeinen von Heterogenität und Transkulturalität 

geprägt ist. Jede/r kann, mit seiner/ihrer Bereitschaft, etwas Positives beitragen. Dieser 

                                                
287 FAZEL (2010) S. 16. 
288 FAZEL (2010) S. 20. 
289 FAZEL (2017) S. 9. 
290 Vgl. BRIONI (2017) S. 177f. 
291 FAZEL (2017) S. 32. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         70 

Ansatz verdeutlicht, dass Fazel über die bloße Konfrontation zwischen Kolonisa-

tor – Kolonisierte und über das einfache Verhältnis der Unterordnung hinausgeht. Viel-

mehr zeigt sie eine Komplexität auf, die auch ethische, politische und generationelle As-

pekte beinhaltet. Neben all diesen Texteigenschaften ist auch die von ihr gewählte Rolle 

als Zeitzeugin bzw. als außenstehende Erzählerin292 exemplarisch für die postkoloniale 

italienische Literatur.293 

5.2. Igiaba Scego 

Die italo-somalische Schriftstellerin Igiaba Scego wurde 1974 in Rom geboren, wo sie 

auch aufgewachsen ist. Ihre Eltern flüchteten Jahre zuvor, nach dem Staatsstreich von 

Siad Barre im Jahr 1969, von Mogadischu nach Rom. Trotzdem empfindet sie eine enge 

Verbundenheit zu Somalia und ihren dortigen Verwandten, bei denen sie als Elfjährige 

mehr als ein Jahr lebte. Nach dem Studium Lingue e letterature straniere hat Scego ein 

Doktorat in Pädagogik an der Universität Rom absolviert.294 Außerdem ist sie Mitglied 

des Internationalen Zentrums für Geisteswissenschaften und Sozialen Wandel an der 

Università Ca' Foscari in Venedig.295 

Scego ist auch als Journalistin für bspw. La Repubblica, Il manifesto, Internazionale und 

L’Unità tätig. Ihren ersten Roman La nomade che amava Alfred Hitchcook hat Scego im 

Jahr 2003 veröffentlicht.296 Danach folgten fast jährlich weitere Veröffentlichungen von 

Romanen bzw. Kurzgeschichten in Sammelbänden, die in Zusammenarbeit mit Schrift-

stellerInnen, wie z. B. Ingy Mubiayi und Laila Wadia, oder mit Kollektiven entstanden. 

Für ihre Werke erhielt sie bereits mehrere Preise und Auszeichnungen, wie bspw. den 

Premio Eks&Tra297 im Jahr 2003 für ihre Kurzgeschichte „Salsicce“. Weitere Kurzge-

schichten erzielten ebenfalls eine große Reichweite, da sie in diversen italienischen 

Zeitschriften veröffentlicht wurden. 

In ihren Werken widmet sich Scego Themen wie z. B. der Transkulturalität, der Identi-

tät, der Weiblichkeit und dem weiblichen Körper, der Mutter-Tochter-Beziehung, der 

afrikanischen bzw. somalischen Diaspora, dem Bürgerkrieg und dem Rassismus.298 

Charakteristisch für Scegos Werke sind die mehrsprachigen Ausdrücke und Zitate, z. B. 

                                                
292 Außenstehend im Sinne von zwischen den Kulturen stehend, fern von den tatsächlichen Ereignissen in 

Somalia. Es könnte auch so zu verstehen sein, dass sich Fazel im Dritten Raum befindet und neue Blick-
winkel eröffnet, um so eine Diskussion anzuregen. 

293 Vgl. COMBERIATI (2010) S. 95. 
294 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 185f. 
295 Vgl. BARONTINI (2019) Position 3495. 
296 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 186. 
297 Vgl. SCEGO (2003) S. 4. 
298 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 69–86. 



71         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

in Somali, Englisch oder im römischen Dialekt. Auffallend sind auch ihr umgangssprach-

licher Schreibstil und Ausdruck, der von Parataxen, Metaphern und zuweilen auch von 

vulgären Ausdrücken299 geprägt ist. 

Durch die beiden autobiografischen Romane La nomade che amava Alfred Hitchcook 

und La mia casa è dove sono erfahren LeserInnen sehr viel über die somalische Kultur 

und das Aufwachsen zwischen zwei Kulturen, zwei Ländern und verschiedenen Spra-

chen und den damit verbundenen Konflikten und Widersprüchen. 

Ihr erster Roman La nomade che amava Alfred Hitchcook ist im Rahmen einer interkul-

turellen Buchreihe für Kinder und Jugendliche im Sinnos Verlag im Jahr 2003 erschie-

nen. Der Roman ist autobiografisch geprägt und gibt Einblicke in die Lebensweise der 

NomadInnen in Somalia, was sich als Hauptintention des Werkes herausstellt. Der erste 

Teil besteht aus einem narrativen Text über das Mädchen Kadija, bei dem es sich mit 

großer Wahrscheinlichkeit um Scegos Mutter handelt, da sie denselben Namen trägt. 

Sie ist gezwungen ihr Leben als Nomadin aufzugeben und fortan in Mogadischu ein 

sesshaftes Leben zu führen. Die Unterschiede zwischen der Lebensweise als Nomadin 

und in der Stadt, die Beziehungen zu ihren Eltern, der Alltag in der Schule und der erste 

Kinobesuch werden thematisiert. Im zweiten Teil des Romans werden zahlreiche Infor-

mationen und Verweise gegeben, die zu einer Beschäftigung mit der somalischen Ge-

meinschaft und Kultur anregen. So erfolgen eine Einführung in die Geschichte des Lan-

des, die Sprache, die Geographie, die Religion, in typisch somalische Rezepte uvm. Au-

ßerdem werden Kontaktadressen zur somalischen Gemeinschaft in Italien gegeben.300 

Ihre Intention beschreibt Scego im Vorwort folgendermaßen: 

Infatti scoprii che la Somalia era un paese meraviglioso dove l’uomo poteva vivere 

in simbiosi con la natura. Adoravo (e adoro) la mia bella Roma, ma Mogadiscio mi 

ha dato l’opportunità di recuperare le mie radici e di ampliare il mio orizzonte cul-

turale. Inoltre sono contenta di far conoscere ai ragazzi/e italiani/e e non (e anche 

a tutti gli altri: insegnanti, operatori sociali, mediatori culturali o semplici lettori) 

un paese, la Somalia, che ha avuto tanta parte nella storia italiana. Il colonialismo è 

stata una delle più grandi tragedie per il continente africano, ma oggi non è giusto 

passare sotto silenzio i rapporti che sono intercorsi tra paesi colonizzatori e paesi 

colonizzati. Somalia e Italia hanno avuto molti legami ed è triste vedere oggi come 

                                                
299 Der vulgäre Sprachgebrauch ist der Autorin dieser Publikation in den Kurzgeschichten Salsicce und La 

strana notte di Vito Renica, leghista meridionale aufgefallen. 
300 Vgl. PANDOLFO, MICHELE (2011). 18.09.2022. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         72 

il corno d’Africa ha così poco spazio nei media italiani. Spero che questo libro possa 

colmare, nel suo piccolo, questa lacuna.301 

Scego fungiert offensichtlich als Kulturvermittlerin zwischen der somalischen und ita-

lienischen Gesellschaft. Pandolfo bezeichnet Igiaba Scego und die Schriftstellerin Cris-

tina Ali Farah gar als „portavoci della diaspora della comunità somala in Italia”302, nicht 

nur wegen ihrer literarischen Werke, sondern auch wegen ihres persönlichen Engage-

ments eine positive Veränderung in der Gesellschaft zu bewirken. Auch Comberiati ist 

dieser Ansicht und bezeichnet die beiden als Intellektuelle, die als Schriftstellerinnen 

der so genannten zweiten Generation eine große Verantwortung tragen. In ihren Wer-

ken behandeln sie eine Bandbreite an Themen, wie z. B. die Kolonialgeschichte sowie 

die postkoloniale und multikulturelle Gegenwart und deren unterschiedliche Aspekte. 

Eine Analyse von Scegos Werken öffnet neue Blickwinkel für die uns umgebende Ge-

genwart und trägt zu einem besseren Verständnis gegenwärtiger Zustände bei.303 

Scego gewährt ihren LeserInnen nicht nur Einblicke in ihre transkulturelle Lebens-

weise, in ihre Familiengeschichte, in ihre Kindheit und ihren persönlichen Werdegang, 

sondern auch einen Einblick in die italienische und somalische Gesellschaft. Ihre Ro-

mane und Kurzgeschichten sind nicht ausschließlich autobiografisch, vielmehr verar-

beitet Scego auch die Erfahrungen anderer ragazzi di seconda generazione. So ist bspw. 

in Zusammenarbeit mit Ingy Mubiayi das Buch Quando nasci è una roulette. Giovani 

figli di migranti si raccontano entstanden, das im Jahr 2007 veröffentlicht wurde. Es 

beinhaltet sieben Interviews mit jungen Frauen und Männer afrikanischer Herkunft, die 

in Rom geboren wurden und zwischen 15 und 30 Jahre alt sind. Mubiayi und Scego ha-

ben sie bei ihrer Tätigkeit als Kulturvermittlerinnen in Rom getroffen. Ihre Wahl be-

gründen die beiden Schriftstellerinnen damit, dass 

i primi a emigrare in Italia sono stati proprio gli africani. […] I ragazzi afro-italiani 

hanno ancora molti problemi. Sono presi di mira più di altri. Il colore della pelle, la 

religione […]. Le ragazze e i ragazzi intervistati sono stati per noi uno stimolo con-

tinuo: la loro simpatia, il loro coraggio, le loro mille parole ci hanno fatto capire un 

po’ meglio la situazione in cui vivono.304 

Die Interviews wurden in Form von Monologen wiedergegeben, um möglichst nahe an 

einer mündlichen Erzählweise (oralità) zu bleiben. Im Wesentlichen wird die multikul-

turelle Gesellschaft Roms sichtbar gemacht, ein Leben zwischen den Kulturen: „un mix 

                                                
301 SCEGO (2003) S. 9f. 
302 PANDOLFO, MICHELE (2011). 18.09.2022. 
303 Vgl. PANDOLFO, MICHELE (2011). 18.09.2022. 
304 MUBIAYI/ SCEGO (2007) S. 8. 



73         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

che questo Paese non può più ignorare“305. Thematisiert wurden bspw. die Schule, die 

Beziehungen zur eigenen Familie und zu Gleichaltrigen, Glaube bzw. Religion, Rassis-

mus und Zukunftsträume. Dabei haben Mubiayi und Scego bei ihren Gesprächspartne-

rInnen zwei Tendenzen ausgemacht: eine totale Ablehnung Italiens und zur gleichen 

Zeit eine totale Verschmelzung mit Italien.306 

Im Fall des 26-jährigen Italo-Somaliers Adil, der erste Interviewte in Quando nasci è 

una roulette, ist eine Mischung aus diesen beiden Tendenzen ersichtlich. Der politikin-

teressierte Student, der Journalist werden möchte, hat lediglich fragmentarische Erin-

nerungen an Somalia, die sich auf Fotos stützen. Er hat nur in seinen ersten vier Lebens-

jahren in Somalia gelebt und spricht daher auch kein Somali. Adil wuchs in Rom auf, 

spricht perfekt Italienisch und dennoch fühlt er sich auch nicht vollständig als Italiener, 

vielmehr als Europäer. Überdies beginnt er bei seiner Erzählung mit seinen Eltern: sein 

Vater, ein Schriftsteller, Universitätsprofessor, Intellektueller, ist Italiener; seine Mut-

ter, Sekretärin in der italienischen Botschaft in Mogadischu, ist Somalierin. Die beiden 

lernten sich in den 70er Jahren in Mogadischu kennen, als Adils Vater dort als Univer-

sitätsprofessor arbeitete: 

La Somalia per papà è stata una buona occasione e lui l’ha saputa cogliere. Il suo 

approccio al Paese era quello tipico da bianco colonialista, godereccio. Ma mio pa-

dre non era e non è razzista, per carità, anche se in lui era forte un senso di supe-

riorità latente, che lo portava a guardare tutti dall’alto in basso. A quell’epoca era 

normale.307 

Adil erwähnt in diesem Abschnitt kolonialistische Tendenzen seines italienischen Va-

ters, der jedoch keineswegs Rassist ist. Vielmehr handelte er wie es in den 70er Jahren 

üblich war. Seine Eltern sind fast 30 Jahre danach noch immer verheiratet und wohnen 

in Rom. Auffallend sind die Beschreibungen Mogadischus seiner Eltern: beiden geben 

das Bild einer weltoffenen Stadt wieder, in der der Islamismus das gesellschaftliche Le-

ben noch nicht einschränkte. Des Weiteren hegt Adil gemischte Gefühle gegenüber sei-

nen somalischen Verwandten bzw. somalischen Landsleuten. Er beschreibt sie insge-

samt als egoistisch und untätig: 

L’indolenza è un marchio di fabbrica: in Somalia c’è la guerra da 16 anni e ormai gli 

unici rapporti con l’Italia sono rapporti di tipo economico. Hanno bisogno che tu 

da qui li aiuti. Chiamano mia madre, non le chiedono neanche come sta, ma solo di 

                                                
305 MUBIAYI/ SCEGO (2007) S. 9. 
306 Vgl. MUBIAYI/ SCEGO (2007) S. 8. 
307 MUBIAYI/ SCEGO (2007) S. 12. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         74 

mandargli dei soldi. E lei lo fa regolarmente, dà una grossa mano. Loro sono rasse-

gnati al loro stato, sono quasi morti. […] Il rapporto umano è azzerato, contano solo 

i soldi.308 

Adil erzählt von einer Hass-Liebe, die seine Mutter gegenüber ihrer Herkunft hegt. Den-

noch schickt sie ihren Verwandten regelmäßig Geld, aus Schuldgefühlen und Verant-

wortungsgefühl. 

Die Verbundenheit zu den eigenen Wurzeln sowie die gemeinsame Geschichte von So-

malia und Italien sind konstante Themen bei somalisch-stämmigen Personen. Im Fol-

genden werden Erinnerungen in ausgewählten Romanen und Kurzgeschichten von Igi-

aba Scego herausgearbeitet, die diese Themen widerspiegeln und außerdem identitäts-

stiftende Funktionen aufweisen. 

5.2.1. Roma negata. Percorsi postcoloniali nella città 

Gemeinsam mit dem Fotografen Rino Bianchi veröffentlichte Igiaba Scego im Jahr 2014 

das Buch Roma negata. Percorsi postcoloniali nella città in der Reihe sessismoerazzi-

smo beim Ediesse Verlag in Rom. Bei dem Werk handelt es sich um eine narrative Reise 

durch Rom mit dem Ziel die kolonialgeschichtliche Vergangenheit Italiens aus der Ver-

gessenheit in das Gedächtnis der Menschen zurückzuholen und jenen Gehör zu ver-

schaffen, die aus den ehemaligen Kolonien in Afrika stammen. Die Schwarz-Weiß-Fotos 

von Rino Bianchi lichten ausgewählte Erinnerungsorte sowie die Erben dieser Vergan-

genheit ab und ergänzen den narrativen Text von Scego.309 

Bianchi und Scego drücken das Grundkonzept ihres Werkes folgendermaßen aus: 

Solo prendendosi in carico il passato si può costruire un paese davvero meticcio, 

un paese dove l’individuo venga valutato in quanto essere umano e non in quanto 

stereotipo. 

Volevamo partire dal Corno d’Africa, dall’umiliazione di quel colonialismo crudele 

e straccione, perché di fatto era in quel passato che annidava la xenofobia del pre-

sente. Si doveva disinnescare il meccanismo della violenza, del razzismo, per poter 

davvero sognare di essere felici. 

Dopotutto l’intero libro è costruito su questa stessa idea. Corpi che rivendicano una 

storia, un passato, una memoria. Corpi che vogliono giustizia. Corpi che sognano 

un’altra Italia più equa, giusta, nostra, antirazzista. Corpi che occupano con la loro 

dignità di persona i luoghi di quel colonialismo italiano dimenticato.310 

                                                
308 MUBIAYI/ SCEGO (2007) S. 15. 
309 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 211ff. 
310 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 125. 



75         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Bianchi und Scego setzen ihre Intentionen auf jeweils eigene Art, ikonisch bzw. narrativ, 

um. Jeder in Vergessenheit geratene Erinnerungsort wird minutiös in seinem Aussehen, 

seiner Geschichte und seinem symbolischen Charakter erörtert sowie infolgedessen 

mit einer oder mehreren Personen, die Teil dieser vergessenen Geschichte sind, porträ-

tiert. Mit Roma negata sollen sowohl das individuelle als auch das kollektive Gedächtnis 

angeregt werden und es soll eine Verbindung der Gegenwart mit der Vergangenheit 

hergestellt werden.311 Das Gedächtnis, Erinnern, Vergessen, die Kolonialgeschichte, 

Migration, Ignoranz und Rassismus sind dabei die wesentlichen Themen. Scego zitiert 

den spanisch-amerikanischen Philosophen George Santayana: „Quelli che non sanno 

ricordare il passato sono condannati a ripeterlo”312 und beginnt somit ihren persönli-

chen und emotionalen Erinnerungsweg durch die Stadt Rom. So trägt das erste Kapitel 

den Titel „Inizio a camminare…“313 Ausgangspunkt ihres Weges und ihrer grundlegen-

den Überlegungen zum Gedächtnis stellt die Piazza di Porta Capena dar: 

L’impegno era la memoria. 

Che strana parola memoria. 

Si deve ricordare, ci vien detto spesso. Anche Santayana lo aveva ribadito in quella 

sua frase incorniciata. Ricordare, per non ripetere. Affinché non succeda più. Basta 

con i morti, i trucidati, gli assassinati. 

Basta con le torture, le violenze, gli stupri. 

Basta sottomettere i popoli, basta ricattarli. 

Tutto questo era memoria. 

Ma non tutte le memorie, lo stavo scoprendo con il tempo, avevano lo stesso trat-

tamento. C’erano memorie di serie B e serie C. Memorie che nessuno voleva ricor-

dare, perché troppo scomode, troppo vere.314 

Tatsächlich befand sich an dieser Piazza die Stele di Axum, eine Kriegsbeute Mussolinis 

aus Äthiopien. Der meterhohe Obelisk wurde erst im Jahr 2003 abgebaut, für einige 

Jahre zwischengelagert und schlussendlich an Äthiopien zurückgegeben. Nachfolgend 

wurden an Ort und Stelle zwei Säulen errichtet, die die Twin Towers repräsentieren 

und dem Anschlag vom 11. September gedenken. So lautet die Inschrift: „In ricordo 

delle vittime della strage di New York e Washington dell’11 Settembre 2001. La città di 

Roma per la pace contro ogni forma di terrorismo.”315 Scego bemängelt dabei, dass die 

                                                
311 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 212. 
312 BIANCHI; SCEGO (2014) S 14f. 
313 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 13. 
314 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 16f. 
315 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 15. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         76 

ItalienerInnen erneut ihrer eigenen Geschichte den Rücken zukehren, um anderen ge-

schichtlichen Ereignissen mehr Aufmerksamkeit zu schenken. Sie vermisst dort, wo so 

lange Zeit zu Unrecht geraubte Kriegsbeute verharrte, eine kleine Tafel, an der auch den 

Opfern des italienischen Kolonialismus gedacht wird. Dieses bewusste Vergessen bzw. 

Verdrängen der in Afrika begangenen Gräueltaten („Pensai ai campi di concentramento 

[…]. Pensai ai corpi decapitati, impiccati, violati.”316) und deren Konsequenzen („La vio-

lenza fascista aveva devastato l’Africa.“317) lösen in Scego starke Gefühle, wie Wut, Ent-

täuschung und Trauer, aus. Eine mögliche Erklärung für dieses bewusste Verdrängen 

der eigenen Taten ist für Scego der Mythos der „italiani brava gente“, der sich bis heute 

hält und in extremen Fällen sogar in der Glorifizierung des Kolonialismus gipfelt: „Ed 

ecco che parte il solito noioso ritornello del «siamo stati bravi, abbiamo costruito strade 

e ponti. Gli indigeni ci amavano«”.318 Ein Kehrreim der so jedoch nicht zutrifft: 

Ahi, colonialismo italiano ferita mai risanata, ferita mai ricucita, memoria obliata. 

Quel colonialismo italiano si fingeva buono (Il mito degli italiani brava gente era 

duro a morire nell’immaginario popolare), ma che aveva sterminato quanto e a 

volte più degli altri colonialismi.319 

Scego ruft in Roma negata Italien und in ihrem Resümee („Conclusioni“) auch Europa 

dazu auf Verantwortung gegenüber Afrika zu übernehmen, angesichts aktueller Zu-

stände und Ereignisse.320 Sie fordert Italien dazu auf sich mit der eigenen Vergangen-

heit kritisch auseinanderzusetzen und sich als eine multikulturelle Gesellschaft neu zu 

definieren. Nur dann ist es möglich Mechanismen der Manipulation und Ausbeutung 

sowie Vorurteile und Stereotype zu überwinden.321 Im Hinblick auf die Forschungsfra-

gen kann an dieser Stelle festgehalten werden, dass Scego das individuelle und folglich 

auch das kollektive Gedächtnis der ItalienerInnen bzw. EuropäerInnen anregen 

möchte. Sie selbst gibt teils ihre persönlichen Erinnerungen preis und repräsentiert an-

dererseits mit ihrem Vorhaben und ihren Erzählungen und kollektiven Erinnerungen 

eine ganze Gesellschaft. Mal die italienische, da sie in Rom aufgewachsen ist und sehr 

in der Stadt verwurzelt ist, mal die somalische bzw. die afrikanische, aufgrund ihrer 

Herkunft und Hautfarbe. Sie hat das klare Anliegen aktive Erinnerungsarbeit bzw. Auf-

                                                
316 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 19. 
317 Ebd. 
318 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 105. 
319 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 18. 
320 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 212. 
321 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 214. 



77         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

klärungsarbeit zu leisten: „Quanti conoscono l’apartheid italiano? Quanti se ne vergo-

gnano? Nessuno poi ha mai di fatto narrato la condizione femminile e lo sfruttamento 

dei minori.”322 

Vielfach wird in Roma negata die Ignoranz Italiens hinsichtlich des Kolonialismus dar-

gelegt. Als ein Beispiel führt Scego Indro Montanelli, den Gründer der Tageszeitung Il 

Giornale, an, der sich in einem Interview vor einem großen Publikum damit rühmte „di 

aver avuto in Africa orientale una moglie e disse a proposito: «Pare che avessi scelto 

bene… una bellissima ragazza bilena di dodici anni» E poi, dopo una pausa significativa, 

quasi istrionica, riprese il discorso con un certo compiacimento «Scusatemi… ma in 

Africa è un’altra cosa».323 Das Publikum reagierte, ohne diese Aussagen zu reflektieren, 

mit Lachen. Scego schreibt davon den Tränen nahe zu sein, denn sie findet keine Recht-

fertigung für derartige Aussagen und derartiges Benehmen, denn in Afrika war und ist 

es „keine andere Sache“ ein Mädchen von zwölf Jahren zur Frau zu nehmen und die Ehe 

mit einem Kind zu vollziehen. Am Beispiel Montanellis kommt die überhebliche und 

grausame Verhaltensweise der Kolonisatoren zum Vorschein. Aber auch die verdrehte 

Ansicht zu der im zitierten Kehrreim (S. 80) angesprochenen Liebe. Scego konkreti-

siert: 

Le prime a pagare per questa strana visione dell’amore sono state le donne. Infatti 

il parallelismo tra la terra da penetrare e le donne da possedere venne messo in 

atto quasi da subito. Le donne erano terra di conquista. Erano il bottino che lo Stato 

(sia quello unitario sia quello fascista) aveva promesso ai tanti soldati scalcinati 

dell’Italietta che si sognava impero. […] 

E ancora oggi donne originarie del Corno D’africa, nell’Italia del XXI secolo, sof-

frono per gli stereotipi sessisti e razzisti che l’Italia di allora ha messo in moto e 

non ha mai disinnescato. Lo so bene io. Importunata per strada migliaia di volte 

con epiteti come: faccetta nera, cioccolatino, negrettina, caffettino.324 

An diesem Textbeispiel wird ersichtlich, dass es sich bei Roma negata um eine Ich-Er-

zählung handelt, die nicht ausschließlich historische Fakten abhandelt, sondern auch 

persönliche Erfahrungen beinhaltet. Scegos Überlegungen sind an manchen Stellen mo-

nologartig und weisen Parataxen, Wiederholungen und Emphasen auf. Des Weiteren 

werden hier zwei für Scego sehr relevante Themen behandelt: der weibliche Körper 

und die Rolle der Frau. Die rassistischen und sexistischen Sprüche, denen auch die Au-

torin aufgrund ihrer Hautfarbe persönlich ausgesetzt ist, sind ein Zeichen dafür, dass in 

                                                
322 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 107. 
323 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 106. 
324 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 105f. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         78 

Italien wenig Aufklärungsarbeit stattgefunden hat. Scego merkt an: „È scomodo ammet-

tere che il razzismo di oggi ha forti radici in quello di ieri.”325 Dennoch haben andere 

große Nationen wie Deutschland, Großbritannien und Frankreich ihre Schuld hinsicht-

lich des Kolonialismus eingestanden. In Italien jedoch stellte sich folgender Zustand ein: 

„silenzio accompagnato da una buona dose di mistificazione”326. Ein Beispiel dafür stellt 

das Mausoleum dar, das im Jahr 2012 in Affile (Lazio) zu ehren Rodolfo Grazianis er-

richtet wurde. Einem nachgewiesenen Kriegsverbrecher, der u. a. in Äthiopien Giftgas 

gegen die Bevölkerung einsetzte und somit mit der Genfer Konvention brach. Nichts-

destotrotz verwendete der Bürgermeister von Affile, Ercole Viri, öffentliche Gelder, um 

dieses Monument mit der Aufschrift „Grazie e onore a Graziani“327 zu errichten. Scego 

fasst zusammen: „Una vergogna nazionale insomma. Un po‘ come se domani la Germa-

nia si svegliasse e dedicasse un monumento a Himmler o a Goebbels. Insomma un fatto 

praticamente inconcepibile.”328 Um die Tragweite dieses Skandals verständlich zu ma-

chen, stellt sie einen Vergleich von Graziani mit den deutschen Kriegsverbrechern Hein-

rich Himmler und Joseph Goebbels an. Es dauerte bis die Politik auf die Errichtung des 

Monuments reagierte und gegen Viri schließlich Ermittlungen wegen Verherrlichung 

des Faschismus eingeleitet wurden. Bis heute bleibt er dem Thema gegenüber unein-

sichtig und wurde in Affile trotzdem mehrmals als Bürgermeister wiedergewählt.329 Ein 

Umstand, der für Scego nicht nachvollziehbar ist. Sie selbst ist am 25. April 2013, dem 

Tag der Befreiung Italiens vom Faschismus, zum Mausoleum Grazianis gereist: 

Ancora oggi, al ricordo di quella giornata, di quel 25 Aprile 2013, sento dei brividi 

attraversare tutto il mio corpo. C’era qualcosa che ancora non mi era totalmente 

chiaro in quella faccenda… BRRRR… perché tanto freddo? Certa era nuvoloso, ma 

la gente aveva abbandonata giacche e giacchette per godersi il tepore finalmente 

primaverile. Possibile che stesse venendo solo a me quella strana febbre? Poi ho 

capito. Era tutta colpa del mausoleo, di quel Graziani. […] Ma in quel 25 Aprile sa-

pevo che avrei toccato con mano quell’orrore ed era quella consapevolezza di fatto 

a farmi sentire male.330 

Anhand dieser Analepse wird ersichtlich, dass die Erinnerung sowie das Monument an 

sich starke Gefühle in Scego auslösen. Sie demonstriert, dass dieses Mausoleum nicht 

nur ein simples Gebäude ist, sondern sie zeigt auch auf, welche Bedeutung in ihm steckt. 

                                                
325 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 107. 
326 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 108. 
327 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 122. 
328 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 117. 
329 Vgl. iltempo.it (2020) 18.09.2022. 
330 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 119. 



79         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Als sie auf ihrer Wanderung schließlich an dem Gebäude ankam, fällt ihr Fazit folgen-

dermaßen aus: 

Lo spiazzo, infatti, era fatto apposta per ospitare delle commemorazioni. C’erano 

persino delle toilettes. È lì che ho cominciato a ridere come una matta. Il monu-

mento con la scritta «Patria e onore a Graziani» e la struttura che ospitava i «cessi» 

erano di fatto identici. Edifici gemelli. Della serie: un cesso di monumento e un mo-

numento di cesso. Eh sì, il fascismo ha avuto sempre poca fantasia.331 

Sie zeigt die Ironie des Bauwerks auf, denn das Mausoleum zu Ehren Grazianis und das 

Toilettengebäude wurden identisch gebaut. 

Scego und Bianchi gehen in Roma negata verschiedene Erinnerungsorte ab und dekon-

struieren sie, wie z. B. die schon erwähnte Piazza di Porta Capena, die sich wie ein roter 

Faden durch das ganze Buch zieht und zu einem ‚Ort der Abwesenheit‘ wird. Genauer 

gesagt geht es um die Abwesenheit der Stele di Axum, eine Verbindung bzw. ein Beweis-

stück des gegen Äthiopien geführten Krieges. Anhand dieser Piazza wird auch ersicht-

lich, dass sich im Laufe der Zeit zwar der Raum bzw. der Erinnerungsort an sich geän-

dert hat, nicht jedoch die ihn umgebende Gesellschaft. 

Ein weiterer Erinnerungsort ist Il cinema Impero a Tor Pignattara, das 1983 geschlos-

sen wurde: „il cinema Impero degradato e solo ha la capacità di illuminare la storia e i 

suoi recessi segreti. La sua vista rimanda all’Eritrea e a quel legame disconosciuto.”332 

Das heruntergekommene ehemalige Kino stellt eine Verbindung zur Hauptstadt Erit-

reas, Asmara, dar, da italienische Kolonisatoren dort dasselbe Gebäude erbauen ließen. 

Es ist ein Beispiel dafür, dass die Kolonialmächte nachhaltige Spuren in ihren Kolonien 

hinterließen: „Più di trecento edifici tra case, palazzi pubblici, scuole, monumenti di in-

teresse, sono rimasti fino a noi per sottolineare come questo legame coloniale tra Eri-

trea e Italia c’è stato e non era qualcosa di passeggero.”333 Bis heute bekennt sich Italien 

nicht zu seinen ehemaligen Kolonien Eritrea und Somalia. Nachdem das Cinema Impero 

in Rom seine Türen schloss, wurde es zeitweise eine Anlaufstelle für Obdachlose, da-

runter viele aus Eritrea, die keinerlei Hilfe vom Staat Italien erhielten, da dieser sämtli-

che Verbindungen kappte. 

Weitere Erinnerungsorte im Sinne Noras stellen für Scego die Zahl 369 und der 3. Ok-

tober 2013 dar: 

                                                
331 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 121f. 
332 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 38. 
333 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 34. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         80 

L’oblio per me è legato ad un numero: 369. 

Questo è il numero delle vittime del naufragio del 3 ottobre 2013 nel canale di Si-

cilia, ad un miglio delle coste dell’isola di Lampedusa. 

Le vittime erano quasi per la totalità eritree. 369 tra donne, uomini e bambini. Una 

nazione, la sua meglio gioventù, una morte crudele e insensata.334 

Sono stati pochi i giornalisti ad aver colto questa relazione tra Italia ed Eritrea. E 

nessuno ha inchiodato l’Italia alle sue responsabilità storiche come ex paese colo-

nizzatore.335 

Sowohl die Medien als auch große Institutionen schwiegen zu den 369 ertrunkenen 

eritreischen Flüchtlingen vom 3. Oktober 2013. Ihre Körper wurden nicht einmal ge-

meinsam an einem Ort, sondern an verschiedenen Ort in der Gemeinde Agrigent in ano-

nymen Gräbern begraben. Dadurch ist es den Hinterbliebenen nicht einmal möglich an 

den richtigen Gräbern zu trauern. Sie wissen nicht einmal wo ihre verstorbenen Ver-

wandten begraben wurden. Scego meint dazu: „Un unico luogo avrebbe permesso 

all’Italia di riflettere e al regime eritreo di fare i conti con la sua spietatezza. Ma così non 

è stato.”336 Stattdessen wurde eine Gedenkfeier in Agrigent abgehalten, die Scego als 

Farce bezeichnete. Denn es wurden keine Angehörigen der Verstorbenen eingeladen, 

stattdessen aber der eritreische Botschafter in Italien, der jenem Regime angehört vor 

dem die Ertrunkenen geflohen sind. 

Scego und Bianchi zeigen mit Roma negata demnach auch aktuelle Probleme auf, die 

nicht nur Gewalt und Sexismus gegen Frauen, sondern MigrantInnen im Allgemeinen in 

Italien betreffen. So haben sie auch die Piazza dei Cinquecento analysiert, die sich ge-

genüber der Stazione Termini befindet. Dort stehen die Stele di Dogali und der Leone di 

Giuda, Kriegsbeute aus Dogali (Ägypten) und Addis Abeba (Äthiopien).337 Scego defi-

niert die Piazza dei Cinquecento neu, als einen Platz der MigrantInnen, an dem verschie-

dene Kulturen und Sprachen nebeneinander bestehen:338 

È questo il vero ombelico di Roma, quasi più del Colosseo, qui dove in una Babele 

folle le lingue si intrecciano e si contaminano con la lingua di Dante. E chi lo imma-

ginava che proprio questa piazza babilonia fosse legata alla storia del colonialismo 

italiano? Infatti i cinquecento citati nel nome della piazza sono i cinquecento caduti 

di Dogali. Non so bene quando l’ho scoperto. Forse l’ho sempre saputo. E forse an-

che per questo, per un caso fortuito della vita, è diventata la piazza dei somali, degli 

                                                
334 Ebd. 
335 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 36. 
336 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 38. 
337 Vgl. BIANCHI; SCEGO (2014) S. 61. 
338 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 215. 



81         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

eritrei, degli etiopi e anche di tutti gli altri migranti. Una piazza postcoloniale suo 

malgrado, quasi per caso.339 

Der Hauptbahnhof Roms, Stazione Termini, taucht oft in den Werken Scegos und auch 

in Fazels Lontano da Mogadiscio auf. Beide Autorinnen verbinden mit diesem Ort ein 

Heimatgefühl; Scego: „E poi Piazza dei Cinquecento, soprattutto per chi viene o è origi-

nario del Corno D’Africa, è un po’ come stare a Mogadiscio o Asmara.”340, Fazel: „Ovun-

que mi giro vedo volti somali.”341 

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Bianchi und Scego in Roma negata 

eine Vergangenheit rekonstruieren, die die Gegenwart nach wie vor kennzeichnet und 

die viele ItalienerInnen nicht kennen oder vergessen haben. Carotenuto beschreibt Bi-

anchis und Scegos Reise durch Rom als historisch, geografisch, interkulturell und emo-

tional. Scego entdeckt ihre Heimatstadt auf eine Art und Weise wieder, wie sie in noch 

keiner ihrer Werke ausgearbeitet wurde. Zusammen mit Bianchi hat sie verschiedene 

Erinnerungsorte beleuchtet und die Vergangenheit anhand bekannter Bilder, Gesichter, 

Orte, historischer, künstlerischer sowie literarischer Denkmäler342 aktiv in der Gegen-

wart verortet. Durch die Dekonstruktionen der in diesem Abschnitt genannten Erinne-

rungsorte wird deutlich, dass die italienische Gesellschaft, deren Identität immer noch 

stark von dem überholten Konzept der italiani brava gente geprägt ist, tatsächlich aber 

seit der Antike von Kreuzungen, Begegnungen und Mischungen von verschiedenen Kul-

turen, Sprachen und Wissen geprägt ist.343 

Bianchi und Scego haben ein postkoloniales Rom kartografiert und dabei urbane sowie 

nationale Grenzen ausgeweitet.344 Auf welche Art und Weise Igiaba Scego Erinnerungen 

in ihren Werken kartografiert wird im nächsten Abschnitt analysiert. 

5.2.2. Kartographie der Erinnerungen in „Il disegno” und La mia casa è 
dove sono 

Die Kurzgeschichte „Il disegno“ wurde im Jahr 2010 in der von Daniele Comberiati her-

ausgegebenen Anthologie Roma d’Abissinia. Cronache dai resti dall’Impero: Asmara, 

Mogadiscio, Addis Abeba veröffentlicht, in der auch Fazels Kurzgeschichte „Mukulaal“ 

                                                
339 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 68. 
340 Ebd. 
341 FAZEL (2017) S. 52. 
342 Als Beispiele zieht Scego bspw. Carducci, Pascoli, Matilde Serao, Salgari, D’Annunzio heran. (vgl. Carote-

nuto 2016, S. 212). 
343 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 216ff. 
344 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 215. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         82 

enthalten ist. Die Hauptthemen in „Il disegno“ sind die Familie, die Mutter-Tochter-Be-

ziehung und die Erinnerungen an Mogadischu. In einem Interview mit Comberiati er-

klärt Scego ihre Intention zu dem Werk: 

In questo momento sto lavorando molto su quest’idea di mappa della città: io la 

[Mogadiscio] ricordo come una città bellissima, ma penso che la memoria a volte 

porti a ricordare solo le cose più belle, soprattutto per città come Mogadiscio, che 

oggi non esistono più. Mogadiscio è una città che è morta e quando una città muore 

non ci sono più i monumenti, le strade che si ricordavano prima. Ora si chiama Mo-

gadiscio ma è qualcosa di completamente diverso: io non voglio più tornarci, pre-

ferisco ricordarla com’era prima. 

È chiaro che in questo caso il ricordo abbellisce la realtà, anche se devo ammettere 

che Mogadiscio era davvero una bella città […].345 

Erneut kommt dieses antithetische Bild von Somalia vor, in dem sich das erinnerte fun-

damental vom heutigen Somalia unterscheidet, in das die Schriftstellerin nicht zurück-

kehren möchte. Vielmehr genügt ihr die Erinnerung an das vergangene, schöne und 

friedliche Mogadischu ihrer Kindheit, in dem sie neben den vielen Autos auch Tiere, wie 

Ziegen und Gnus, sah. Scego hebt aber auch die einstige Weltoffenheit und Multikultur-

alität Mogadischus hervor. Eine wichtige Rolle spielt auch ihre große Familie, die müt-

terlicherseits als Nomaden in Somalia lebten. Von dieser Seite der Familie haben Scego 

vor allem die Naturverbundenheit und das Geschichtenerzählen geprägt. In Roma ne-

gata beschreibt die Autorin den Wert der Worte bzw. der Bedeutung von Erzählungen 

folgendermaßen: 

In Somalia tutti i nomadi sanno che il miglior antidoto all’ignoranza, a quella jahilia 

che ci vuole muti e sordi, è il racconto. Io, che per metà vengo da questa antica 

stirpe di nomadi e cantastorie, so quanto valore può avere una parola messa al po-

sto giusto. La storia va raccontata. Mille e mille volte. Va raccontata dal punto di 

vista di chi ha subito, di chi è stato calpestato, di chi ha sofferto la fame e la sete. La 

visione dei vinti, dei sopravvissuti, di chi ha combattuto per la sua libertà. Solo rac-

contando, solo mettendo in fila fatti, sensazioni, emozioni possiamo davvero far-

cela. Solo così le narrazioni tossiche che ci avvelenano la vita ci possono abbando-

nare.346 

Die Erzählungen, die sowohl Fakten als auch Emotionen beinhalten, können gewisser-

maßen als Augenzeugenberichte fungieren und diejenigen, die zuhören von der Wahr-

heit überzeugen. Schlussendlich werden unwahre Gegebenheiten ausgemerzt, wie in 

                                                
345 COMBERIATI (2009) S. 80. 
346 BIANCHI; SCEGO (2014) S. 128. 



83         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Scegos Geschichten, die einen neuen Blickwinkel auf den italienischen Kolonialismus 

ermöglichen und die Tragweite der aus ihm entstandenen Konsequenzen. 

Durch das Geschichtenerzählen fand sie außerdem als junges Mädchen Anschluss in der 

Schule, wie sie in La mia casa è dove sono erläutert. So hat ihre Mutter oft Geschichten 

von Somalia erzählt, wodurch nicht nur ein Bewusstsein für ihre somalischen Wurzeln 

entstand, sondern auch ihre Leidenschaft für das Lesen. Motiviert durch ihre Lehrerin, 

begann Scego ihren Klassenkameraden die Geschichten ihrer Mutter zu erzählen. Somit 

erhielt sie nicht nur die Gelegenheit sich persönlich auszudrücken, sondern konnte 

auch eine Verbindung mit ihrem sozialen Umfeld herstellen: „capii per la prima volta 

che le parole hanno una forza incredibile e che chi parla (o scrive) bene avrà più chance 

di non restare da solo“347. Diese Botschaft, dass mündliche und verschriftlichte Erzäh-

lungen Brücken zu den Mitmenschen aufbaut, vermittelt Scego nach wie vor. 

Das zentrale Vorhaben der Familie in „Il disegno“ ist das Zeichnen einer Karte von Mog-

adischu, die gleichzeitig den Titel repräsentiert. Auslöser für diesen Prozess war eine 

simple Frage: „Come si chiama il cimitero dov’è sepolta nonna Rachida?“348. Über die 

Antwort sind sich die Protagonistin, deren Name in der Ich-Erzählung unerwähnt 

bleibt, und ihre Familie nicht einig: 

Ali Tessile [il cugino] ha uno sguardo diverso negli occhi. Sembra più giovane. È lui 

a dare il via:– Naturalmente dobbiamo cominciare da Mala al Mukarama –. 

– Sì – dice mamma – Maka al Mukarama –. Anche lei ha uno sguardo diverso negli 

occhi. 

[…] Maka, Mecca. Mukarama, la favorita. […] Peró per i somali Maka al Mukarama 

era anche la colonna vertebrale di Mogadiscio. Era una strada lunga che attraver-

sava tutta la città, l’arteria.349 

Diese Textstelle verdeutlicht, dass das Anfertigen der Karte etwas in der Familie auslöst 

(„ha uno sguardo diverso negli occhi“), nämlich eine Reihe von Erinnerungen und Ge-

fühlen. Sie beginnen mit eine der wichtigsten Straßen Mogadischus, der Maka al Muka-

rama. Diese wird als Arterie bezeichnet, als ob es sich bei der Stadt um einen lebenden 

Organismus handeln würde. Diese Straße löst bei der Protagonistin eine Reihe von Er-

innerungen an die zahlreichen Umzüge mit ihrer Mutter aus. Diese fanden innerhalb 

Mogadischus und Roms statt und waren nicht nur positiv behaftet. So erinnert sich die 

Protagonistin an die Kirche Trastevere in Rom, in dessen Nähe sich die Caritas befand, 

wo sie um Almosen baten. 

                                                
347 SCEGO (2012) S. 157. 
348 SCEGO (2010) S. 32. 
349 SCEGO (2010) S. 33. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         84 

Durch die Fortschritte bei der Kartographierung, fallen ihnen immer mehr Orte ein: 

Poi Ali Tessile comincia a gettare nomi alla rinfusa. Nomi, nomi, nomi. Indica gli 

spazi bianchi della carta da disegno e li amalgama, come le uova in un impasto, ai 

suoi ricordi. 

Ad ogni spazio bianco Ali Tessile lancia un urletto da donna. Quasi isterico. Quasi 

checca. E mamma annuisce ad ogni nome. Sorridendo sempre.350 

Hier wird nicht nur der für Scego charakteristische humorvolle Schreibstil (Parataxen, 

Bildhaftigkeit) deutlich, sondern auch die Gefühle, bspw. die Aufregung und die Freude, 

die die Familie bei der Kartographie Mogadischus erlebt. Unter den zahlreichen Erin-

nerungen findet sich auch der italienische Kolonialismus. Wie z. B. im folgenden Text-

ausschnitt, in Zusammenhang mit dem cinema Hamar: „Durante il colonialismo gli ita-

liani non facevano entrare noi somali. Ah, ce l’avevano con noi perché ci siamo rifiutati 

di fare il loro merdoso saluto fascista. Siamo stati gli unici dell’Africa orientale. Persone 

inutili i fascisti.”351 So durften SomalierInnen dieses Kino nicht betreten, da es ihnen 

von den italienischen Kolonisatoren verboten wurde, nicht nur weil Apartheid 

herrschte, sondern auch, weil sie den faschistischen Gruß verweigerten. 

Im Laufe der Erzählung „Il disegno“ drückt die Protagonistin ihre Sehnsucht aus, eines 

Tages mit ihrem Sohn Andrea nach Mogadischu zu reisen, was jedoch erst möglich sein 

wird, wenn Frieden in die kriegsgebeutelte Stadt einkehrt. Um die Karte fertig zu stel-

len, sind zahlreiche Familienmitglieder hinzugekommen, um zu helfen. Sie teilen die 

Stadt nun thematisch und farblich in folgende Kategorien auf: Schulen, Kinos, Kranken-

häuser, Friedhöfe, Sehenswürdigkeiten, Botschaften, Gefängnisse, uvm. Die Protagonis-

tin ist für Restaurants zuständig, wobei sie es sich nie leisten konnte, eines zu besuchen. 

Dennoch kann sie viele Restaurants und Cafés aufzählen, die sich bemerkenswerter-

weise mit jenen aus Fazels Erinnerungen decken (siehe S. 64f.): „C‘era la Pergola vicino 

all’ambasciata americana, il Cappuccetto Nero dove si ritrovavano gli italiani da sempre 

anche dopo aver perso le colonie, il bar Fiat, la Croce del Sud, il Caffè Nazionale, la Luc-

ciola, l’hotel Juba e l’Azan vicino alla casa d’Italia.”352 Viel besser erinnert sich die Pro-

tagonistin jedoch an Krankenhäuser: „Agli ospedali ero andata, c’è sempre qualcuno che 

finisce all’ospedale. C’era il Rava, un vecchio ospedale per italiani ricchi, il Forlanini 

dove si curava i tubercolosi, l’ospedale Beenadir solo per le donne, costruito dai cinesi 

e con un personale di suore italiano, il Diqfer dove mi hanno operato al piede.”353 Am 

Beispiel der Restaurants und Krankenhäuser wird der Einfluss der italienischen Kolo-

nisatoren deutlich, die nicht nur das architektonische Bild, sondern auch das kulturelle 

                                                
350 SCEGO (2010) S. 35. 
351 Ebd. 
352 SCEGO (2010) S. 38. 
353 Ebd. 



85         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

und gesellschaftliche Leben in Mogadischu wesentlich und vor allem nachhaltig geprägt 

haben: „Lì l’Italia stava dappertutto nei nomi delle vie, nei volti di meticci non accettati. 

E l’Italia non sapeva di questo, non sapeva delle nostre vie con i loro nomi, dei nostri 

meticci con il loro sangue.”354 

Diese Karte von Mogadischu repräsentiert die Wurzeln bzw. die Herkunft der Protago-

nistin und veranschaulicht die zahlreichen Erinnerungen an eine Stadt, die in dieser 

Weise jedoch nicht mehr existiert. Sie existiert nur noch in den Erinnerungen der So-

malierInnen der Diaspora. 

Eine Karte von einem Ort oder einer Stadt anzufertigen, stellt einen konstruktiven Akt 

dar, der aus verschiedenen Gründen erfolgen kann: aus Kreativität, aus Ordnung und 

Organisation, aber auch um sich selbst bzw. die eigene Identität zu verorten.355 In „Il 

disegno“ und La mia casa è dove sono erfüllt das Erstellen einer Karte von Mogadischu 

eine identitätsstiftende Wirkung und es stimuliert zudem die individuellen und kol-

lektiven Erinnerungen einer Familie. Die Kurzgeschichte „Il disegno“ bildet gewisser-

maßen das Grundgerüst für den autobiografischen Roman La mia casa è dove sono, der 

erstmals im Jahr 2010 bei Rizzoli erschienen ist. Die Kurzgeschichte findet bereits im 

Titel und der Struktur des ersten Kapitels Eingang: „Il disegno ovvero la terra che non 

c’è“356. In dem Roman, der in etwa die ersten zwanzig Lebensjahre der Autorin umfasst, 

arbeitet Scego ihre eigene Familiengeschichte auf sowie ihre persönlichen Erfahrungen 

mit den Schwierigkeiten in der neuen Heimat, dem Heranwachsen, dem Getrenntsein 

ihrer Mutter, als diese aufgrund des Bürgerkrieges über mehrere Jahre in Mogadischu 

verharren musste und sogar eine Zeit lang verschollen war, uvm. 

Grundsätzlich, so fasst Benini zusammen, repräsentiert La mia casa è dove sono eine 

Karte von zwei Orten, die miteinander verbunden sind: Rom und Mogadischu. Einer-

seits findet ein steter Wechsel zwischen individueller Erinnerung und Familienge-

schichte, zwischen autobiografischem Schreiben und mündlicher Erzählung statt. An-

dererseits findet ein Austausch zwischen ehemaligen Kolonisatoren und Kolonialisier-

ten, sowohl im wörtlichen als auch im existentiellen Sinn, statt. Wiederkehrende The-

men sind bspw. die Sehnsucht, die Ironie, die Identitätsfindung, die Transkulturalität 

und wiederum die Erinnerungen an die italienische Kolonialgeschichte und die Verges-

senheit, in die sie geraten sind.357 

                                                
354 Ebd. 
355 Vgl. BENINI, STEFANIA (2014) S. 477. 
356 Scego 2012: S. 11. 
357 Vgl. BENINI, STEFANIA (2014) S. 477. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         86 

Der Roman besteht aus acht Kapiteln, die charakterbildende Episoden ihres Lebens be-

inhalten. Sechs von acht Kapiteln tragen die Namen von Straßen, Orten oder Gebäuden 

in Rom358, die beide Identitäten der Autorin vereinen. Scego hat einen persönlichen Be-

zug zu jedem einzelnen dieser Orte, die äußerst vielseitig sind und von denen im Rah-

men dieser Publikation nur einige beispielhaft vorgestellt werden. 

Kapitel drei beschreibt einen der Lieblingsplätze Scegos: Piazza Santa Maria sopra Mi-

nerva. In der Mitte dieses Platzes, der unweit des Pantheons liegt, befindet sich L'ele-

fantino des Bildhauers Gian Lorenzo Bernini. Dieser Elefant, ein typisch afrikanisches 

Tier, trägt einen Obelisken auf dem Rücken, der ursprünglich aus Ägypten stammt.359 

Durch diesen Elefanten bekam die junge Autorin den Eindruck sich in Somalia zu befin-

den: "Allora Roma è in Somalia? O la Somalia si trova dentro Roma? Quell'elefantino 

africano nella città confondeva tutte le mie certezze."360 Der elefantino brachte sie 

zudem auf folgenden tiefgründigen Gedanken: 

Nel tempo ho scoperto che quell'elefantino ha lo stesso sguardo della mia mamma. 

Non può tornare, non può dissetare la sua angoscia. L'esule è una creatura a metà. 

Le radici sono state strappate, la vita è stata mutilata, la speranza è stata sventrata, 

il principio è stato separato, l’identità è stata spogliata. Sembra non esserci rimasto 

niente. Minacce, denti aguzzi, cattiveria. Ma poi c'è un lampo. Quello che ti cambia 

la prospettiva.361 

Scego findet, dass der Elefant den Blick eines Exilanten hat und daher dem Blick ihrer 

Mutter sehr ähnelt, die ein ähnliches Schicksal durchgemacht hat. Ihre Mutter ist No-

madin und daher daran gewöhnt keinen festen Wohnsitz zu haben. Als Exilantin aber 

ist sie seither gezwungen fern ihrer Heimat sesshaft zu leben, ein Thema, das auch in 

der Kurzgeschichte „Dismatria“ verarbeitet wird. Im übrigen Kapitel wird ein Einblick 

auf die Lebensweise in Somalia und den dortigen Traditionen gewährt. Die einzige 

schreckliche Erinnerung der Mutter an Somalia, nämlich an ihre Infibulation, bleibt 

nicht unerwähnt. Hier widmet sich Scego wieder einem Tabuthema, um Bewusstsein 

für die nach wie vor praktizierte weibliche Genitalverstümmelung zu schaffen. 

Ein weiteres relevantes Kapitel, wie auch in Roma negata, ist Stazione Termini. Der 

Bahnhof ist ein Ort der Ankunft und der Hoffnung sowie ein beliebter Treffpunkt für 

somalische Exilanten. Hier zeigt Scego auch die Veränderung des Raumes im Laufe der 

                                                
358 Teatro Sistina, Piazza Santa Maria sopra Minerva, La stele di Axum, Stazione Termini, Trastevere und Sta-

dio Olimpico (vgl. Scego 2012 S. 253). 
359 Vgl. SCEGO (2012) S. 57. 
360 SCEGO (2012) S. 59f.). 
361 SCEGO (2012) S. 60. 



87         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Zeit auf. So haben viele den Hauptbahnhof in den 70er und 80er Jahren gemieden, den-

noch hat er für viele eine besondere Bedeutung: "A Termini anche se tutto sembra dif-

ficile, anche se c’è qualcuno che soffre tremendamente (penso ai senza fissa dimora) si 

ha l’illusione che un treno di porterà via da tutti i dolori"362. Stazione Termini erinnert 

ihren Vater in diesem Textbeispiel zudem an die Zeit, als er das erste Mal mit sechzehn 

Jahren in Rom ankam. Außerdem vermittelt der Bahnhof vielen anderen geflohenen So-

malierInnen ein Heimatgefühl: "Allora Termini dava loro l‘impressione che Mogadiscio 

fosse dietro l‘angolo. Bastava prendere un treno e volare via lungo i binari di un so-

gno"363 (wie schon auf S. 84f. erwähnt). Sie beschreibt den Ort aber nicht nur auf posi-

tive Weise, sondern auch antithetisch: 

Termini ti voleva bene o ti disprezzava. Termini era una speranza, a anche l’apoca-

lisse. A Termini potevi ritrovare te stesso o perderti per sempre. Per molte persone 

della diaspora somala conoscere Roma non era la priorità. Che ci facevi con piazza 

di Spagna? E con Campo dei Fiori? Nessuna di queste zone sapeva coccolarti o 

schiaffeggiarti come la stazione Termini.364 

Der Bahnhof stellt nach wie vor einen Treffpunkt für viele unterschiedliche Kulturen 

dar, wie die dortigen Geschäfte und Migrationsgemeinschaften bezeugen.365 

Nicht weit von der Stazione Termini entfernt, befindet sich Piazza del Campidoglio. Die-

ser Platz wird deswegen von Scego erwähnt, weil dort im Jahr 2003 das Begräbnis von 

dreizehn im Mittelmeer verstorbenen Flüchtlingen abgehalten wurde. Scego beschreibt 

die Geschehnisse folgendermaßen: 

Era successa una tragedia. Un’imbarcazione era colata a picco. Una di quelle che 

solcavano il mar Mediterraneo in cerca di un approdo verso un futuro qualsiasi in 

terra d’Occidente. Chi prendeva quelle navi scappava da guerre, fame, carestia. 

Qualcuno cercava i suoi sogni. Qualcun altro era spinto da una forza difficile da 

spiegare in termini umani.366 

Das Ereignis fand in den Medien kaum Beachtung, wühlte die Autorin dafür umso mehr 

auf, die schockiert von der medialen Unberührtheit war. Weswegen die somalische Be-

völkerung in Rom durch Proteste erreichte, dass der damalige Bürgermeister Walter 

Veltroni für die Begräbniskosten für die dreizehn verstorbenen Flüchtlinge aufkam. 

                                                
362 SCEGO (2012) S. 97. 
363 SCEGO (2012) S. 103. 
364 Ebd. 
365 Vgl. SCEGO (2012) S. 106. 
366 SCEGO (2012) S. 99. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         88 

Dies wird erneut mit der kolonialen Vergangenheit und der eigentlich daraus resultie-

renden Verantwortung gegenüber Somalia begründet: 

Nessuno di noi voleva vedere quei corpi sepolti senza la lettura di una sura e senza 

il pianto di una donna. E per la prima volta dopo anni una comunità invisibile come 

la nostra ha puntato i piedi. Noi che non abbiamo mai chiesto nulla a questa Italia 

che ci ha colonizzato, quel giorno abbiamo urlato un diritto.367 

Anders als in der Kurzgeschichte „Il disegno“ wird in La mia casa è dove sono die Karte 

Mogadischus mit bunten Post-its erweitert, die für Scego wichtige Orte Roms repräsen-

tieren: „Non volevo un foglio di carta: volevo qualcosa di provvisorio e scomponibile. I 

post-it mi sembravano perfetti.”368 Mit diesen Post-its vervollständigte sie nicht nur die 

Karte Mogadischus, sondern auch ihre Erinnerungen und ihren persönlichen Werde-

gang. Ihr Vorhaben ist es beide Orte zu vereinen, da sie in beiden aufgewachsen ist und 

mit beiden gleichermaßen verbunden ist. Die austauschbaren Post-its passen zu ihrem 

Leben, das von zahlreichen Veränderungen geprägt ist: „E la mia mappa è lo specchio 

di questi anni cambiamenti. Non è una mappa coerente. È centro, ma anche periferia. È 

Roma, ma anche Mogadiscio. È Igiaba, ma siete anche voi.”369 Mit diesen Worten endet 

der Roman, der nun nicht nur zwei Städte miteinander verbindet, sondern auch die ita-

lophonen LeserInnen in ihre persönliche Geschichte miteinbezieht und sie damit auf 

eine kollektive Ebene hebt. 

Anhand von La mia casa è dove sono werden Ähnlichkeiten zu Roma negata sichtbar, in 

dem teilweise dieselben Erinnerungsorte, nur weniger autobiografisch, sondern viel-

mehr historisch fundiert aufgearbeitet werden. La mia casa è dove sono richtet sich pri-

mär an Jugendliche bzw. jene, die sich eingehender mit der somalischen Kultur und Ge-

schichte auseinandersetzen wollen. Der Aufbau ähnelt jenem ihres Romans La nomade 

che amava Alfred Hitchcock, d.h. nach der Erzählung im zweiten Teil des Buches finden 

sich ausführliche Informationen zur Geschichte Somalias, Informationen zur Autorin 

und ein ausführliches Interview mit ihr sowie didaktisches Material für ein besseres 

Textverständnis. Abschließend beinhaltet das Werk noch eine Übersicht zu diversen 

kritischen Themen, wie bspw. Migration und Integration, sowie Empfehlungen für so-

malische Musik, Literatur und Filme. 

Zusammengefasst kann festgehalten werden, dass Scegos Reisen durch Rom das Ziel 

haben, die Geschichte der Vergangenheit aus der Vergessenheit in die Gegenwart zu 

holen. Sie erstellt aus individuellen und kollektiven Erinnerungen der somalischen Ge-

sellschaft eine bewusste Gegenerinnerung zur westlichen Erinnerungsgemeinschaft, 

                                                
367 SCEGO (2012) S. 100. 
368 SCEGO (2012) S. 36. 
369 SCEGO (2012) S. 161. 



89         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

um so eine Änderung in der Gegenwart zu bewirken. Durch ihre transkulturelle Identi-

tät und ihre postkoloniale Haltung ist sie in der Lage in einem Dritten Raum bestimmte 

vergangene und gegenwärtige Begebenheiten im Sinne einer gleichberechtigten, trans-

kulturellen und gemeinschaftlicheren Zukunft neu zu definieren.370 

5.2.3. Erinnern und Vergessen in Scegos Kurzgeschichten 

Auch weitere Kurzgeschichten Scegos beinhalten einige auffallende Aspekte des Erin-

nerns, des Vergessens und des Postkolonialismus, von denen in diesem Abschnitt nun 

folgende analysiert werden: „Ethiopian volunteers register here!“ (2019), „Dismatria“ 

(2005) und „La strana notte di vito renica, leghista meridionale” (2004). 

„Ethiopian volunteers register here!“ ist im Jahr 2019 in der Anthologie Cronache dalla 

Polvere bei Bompiani-Giunti erschienen. Veröffentlicht wurde dieser mosaic novel371 

vom italienischen SchriftstellerInnenkollektiv Zoya Barontini, dem auch Igiaba Scego 

angehört. Er besteht aus unterschiedlichen Stücken verschiedener kultureller Stätten, 

die jedoch ein kollektives Ereignis und einen Zeitgeist wiedergeben: den italienischen 

Kolonialismus. Der Herausgeber Andreetto erklärt dies folgendermaßen: 

C’è una storia che il nostro paese ha sempre fatto finta di ignorare, una delle tante 

che si scontra e manda in frantumi la “storiella” degli “italiani brava gente”. Una 

storia fatta di sangue, polvere e fantasmi. Non potevo fare altro che smontare e 

rimontare. La tentazione era troppo forte, la struttura stessa del romanzo a mo-

saico la richiamava, avevo bisogno di pezzi. Li ho cercati ovunque, li ho chiesti a chi 

scrive per ragazzi e a chi scrive noir, li ho chiesti a chi scrive avventura e a chi po-

lizieschi, a chi storie personali e a chi fantascienza.372 

Erneut wird auch in diesem Werk aktiv Erinnerungsarbeit zur kolonialen Vergangen-

heit Italiens betrieben. Eine Vergangenheit, die die lokale Bevölkerung Äthiopiens und 

Somalias nicht vergessen haben, wie die persönlichen Erzählungen der AutorInnen im 

letzten Teil des Werkes belegen. Erzählungen, die an den Schrecken des Krieges und 

eine Ideologie der Überlegenheit erinnern. Die Protagonisten der einzelnen Textstücke 

sind italienische Soldaten, äthiopische Widerstandskämpfer, Kinder aber auch mysti-

sche Erscheinungen, wie Geister. So beinhaltet das gemeinschaftliche Werk auch eine 

                                                
370 Vgl. BENINI, STEFANIA (2014) S. 491f. 
371 Der Herausgeber Jadel Andreetto erklärt in einem Interview mit dem Verlag Bompiani-Giunti, dass es sich 

bei Cronache dalla polvere nicht um eine Sammlung von Erzählungen oder um einen Roman handelt, 

sondern um etwas Hybrides, das aus verschiedenen Teilen besteht. Nach jahrelangen Experimenten des 

kollektiven Schreibens ist schließlich dieser mosaic novel entstanden, wie ihn das Kollektiv nennt (vgl. 
Andreetto, Jadel (2019). 18.09.2022). 

372 ANDREETTO, JADEL (2019). 18.09.2022. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         90 

fantastische Ader mit der die afrikanische Landschaft des letzten Jahrhunderts noch in-

tensiver und dramatischer illustriert wird.373 

Welche Verbindung nun die italo-somalische Schriftstellerin Igiaba Scego zu Äthiopien 

hat, wird im letzten Teil von Cronache dalla Polvere erläutert. Das Bindeglied stellt ihr 

Großvater dar, der u. a. als Übersetzer für den berüchtigten Kriegsverbrecher Rodolfo 

Graziani während des Abessinienkrieges tätig war. Sie erläutert außerdem, dass der 

Kolonialismus ein präsentes Thema bei ihr zu Hause war bzw. ist. Scegos Vater „ha molti 

ricordi e per anni mi ha raccontato com’è stato vivere sotto il colonialismo italiano e 

quanto poi questo ha inciso sia sulla sua vita personale sia su quella del paese.“374 Seine 

Generation wurde de facto im eigenen Land versklavt. Auch ihre Mutter erzählte von 

ihren Onkeln, die „erano morti come Dubat, truppe coloniali, a fare da carne da macello 

per la sporca guerra degli italiani in Libia e in Etiopia.”375 Aus diesen Gründen ist der 

italienische Kolonialismus ein Thema mit dem sie sich aktiv beschäftigt. 

In „Ethiopian volunteers register here!“ gibt es zwei Handlungsstränge, die in unter-

schiedlichen Epochen stattfinden. Der Fokus der Erzählung liegt abwechselnd bei Mem-

none, einem äthiopischen König aus der griechischen Mythologie, und Reginald, einem 

afroamerikanischen Jugendlichen aus Harlem der 1930er Jahre. Memnone, ein „guer-

riero dalla pelle scura“376 wird im ersten Abschnitt als „Un osso duro“377 von seinem 

Gegner Achill, dem bekannten Krieger, beschrieben: „Aveva labbra carnose, piene, sua-

denti. Occhi vivaci, una barba rada che gli copriva le guance morbide, la sua pelle era 

seta, il naso disegnato dagli dèi. Corpo massiccio, ricci i capelli, di ferro la sua volontà e 

colmo di coraggio il suo petto…”378 Die Erscheinung eines starken, entschlossenen Krie-

gers, der aus dem „verdeggiante Etiopia“379 stammt und seinen Freund Hektor rächen 

möchte. Dabei unterstützt er gleichzeitig das trojanische Volk, das vom jahrelangen 

Krieg geschwächt ist, im Kampf gegen Achill: 

Da dieci anni una delle città più belle del Mediterraneo era solo vuoto e dispera-

zione. Terra brulla, nemmeno un fiore a rallegrare la vista dei pochi temerari vian-

danti. Niente commerci, niente balli, niente baci. Solo lutto e resistenza. Sandali af-

fossati nella sabbia, sangue e lame assassine. Le teste rotolavano, i corpi caracolla-

vano, le lacrime scorrevano sui visi afflitti dalla fame. 

                                                
373 Vgl. BARONTINI (2019) Position 3. 
374 BARONTINI (2019) Position 3508. 
375 BARONTINI (2019) Position 3520. 
376 BARONTINI (2019) Position 2695. 
377 Ebd. 
378 BARONTINI (2019) Position 2724. 
379 Ebd. 



91         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

A Troia tutto era razionato, il firmamento illuminato a giorno da frecce di fuoco e 

veleno e c’era chi si preparava alla fuga, pronto ad abbandonare tra le macerie il 

passato. […] Molti pensavano alla penisola lunga come un sandalo orientale, all’Ita-

lia, come a un possibile rifugio. “Andiamo nella terra dei latini, nella terra degli equi, 

e dei sanniti. Nella terra dei siracusani dove ci sono gole e montagne in cui nascon-

dersi dagli achei e città brulicanti di commerci dove farsi una vita.” […] Troia era 

perduta. Resistere era un suicidio380 

Die Beschreibung der kriegsgebeutelten Stadt Troja gleicht im Grunde der vom Bürger-

krieg gezeichneten Stadt Mogadischu, dessen umgebende Landschaft ebenso karg, 

trostlos und wüstenartig ist, wie in der Textstelle dargestellt. Der Krieg, der Tod und 

das Hungerleiden stellen Gründe für die Flucht nach Italien dar, weil es sicheres und 

friedliches Land ist, in dem ein besseres Leben möglich erscheint. Italien wird unter 

anderem als Zufluchtsland gewählt, weil dort bereits verschiedene Völker leben („la-

tini“, „equi“, „sanniti“, „siracusani“) und Handel betrieben werden kann. Insgesamt 

scheint das Leben dort besser und sicherer zu sein, als in der verlorenen Heimat, in der 

zu bleiben einem Selbstmord gleichkommen würde. Der Parallelismus zwischen den 

beiden Städten Troja und Mogadischu ist auffallend. Die fiktiven Verhältnisse einer 

Stadt aus der griechischen Mythologie könnten einen Perspektivenwechsel bei den Le-

serInnen auslösen bzw. zu einem besseren Verständnis für die realen Begebenheiten in 

Mogadischu und die Gründe eine Migration nach Italien bzw. Europa. 

Der zweite Abschnitt umreißt das Leben Reginalds, der gemeinsam mit seiner Familie 

ein einfaches, aber glückliches Leben in einem kleinen Appartement in Harlem, New 

York, führt. Es ist ein entbehrungsreiches Leben, weil die Familie das wenige Geld, das 

sie hat, als Unterstützung gegen die italienischen Invasoren nach Äthiopien schickt: 

Benito Mussolini… Quel pelato bolso e sgradevole aveva inquinato le loro vite un 

anno prima. Il padre, ancora adesso, ogni mattina se la prendeva con lui. In famiglia 

avevano fatto tanti sacrifici per mandare denaro agli etiopi che si stavano difen-

dendo dall’invasione italiana. 

Il padre di Reginald era arrabbiato, soprattutto con i giornali. “Tutti zitti contro le 

prepotenze di quel Mussolini.” Gli italiani si stavano prendendo la terra d’altri. La 

terra d’Etiopia. 

“Dei neri come noi” urlò la madre. 

“Dei neri come noi” ripeté la sorella. 

                                                
380 BARONTINI (2019) Position 2711–2724. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         92 

“Dei neri come noi” sbraitò il padre che aggiunse: “Harlem, la nera Harlem, non può 

lasciare sola l’Etiopia. Chi ha invaso loro, ha invaso anche noi.”381 

Dieser Textabschnitt verdeutlicht, dass Reginalds Familie zwar keiner äthiopischen 

Herkunft ist, aber aufgrund ihrer Hautfarbe dennoch Solidarität gegenüber Äthiopien 

empfindet. Aus diesem Grund hat die afroamerikanische Bevölkerung in Harlem aktiv 

Spenden gesammelt, um den Kampf gegen die italienischen Kolonisatoren zu finanzie-

ren. Einige waren sogar bereit nach Äthiopien zu reisen, um mitzukämpfen. Daher 

stammt auch der Titel der Kurzgeschichte „Ethiopian volunteers register here!“. Allen 

Bemühungen zum Trotz fiel Addis Abeba.382 

Die Verbindung zwischen den beiden Handlungssträngen bildet ein Comic, das Reginald 

bei einem Wettbewerb von einem neuen Jungen in der Nachbarschaft gewinnt: 

Era un libro a fumetti con belle tavole colorate di un nero denso come carbone. La 

storia raccontava le gesta di un etiope di nome Memnone, un guerriero che seppur 

sconfitto continuava la sua lotta dall’aldilà. Un eroe fantasma, nero come lui, riccio 

come lui. Se Memnone avesse gli occhiali sarebbe identico a me… Più o meno.383 

Die kursiven Textstellen in der Kurzgeschichte stellen die Gedanken Reginalds dar, der 

sich mit dem Protagonisten des Comics, Memnon, identifiziert und sich immer mehr in 

die Lektüre vertieft. Er idealisiert den äthiopischen König: „È così che un uomo deve 

essere”384. 

Schließlich beschließt auch Reginalds Vater mit ihm nach Äthiopien zu reisen, um dort 

zu kämpfen. Die Überfahrt der beiden über den Atlantik wird erneut durch eine Passage 

aus der griechischen Mythologie dargestellt: Aeneis und sein Sohn Ascanius werden auf 

ihrer Reise von den roten Vögeln des Memnon begleitet, die nun einen roten Faden 

durch die Erzählung bilden. Ein Zeichen dafür, dass Reginald Realität und Fiktion zu 

vermischen scheint. Die Ankunft in Afrika war nicht leicht für ihn, denn die dortige Um-

gebung unterscheidet sich drastisch von jener Harlems: „Non c’era neppure il suo 

sgabuzzino. Il suo libro. La sua curiosità. Solo il sole che inghiottiva la terra. Come erano 

arrivati lì in quel giallo giallo che abbacinava i sensi?”385 Reginald scheint geträumt zu 

haben, denn er befindet sich mit seinem Vater mitten im Kriegsgeschehen: „Sedevano 

l’uno accanto all’altro in una grotta. Ad aspettare che il bombardamento finisse. […] Non 

capiva. In che incubo era finito? Che fosse impazzito? Se colpiscono l’Etiopia colpiscono 

                                                
381 BARONTINI (2019) Position 2775. 
382 Vgl. SCOTT, WILLIAM R. (2018). 18.09.2022. 
383 Barontini (2019) Position 2800.  

384 BARONTINI (2019) Position 2830. 
385 BARONTINI (2019) Position 2865. 



93         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Harlem.”386 Reginald erkennt die Umgebung in der er sich befindet nicht, seine letzte 

Erinnerung ist jene an die roten Vögel des Memnon und das Comic, das ihm aus der 

Hand fällt. Der sumpfige Geruch des Schlamms, in dem er sich mit seinem Vater befin-

det, holt ihn in die Realität zurück: 

C’erano più di cento persone attorno a loro che avevano cercato rifugio dai bom-

bardamenti e dai gas che gli italiani usavano in Etiopia nonostante la convenzione 

di Ginevra. Donne, bambini, guerriglieri, àscari che avevano disertato e tre bianchi 

dalla barba rossa di henné e dallo sguardo vuoto. 

„Stanno dalla nostra parte. Odiano Benito Mussolini come noi. Sono abruzzesi.” 

Reginald era sempre più confuso. Che cos’era un abruzzese?387 

Reginald und sein Vater befinden sich mitten im Kampf in Äthiopien, gemeinsam mit 

Frauen, Kindern, Kämpfern, und auch desertierten Askaren sowie drei Italienern, die 

von den Gräueltaten des Krieges traumatisiert zu sein scheinen („dallo sguardo vuoto“). 

Reginald erinnert sich bis zu diesem Zeitpunkt an nichts mehr: „La sua vita era precipi-

tata in un mare d’oblio“. Dieses Vergessen könnte einen Schutzmechanismus des 15-

jährigen Reginalds darstellen. 

Im darauffolgenden Abschnitt der Geschichte vermischen sich erneut Fiktion und Rea-

lität in der Erzählung. Er beginnt mit dem Tod Achills durch Odysseus. Scego verwendet 

die weltbekannten Krieger des trojanischen Krieges erneut für einen Vergleich, da es 

im Laufe der Zeit immer wieder ähnliche Krieger geben wird: „I troiani non finiranno 

mai. Avremo altri nomi.“388 So auch hier: „Un altro Achille”389 war Ugo Galimberti, der 

gegen einen anderen Hektor kämpfte: „Ai piedi di Galimberti c’era il corpo di un’anziana 

con il velo bianco intriso di sangue e la pelle nera solcata da arabeschi turchesi. È dun-

que Ettore quella donna?”390 Achill verkörpert einen weiteren grausamen Kriegsver-

brecher Italiens, der unter Rodolfo Graziani die Bevölkerung Äthiopiens tötet. In der 

Erzählung stellt sich ihm ein junger Mann entgegen: 

„Mi chiamo Reginald. Sono di Harlem. La mia gang è quella del muretto. Siamo ta-

citurni. Ma siamo mille volte meglio degli York e dei Trask. E questa volta, Achille, 

vincerò io. Lascia che Ettore venga sepolto e vattene da questa terra.” 

La ruota del tempo girava e la storia si ripeteva. Achille e Memnone. Di nuovo sof-

ferenza e morte. 

Il semidio tifò per la sua sconfitta. 

                                                
386 BARONTINI (2019) Position 2865–2880. 
387 BARONTINI (2019) Position 2880. 
388 BARONTINI (2019) Position 2853. 
389 BARONTINI (2019) Position 2907. 
390 BARONTINI (2019) Position 2907–2920. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         94 

In alto gli uccelli continuavano a girare in tondo. Rossi come il sole infuocato prima 

che cali il buio.391 

Es ist Reginald, der als Personifikation Memnons gegen Achill kämpft und scheinbar 

gewinnt. Realität und Fiktion verschwimmen erneut. 

Im letzten Abschnitt befindet sich Reginald, wieder wie am Anfang der Geschichte, an 

seinem liebsten Leseplatz, der kleinen Abstellkammer, mit dem Comic über Memnon in 

seinen Händen. Als er die Abstellkammer für das Frühstück verlässt, wundert er sich, 

noch etwas verschlafen, über seine seltsamen Träume. Seine Mutter hat ein üppiges 

Frühstück zubereitet und umarmt ihn, als er bei Tisch erscheint: „M’hijo, devi smetterla 

di leggere i fumetti, ti faranno diventare medio loco“392. Eine gänzlich konträre Situation 

als am Anfang der Erzählung, da sie ihn dort zurechtgewiesen hatte: „Così rispetti tua 

madre? Arrivando tardi, quando tutti ormai abbiamo finito di mangiare? Ti sembra il 

modo di comportarsi?”393 Die Verwunderung Reginalds hält daher an: 

“Cos’è? C’è una festa per caso?” 

La madre lo abbracciò. “Sei tornato sano e salvo. Solo questo è importante.” 

Tornato da dove? 

Sua madre era sempre stata un po’ eccentrica, ma ora parlava per enigmi. 

“Tornato da dove?” Si guardò attorno con apprensione. “E poi, avete visto il mio 

fumetto? L’avevo messo lì sulla credenza…” 

Nessuno rispose. 

Il padre sorrideva soddisfatto sotto i baffi. “Mangia figliolo. Te lo sei meritato.”394 

Das Ende ist auch für die LeserInnen ein Rätsel, da nicht eindeutig klar ist, ob Reginald 

lediglich geträumt hat oder er tatsächlich gemeinsam mit seinem Vater in Äthiopien ge-

kämpft hat. Zumindest letzteres scheint durch die abschließenden Worte des Vaters 

plausibel zu sein, da dieser meint, Reginald hätte sich das üppige Frühstück seiner Mut-

ter verdient. Auch ihr freundliches Verhalten und die Aussage, dass sie froh über seine 

Rückkehr ist, unterstützen diese These. Demzufolge ist die kleine Abstellkammer, sein 

gewohnter Leseplatz, ein Rückzugsort für Reginald, in dem er sich wohl fühlt und seiner 

Realität entkommen kann. Dass er sein Comic nicht mehr findet und auch keine Ant-

worten auf seine Fragen erhält, könnte darauf hindeuten, dass die Familie über gewisse 

Vorkommnisse (die Kriegserfahrung) nicht spricht und Reginald das Comic auf der 

Reise nach bzw. in Äthiopien verloren hat. 

                                                
391 BARONTINI (2019) Position 2933. 
392 BARONTINI (2019) Position 2933. 
393 BARONTINI (2019) Position 2800–2808. 
394 BARONTINI (2019) Position 2933–2947. 



95         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Zusammenfassend sind in dieser Erzählung der Krieg, das Vergessen und das Träumen 

wesentliche Themen, die auf ein verdrängtes Trauma hindeuten. Der trojanische Krieg 

stellt eine Metapher für den Abessinienkrieg dar, wodurch verdeutlicht wird, dass „Me-

taphern als wirkmächtige Sprachbilder unsere Vorstellungen vom Sinn und Gang der 

Geschichte oder von ganz spezifischen historischen Erfahrungen prägen.“395 Scego hat 

in „Ethiopian volunteers register here!“ nicht nur die Geschichte Äthiopiens mit jener 

Somalias verknüpft, sondern auch einen neuen Aspekt hinzugefügt: die Solidarität und 

Einmischung der afroamerikanischen Bevölkerung Harlems in den Abessinienkrieg. 

Diese hat in den 30er Jahren selbst stark unter einer Wirtschaftskrise gelitten, aber den-

noch den Widerstand der Äthiopier gegen die italienischen Kolonisatoren unter-

stützt.396 

Die Kurzgeschichte „Dismatria“ wurde im Jahr 2005 in der Anthologie Pecore nere ver-

öffentlicht, die in Zusammenarbeit mit Ingy Mubiayi und Laila Wadia entstand. Darin 

greift Scego vor allem die Problematik einer ambivalenten Identität zwischen Italien 

und Somalia auf. Der Titel der Kurzgeschichte weist bereits auf die Thematik hin397: Das 

Präfix dis- zeigt eine Form der Trennung an, wie bspw. in disgiungere (dt. ‚trennen‘), 

bzw. hebt es noch häufiger die positive Bedeutung eines Wortes auf, wie bspw. in onore 

– disonore (dt. ‚Ehre – Unehre‘).398 „Dismatria“ scheint nun auf eine Art entzweite weib-

liche Heimat hinzudeuten, aber in einem ambivalenten Sinne. So besteht die Bindung 

der Protagonistin zum Heimatland Somalia über ihre Mutter und die Erzählung stellt 

die weiblichen Figuren, deren Heimatverlust sowie das Leben im erzwungenen Exil in 

den Mittelpunkt.399 

Wie bereits erwähnt sind komplexe und konfliktgeladene Figuren charakteristisch für 

die postkoloniale Literatur.400 Diese sind auch in Scegos Werken zu finden, wie die am-

bivalente Identität der Protagonistin in „Dismatria“ gleich in den ersten Zeilen der Er-

zählung verdeutlicht: „A Roma la gente corre sempre, a Mogadiscio la gente non corre 

mai. Io sono una via di mezzo tra Roma e Mogadiscio: cammino a passo sostenuto. Do 

l’impressione di correre, ma sempre camminando.”401 Die Protagonistin scheint eine 

                                                
395 ERLL (2017) S. 72. 
396 Vgl. SCOTT, WILLIAM R. (2018). 18.09.2022. 
397 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 74f. 
398 Vgl. TRECCANI vocabolario online (2021). 18.09.2022. 
399 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 74f. 
400 Vgl. COMBERIATI (2010) S. 78. 
401 SCEGO (2009) S. 5. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         96 

transkulturelle Identität zu besitzen. Scego stellt auch in dieser Kurzgeschichte umfas-

sende Überlegungen zur Identität, zum Verhältnis zur Stadt Rom, zu diversen Tabuthe-

men und zum Wert der Erinnerungen an.402 

Die Handlung der Erzählung umfasst einen Nachmittag bei der Mutter der Protagonis-

tin, deren Name nicht genannt wird, gemeinsam mit ihrer Freundin Angelique, einer 

Drag Queen, sowie ihrer Tante, ihren beiden Cousinen und ihrem kleinen Bruder. Mit 

der Drag Queen Angelique tritt das erste Tabuthema in Erscheinung, denn über Homo-

sexualität wird unter den SomalierInnen üblicherweise nicht gesprochen.403 Gleichzei-

tig verkörpert Angelique eine ambivalente Identität, die zwar nicht mehr dem Thema 

der Migration entspricht, aber zu einer weiterführenden Reflexion anregen kann. An-

gelique erfüllt noch eine weitere Funktion im Text, denn sie stellt die moralische Unter-

stützung der Protagonistin dar, die ihrer Familie, insbesondere ihrer Mutter, ihr Vorha-

ben in Rom sesshaft zu werden, beibringen möchte.404 Dies ist kein leichtes Vorhaben, 

da „eravamo in continua attesa di un ritorno alla madrepatria che probabilmente non 

ci sarebbe mai stato. Il nostro incubo si chiamava dismatria. […] Eravamo dei disma-

triati, qualcuno – forse per sempre – aveva tagliato il cordone ombelicale che ci legava 

alla nostra matria, alla Somalia.”405 Die mögliche Rückkehr in die Heimat, die von vielen 

SomalierInnen der Diaspora so sehnsüchtig erwartet wird, macht Gedanken an Sess-

haftigkeit in einem anderen Land als Somalia zu einem Tabuthema. Die Familie der Pro-

tagonistin hat es sich daher zur Gewohnheit gemacht nur aus ihren Koffern zu leben. 

Dies veranlasst die Protagonistin zu einer umfangreichen Aufzählung unterschiedlicher 

Arten von Koffern und deren Inhalt, wobei gleichzeitig die Charakterzüge ihrer Besit-

zerinnen, nämlich der Familienangehörigen, veranschaulicht werden: 

Mulki [la cugina], proprio la settimana prima, ne aveva comprata una di velluto 

color fucsia psichedelico. È che Mulki è appassionata di rock-pop e voleva ad ogni 

costo una valigia un po’ stravagante per ficcarci dentro la top of the best della sua 

immensa collezione di cd […].406 

Zia Sofia, la mamma di Mulki, per esempio aveva una bella valigia di pelle comprata 

a Lisbona, di quando era immigrata là. […]. Zia Sofia, che è molto devota ad Allah e 

al suo profeta (che Dio lo abbia in gloria), aveva deciso che quella meraviglia era 

destinata alle cose di Dio. Quindi l’aveva riempita di cose di Dio […].407 

                                                
402 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 85. 
403 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 83. 
404 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 83f. 
405 SCEGO (2009) S. 11. 
406 SCEGO (2009) S. 8. 
407 SCEGO (2009) S. 9. 



97         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Tutti avevano tante valigie. Anche la mia genitrice ce l’aveva. Lei ne aveva addirit-

tura cinque e andava fiera di tutte e cinque. Quattro erano per i vestiti e cianfrusa-

glie varie, la quinta era un mistero. In tanti anni – a marzo saranno trenta, ahimè – 

non mi ha mai lasciata avvicinare a quella valigia misteriosa.408 

Jeder Koffer beinhaltet demnach nicht nur Kleidung, sondern auch für den/die Besitze-

rIn wertvolle Dinge, die sie charakterisieren. Die Protagonistin hasst dieses Leben aus 

dem Koffer, das viel Unordnung, aber auch Unsicherheit bezüglich der Lebensumstände 

mit sich bringt. Weitere Tabuwörter in diesem Zusammenhang sind „armadio“ (dt. 

‚Schrank‘), „casa“ (dt. ‚Zuhause‘), „sicurezza“ (dt. ‚Sicherheit‘) und „radice“ (dt. ‚Stamm, 

Wurzel‘) und „stabilità“ (dt. ‚Stabilität‘).409 Die Protagonistin sehnt sich jedoch genau 

nach diesen Tabus, da sie als Realistin diese Sehnsucht bzw. diesen Traum, wieder nach 

Somalia zurückzukehren, nicht verfolgt: „In cuor nostro sapevamo che non saremmo 

più tornati nella nostra Somalia, perché di fatto non esisteva più la nostra Somalia.“410 

So wird auch in dieser Kurzgeschichte ein Vergleich zwischen einem erinnerten, utopi-

schen und dem realen, dystopischen Somalia angestellt: „La Somalia, quella sognata, 

quella vagheggiata, quella desiderata, sopravviveva solo nei nostri sogni ad occhi aperti 

[…]. La guerra civile (ma può una guerra essere definita civile?) aveva infatti spazzato 

via il sogno di tornare. […] La nostra Somalia ormai era morta, defunta, finita.”411 

In dieser homodiegetischen Erzählung kommt die innere Gefühlswelt der Protagonistin 

deutlich zur Geltung, indem sie immer wieder Rechtfertigungen für ihre Entscheidung 

sesshaft zu werden und dessen Tragweite hervorbringt: „E che mi sentivo italiana. E 

che sentirsi italiani non significava tradire la Somalia.“412 Diese Entscheidung ist näm-

lich eng mit einem Zugehörigkeitsgefühl zu Italien verbunden, was ihre Mutter jedoch 

nicht nachvollziehen kann: „questa non è la nostra terra.“413 Gegen Ende der Erzählung 

ist es Angelique, die der Familie die Absurdität ihres Lebens aus den Koffern aufzeigt 

und die Protagonistin schlussendlich dazu bringt, alle über ihr Vorhaben aufzuklären. 

Nach kurzer Diskussion wurden auch die Familienmitglieder überzeugt: „Tutti avevano 

svuotato le loro valigie“414 Die Protagonistin erhält sogar die Erlaubnis den mysteriösen 

fünften Koffer ihrer Mutter zu öffnen, der Folgendes beinhaltet: „Un pacco di spaghetti, 

foto di monumenti di Roma, il pelo di un gatto, un parmigiano di plastica, un souvenir 

pacchiano della lupa che allatta i gemelli, un po’ di terra in un sacchetto, una bottiglia 

                                                
408 SCEGO (2009) S. 10. 
409 Vgl. ebd. 
410 SCEGO (2009) S. 11. 
411 SCEGO (2009) S. 11f. 
412 SCEGO (2009) S. 18. 
413 SCEGO (2009) S. 20. 
414 Ebd. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         98 

piccola piena di acqua, una pietra… tante altre cose strane.”415 Es handelt sich um be-

wusst ausgewählte Erinnerungsstücke an Rom, um die Stadt nicht zu vergessen. “Non 

lo sapevamo, ma avevamo un’altra matria.”416 Folglich wurde der Koffer zu einem Ar-

chiv für Erinnerungen an ihre zweite Heimat, derer sie sich erst im Zuge dieses Nach-

mittags wirklich bewusst wurden. 

„Dismatria“ zeigt auf, dass die Koffer nicht nur die nichtexistenten Schränke im Haus-

halt ersetzen, um ihre Kleidung und Gegenstände aufzubewahren, sondern auch welche 

Symbolkraft in ihnen steckt. So stellen sie eine erwartete Rückkehr in die Heimat So-

malia dar, die jederzeit und ohne Zeit zu verschwenden angetreten werden könnte. 

Gleichzeitig sind die Koffer auch ein Archiv für Erinnerungen. Zusammengefasst reprä-

sentieren die Koffer in der Erzählung die Rückkehr nach Somalia und gleichzeitig einen 

befristeten Aufenthalt in Italien. Dadurch wird ein Ungleichgewicht zwischen den bei-

den Ländern deutlich, das erst am Ende der Erzählung ausgeglichen wird, als sich die 

Figuren ihrer transkulturellen Lebensweise bewusstwurden.417 

Welche Bedeutung Koffer für MigrantInnen haben, wird auch in Fazels Lontano da Mog-

adiscio aufgezeigt. In der Textstelle begleitet sie ihre italienische Freundin Sonia beim 

Einkaufen: 

Sonia sta cercando una valigia che le dovrà servire per la vacanza in Tunisia, pro-

grammata già dallo scorso inverno. […] L’apriamo [la valigia] e Sonia comincia a 

elencare: phon, solari, ciabatte… e tutte le diavolerie che intende portarsi dietro. 

Naturalmente ci dovrà essere anche lo spazio per i souvenir. 

La guardo e realizzo che Sonia è una ragazza davvero fortunata. Sì, perché lei non 

ha mai dovuto lasciare il suo paese per motivi economici, politici, religiosi o etnici. 

Quindi non può capire chi invece si lascia dietro gli affetti, una famiglia, una casa, 

gli amici, le sue abitudini, la sua terra, le sue cerimonie, le sue feste, i suoi canti, la 

sua musica, le sue stagioni, i suoi morti e i suoi riti religiosi. 

L’immigrato invece, nella piccola valigia che si porta dietro, dovrà farci stare tutti 

questo.418 

Hier wird die Symbolkraft des Koffers hervorgehoben, der für manche, wie z. B. Sonia, 

einfach nur ein Mittel zum Zweck ist, um seine Sachen von einem Ort zum nächsten zu 

bringen. Für Andere, wie z. B. für MigrantInnen, bedeuten Koffer auf kleinem Raum ihre 

Heimat und ihre kostbaren Erinnerungen an die Kultur, Gebräuche, Familie, Verstor-

                                                
415 SCEGO (2009) S. 20f. 
416 SCEGO (2009) S. 21. 
417 Vgl. CAROTENUTO, CARLA (2016) S. 213. 
418 FAZEL (2017) S. 85. 



99         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

bene, etc. zu verstauen. Diese zwei unterschiedlichen Zugänge verdeutlichen die Trag-

weite einer aus politischen, religiösen, wirtschaftlichen oder ethnischen Gründen er-

zwungenen Migration.  

In der Kurzgeschichte „La strana notte di vito renica, leghista meridionale”, die 2004 in 

der online-Zeitschrift El Ghibli veröffentlicht wurde, kommen wieder für die postkolo-

niale Literatur charakteristische Themen zum Vorschein: komplexe Identitäten, wie 

schon in „Dismatria“, aber auch die Ironie und das Spiel mit einigen Aspekten des Gast-

landes.419 In dieser Kurzgeschichte nimmt Scego eine ironische Analyse des gebürtigen 

Neapolitaners Vito Renica vor, der seine südländische Herkunft aufgibt bzw. verdrängt, 

nach Mailand zieht und seinen neapolitanischen Akzent ablegt und sich zunehmend zu 

einem identitätslosen Mann entwickelt: „Vito parlando del Nord aggiungeva sempre il 

pronome NOI accanto. Lui invero si sentiva a casa a Milano, il noi non era un vezzo, il 

noi gli spettava di diritto, come gli spettava il paradiso terrestre (a suo dire). Napoli non 

era NOI, era LORO. Era qualcosa lontano da lui.”420 

Anfangs war er selbst in Mailand aufgrund seines neapolitanischen Akzents und der 

bekannten Differenzen des Nord-Süd-Gefälles mit Rassismus konfrontiert, aber „Invece 

di arrabbiarsi per quel razzismo così assurdo, Vito divenne tutt’uno con il potere. Era 

completamente solidale con i datori di lavoro lombardi.“421 Vito lernte demnach nichts 

aus seinen eigenen Erfahrungen, akzeptierte diesen Rassismus, passte sich folglich an 

ihn und hegte ihn wiederum gegenüber anderen: „Lui odiava i negri, i terroni, gli ebrei, 

gli zingari e tutte le categorie non ariane; tutta gente che avrebbe meritato secondo Vito 

la camera a gas”422. Er beginnt jedoch an seiner ausgeprägten faschistischen und xeno-

phoben Haltung durch eine Frau, ladybird1974423, die er im Internet kennenlernte, zu 

zweifeln: „Era italiana, votava, ma qualcosa nel suo percorso era andato storto. Qual-

cuno aveva troieggiato in Africa e aveva fatto l’errore di non abortire e far abortire. […] 

Odiava quella mulatta del cazzo, ma lei lo aveva stregato.”424 An diesem Textbeispiel 

wird nun der vulgäre Charakter Vito Renicas sichtbar, der seine geringschätzende Mei-

nung gegenüber afro-italienischen Frauen zum Ausdruck bringt. Nichtsdestotrotz hat 

er vor sie zu treffen, denn: 

Forse era la donna che aveva aspettato da tutta una vita e avrebbe chiuso un occhio 

anche sul fatto che era una mulatta. Poi dopotutto anche durante il periodo delle 

                                                
419 Vgl. COMBERIATI (2009) S. 74. 
420 SCEGO, IGIABA (2004). 18.09.2022. 
421 Ebd. 
422 Ebd. 
423 1974 ist das Geburtsjahr Igiaba Scegos. 
424 SCEGO, IGIABA (2004). 18.09.2022. 



5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego         100 

colonie i soldati italiani si sollazzavano con le indigene. Non era peccato mortale, 

nessuno lo avrebbe accusato di tradire la causa leghista. Anzi lo avrebbero compli-

mentato.425 

Hier wird ersichtlich, dass Vitos Rassismus und Überlegenheitsgefühl gegenüber ande-

ren seinen Ursprung in der faschistischen Ideologie der Kolonialzeit haben. Vito beginnt 

sich in die Vorstellung einer ihm unbekannten Frau zu verlieben und somit seine Prin-

zipien und Identität zu überwerfen. Integrität und Selbstachtung scheinen diesem 

Mann fremd zu sein, der auch mit massiven Darmproblemen durch halb Italien nach 

Rom reist, um schließlich die wahre ladybird1974 kennenzulernen und sich schließlich 

öffentlich zu erniedrigen. Seine Gedanken zu Rom teilt er unvermittelt mit: „“Roma 

ladrona“ […] L’autobus era una babele di suoni, voci e odori. Sembrava di stare in un 

suk di Marakkesh e non nel cuore della culla della cristianità.”426 Er hegt eine tiefe Ab-

neigung gegen diese Stadt und ihre multikulturellen EinwohnerInnen. Seine wahren 

Gefühle und Manieren werden durch seine politische Zugehörigkeit als leghista immer 

wieder unterdrückt: „Era o non era un leghista? I leghisti si sa sono senza sentimenti, 

duri come una roccia.” und „Lui era un leghista, se ne era forse dimenticato? Lui non 

poteva rispettare una straniera, se ne era forse dimenticato? Lui ci pisciava sui stranieri, 

se ne era forse dimenticato?”427, dennoch wird deutlich, dass er erhebliche Zweifel hegt. 

Kurz vor dem Treffen mit ladybird1974 ist Vito seiner Darmprobleme nicht mehr Herr, 

weswegen er schließlich beschmutzt und abgekämpft am Treffpunkt wartet. Dort pas-

siert Folgendes: 

Una ragazza alta slanciata e bagnata dalla pioggia si avvicinò a lui e gli disse “scusa 

sei Vito? Vito Renica? Il leghista?” „No… ti pare che un leghista faccia il barbone?“ 

„Non so…io li odio i leghisti. Ero solo curiosa di vedere questo tipo in faccia e gri-

dargli in faccia il mio disprezzo.“ “Non perderci tempo con i leghisti…brutta 

razza….” La ragazza sorrise. “Sei simpatico…ma lavati… c’è la Caritas che offre da 

mangiare”428 

Erneut hat Vito sich selbst verleugnet, scheint jedoch durch alles, was er auf der Reise 

durchgemacht hat, geläutert zu sein. In dem er sich entleert hatte, scheint er sich auch 

seiner neofaschistischen Ideologie entledigt zu haben. 

Zusammengefasst strotzt diese Erzählung vor rassistischen Vorurteilen und Äußerun-

gen, gegen die Scego durch ihr kulturelles und literarisches Engagement kämpft: 

                                                
425 SCEGO, IGIABA (2004). 18.09.2022. 
426 SCEGO, IGIABA (2004). 18.09.2022. 
427 Ebd. 
428 Ebd. 



101         5. Die Inszenierung von Erinnerungen bei Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego 

 

 

Noi dobbiamo costruire una società dove la discriminazione non abbia patria, non 

è facile ma si può fare solo attraverso la cultura portandola non solo nelle scuole, 

che pure è importantissimo, ma anche nelle periferie delle nostre città. Come dico 

spesso combattere il razzismo significa anche combattere il terrorismo perché la 

diffidenza dell’altro ci divide.429 

Im Laufe dieses Interviews kritisiert Scego erneut die Etikettierungen der Literatur, von 

denen sie sich befreien möchte, wie z. B. der Migrationsliteratur und der zweiten Gene-

ration. Sie selbst betrachtet sich als italienische Schriftstellerin, nicht nur, weil sie auf 

Italienisch schreibt, sondern auch, weil sie einen wesentlichen Beitrag zum italieni-

schen Verlagswesen leistet.430 

Zusammengefasst betreibt Scego als transkulturelle Schriftstellerin bedeutende Erin-

nerungsarbeit und verleiht dadurch einer Randgruppe, den ehemaligen Kolonisierten, 

Gehör. Diese literarische Überarbeitung der kolonialen Vergangenheit schafft eine be-

wusste Gegenerinnerung und eine Basis für eine neue, offene, vielschichtige italienische 

Gesellschaft.431 

                                                
429 Pellegrini, Sabrina (2015). 18.09.2022. 
430 Vgl. ebd. 
431 Vgl. Benini, Stefania (2014) S. 492. 



6. Conclusio         102 

6. Conclusio 

Das Ziel dieser Publikation ist es zunächst einen Überblick über das Genre der Migrati-

onsliteratur zu geben, um ein besseres Verständnis für die Werke von Shirin Ramzanali 

Fazel und Igiaba Scego zu schaffen. Die Verknüpfung dieses literarischen Feldes mit der 

Postkolonialen Theorie zeigt einige fundamentale Aspekte ihrer Werke auf: die Ausei-

nandersetzung mit dem Thema des italienischen Kolonialismus, die komplexen Figuren 

und hybriden Identitäten, den Plurilinguismus sowie die Neuverhandlung und Reorga-

nisation von Denkmustern und Grenzen in einem Dritten Raum. Es wurde ersichtlich, 

dass die Literatur ein wichtiges Medium darstellt, um den von Italien verdrängten Ko-

lonialismus wieder aktiv ins Bewusstsein zu rücken. Dabei haben sich individuelle und 

kollektive Erinnerungen bzw. das Gedächtnis als maßgebend herausgestellt. Um diese 

Vorgänge besser nachvollziehen zu können, wurden verschiedene Gedächtnistheorien 

ausgearbeitet, auf denen die heutige Forschung aufbaut. So ist das soziale Umfeld 

des/der Erinnernden bzw. die cadres sociaux nach Halbwachs ein wichtiger Faktor des 

Erinnerungsvermögens. Die Gedächtnistheorien nach Assmann und Erll verdeutlichen, 

dass Literatur innerhalb der Erinnerungskultur in der Lage ist zu kritisieren, zu reflek-

tieren und das Gedächtnis zu erneuern. Durch diese theoretische Basis wurde eine stete 

Gratwanderung zwischen dem Erinnern und dem Vergessen evident. 

Die detaillierten Analysen der ausgewählten Werke der beiden italo-somalischen 

Schriftstellerinnen Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego zeigen, dass sich beide den 

gleichen Themen widmen und das gleiche Ziel verfolgen, nämlich aktive Erinnerungs-

arbeit zum italienischen Kolonialismus und dessen Folgen zu leisten. Dabei nehmen sie 

eine postkoloniale Haltung ein, indem sie sich von dem binären Konzept Kolonisierte – 

Kolonisator befreien. Ihre Werke stellen gewissermaßen einen Dritten Raum nach 

Homi K. Bhabha dar, in dem sie gegenwärtige Gegebenheiten und Grenzen neu ausver-

handeln. Bei diesem Vorhaben stellen sowohl individuelle als auch kollektive Erinne-

rungen die wesentlichen Elemente dar. Anhand der in Kapitel 4.1. vorgestellten For-

schungsfragen wurden in den anschließenden Analysen der Kurzgeschichten und Ro-

mane, die Vielfalt der Erinnerungen sowie deren Auslöser und Funktionen ausgearbei-

tet. 

So werden bei Fazel Erinnerungen durch olfaktorische, akustische oder gustatorische 

Reize (der Geruch des Regens, ein bestimmtes Lied, die Marillenmarmelade) sowie 

durch körperliche Merkmale (Falten, graue Haare) ausgelöst. Durch das Konzept des 

Chronotopos, das die wechselseitige Beziehung von Raum und Zeit bezeichnet, wird das 

antithetische Bild Somalias sichtbar: das erinnerte Somalia wird als Utopie, das heutige 

Somalia hingegen als Dystopie beschrieben. Der Koffer bzw. die Geldbörse ihrer Mutter, 



103         6. Conclusio 

 

 

stellen für Fazel Metaphern des Gedächtnisses dar. Die individuellen Erinnerungen re-

präsentieren an manchen Stellen das kollektive Gedächtnis der SomalierInnen der 

Diaspora, vor allem wenn Bilder und Erfahrungen während des Krieges oder die Sehn-

sucht nach der Heimat thematisiert werden. Auch verschiedene Erinnerungsorte nach 

Nora werden sichtbar, wie z. B. die somalische Flagge, der somalische Tag der Unab-

hängigkeit am 1. Juli und Fotos. Bei Fazel wird auch ersichtlich, dass die Erinnerungen 

positive und negative Effekte auf den Körper des/der Erinnernden haben und bspw. 

verjüngend wirken oder Schlaflosigkeit verursachen. 

Neben den Themen haben die Erinnerungen bei Fazel und Scego noch eine Gemeinsam-

keit, sie erfüllen nämlich eine identitätsstiftende Funktion. Mit anderen Worten helfen 

sie den Schriftstellerinnen sich in der Gegenwart zu verorten. Beide können das be-

wusste Verdrängen der Vergangenheit Italiens nicht akzeptieren und betreiben daher 

aktive Erinnerungsarbeit. In Scegos Werken, die im Gegensatz zu Fazel der zweiten Ge-

neration angehört, kommt diese Nostalgie bzw. die starke Sehnsucht nach Somalia nicht 

mehr so intensiv zu Tage. Vielmehr konzentriert sich Scego darauf, historische Verbin-

dungen zwischen Somalia und Italien herzustellen, um gegenwärtige Zustände nach-

vollziehbar zu machen. Ihr Zugang ist dabei persönlicher Natur, wobei sie die vorge-

stellten Erinnerungsorte auch historisch erörtert. Scegos Erinnerungen und Erinne-

rungsorte, wie z. B. Stazione Termine, Piazza del Campidoglio, die Zahl 369, der 3. Ok-

tober 2013 oder das Mausoleum in Affile, befassen sich intensiv mit der Ignoranz Itali-

ens gegenüber der eigenen Geschichte und gegenüber ertrunkenen Flüchtlingen sowie 

mit Rassismus. 

Im Gegensatz zu Fazel widmet sich Scego verstärkt Tabuthemen, wie z. B. der (Homo-) 

Sexualität oder der Infibulation, außerdem ist ihr Sprachregister umgangssprachlicher. 

Eine Gemeinsamkeit beider Schriftstellerinnen ist neben der Themenvielfalt und der 

Naturverbundenheit, die Transkulturalität sowie die Leidenschaft für das Geschichten-

erzählen, angelehnt an die typisch afrikanische Erzählweise der oralità. Beide Schrift-

stellerinnen betreiben aktive Erinnerungsarbeit, um die italienische aber auch die eu-

ropäische Gemeinschaft an ihre Geschichte und an ihre gesellschaftliche Vielfalt zu er-

innern. 



Bibliographie         104 

Bibliographie 

Primärliteratur 

BIANCHI, RINO; SCEGO, IGIABA (2014), Roma negata. Percorsi postcoloniali nella città, Roma: Ediesse. 

BARONTINI, ZOYA (2019), Cronache dalla polvere. Un mosaic novel sul cuore tenebra del coloniali-
smo italiano, Firenze, Milano: Bompiani, Giunti editore S.p.a (Kindle Cloud Reader). 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2009a), "Gabriel", in: archivio.el-ghibli.org/index.php%3Fid=2&is-

sue=05_23&sezione=2&testo=4.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2009b), "Il segreto di Omdurmann", in: archivio.el-ghibli.org/in-

dex.php%3Fid=2&issue=05_23&sezione=2&testo=2.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2009c), "La spiaggia", in: archivio.el-ghibli.org/index.php%3Fid=2&is-

sue=05_23&sezione=2&testo=0.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2010a), "Mukulaal", in: Shirin Ramzanali Fazel. Roma d'Abissinia. Crona-
che dai resti dell'Impero: Asmara, Mogadiscio, Addis Abeba, Cuneo: Nerosubianco edizioni. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2010b), "Villaggio globale", in: archivio.el-ghibli.org/in-

dex.php%3Fid=1&issue=07_30&section=1&index_pos=4.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2011), "DNA", in: archivio.el-ghibli.org/index.php%3Fid=1&is-

sue=08_33&section=1&index_pos=2.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2013), "New generation", in: archivio.el-ghibli.org/in-

dex.php%3Fid=1&issue=10_40&section=1&index_pos=14.html. 18.09.2022. 

FAZEL, SHIRIN RAMZANALI (2017), Lontano da Mogadiscio, Seattle, Washington: CreateSpace Inde-

pendent Publishing Platform. 

MUBIAYI, INGY/ SCEGO, IGIABA (2007), Quando nasci è una roulette. Giovani figli di migranti si rac-
contano, Milano: Terre di mezzo. 

SCEGO, IGIABA (2003), La nomade che amava Alfred Hitchcook, Roma: Sinnos. 

SCEGO, IGIABA (2004), La strana notte di Vito Renica, leghista meridionale", in: archivio.el-ghi-

bli.org/index.php%3Fid=1&issue=00_03&section=1&index_pos=1.html. 18.09.2022. 

SCEGO, IGIABA (2009), "«Dismatria»", in: Igiaba Scego. Pecore nere. Racconti, Roma-Bari: Laterza & 

Figli Spa. 

SCEGO, IGIABA (2010), "Il disegno", in: Igiaba Scego. Roma d'Abissinia. Cronache dai resti dell'Im-
pero: Asmara, Mogadiscio, Addis Abeba, Cuneo: Nerosubianco edizioni. 

SCEGO, IGIABA (2012), La mia casa è dove sono, Torino: Loescher Editore. 

 

 



105         Bibliographie 

 

 

Sekundärliteratur 

ASSMANN, ALEIDA (2006), Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächt-

nisses, München: C.H. Beck. 

ASSMANN, ALEIDA (2014), Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Ge-

schichtspolitik, München: C.H.Beck. 

ASSMANN, ALEIDA/ ASSMANN, JAN (1994), "Das Gestern im Heute. Medien und soziales Gedächtnis", 

in: Aleida Assmann, Jan Assmann. Die Wirklichkeit der Medien. Eine Einführung in die Kom-

munikationswissenschaft, Opladen: Westdeutscher Verlag GmbH. 

ASSMANN, JAN (1988), "Kollektives Gedächtnis und kulturelle Identität", in: Jan Assmann. Kultur 

und Gedächtnis, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

BASSELER, MICHAEL (2003), "‚Rendering African American Memory'. Die Inszenierung von Erinne-

rung und kollektivem Gedächtnis in Toni Morrisons Beloved und Alice Walkers By the Light 

of my Father's Smile", in: Michael Basseler. Literatur – Erinnerung – Identität. Theoriekon-

zeptionen und Fallstudien, 11, Trier: WVT Wissenschaftlicher Verlag Trier. 

BASSELER, MICHAEL/ BIRKE, DOROTHEE (2005), "Mimesis des Erinnerns", in: Michael Basseler, 

Dorothee Birke. Gedächtniskonzepte der Literaturwissenschaft. Theoretische Grundlegung 

und Anwendungsperspektiven, 2, Berlin: Walter de Gruyter GmbH & Co. KG. 

BENINI, STEFANIA (2014), “Tra Mogadiscio e Roma”, in: Forum Italicum Vol. 48(3), 477–494. 

BINDER, EVA; MERTZ-BAUMGARTNER, BIRGIT (2012), Migrationsliteraturen in Europa, Innsbruck: inn-

sbruck university press. 

BOAGLIO, GUALTIERO (2008), Italianità. Eine Begriffsgeschichte, Wien: Praesens Verlag. 

BRIONI, SIMONE (2017), "Postfazione: "Un dialogo che non conosce confine né di nazionalità, né di 

razza, né di cultura"", in: Simone Brioni. Lontano da Mogadiscio, Seattle, Washington: Create-

Space Independent Publishing Platform. 

BUTZER, GÜNTER (2005), "Gedächtnismetaphorik", in: Günter Butzer. Gedächtniskonzepte der Li-

teraturwissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven, 2, Berlin: 

Walter de Gruyter GmbH & Co. KG. 

CAROTENUTO, CARLA (2016), "Percorsi transculturali e postcoloniali in Roma negata di Rino Bianchi 

e Igiaba Scego", in: From the European South 1, 211–217. 

CASSANO, FRANCO (2000), "Contro i fondamentalismi: Il nuovo mediterraneo", in: Franco Cassano. 

Rappresentare il Mediterraneo. Lo sguardo italiano, Messina: Mesogea. 

CEOLA, PATRIZIA (2011), Migrazioni narranti. L'Africa degli scrittori italiani e l'Italia degli scrittori 

africani: un chiasmo culturale e linguistico, Padova: libreriauniversitaria.it edizioni. 

COMBERIATI, DANIELE (2009), La quarta sponda. Scrittrici in viaggio dall'Africa coloniale all'Italia di 

oggi, Roma: Caravan. 

COMBERIATI, DANIELE (2010), Roma d'Abissinia. Cronache dai resti dell'Impero: Asmara, Mogadi-

scio, Addis Abeba, Cuneo: Nerosubianco edizioni. 

ERLL, ASTRID (2005), "Literatur als Medium des kollektiven Gedächtnisses", in: Astrid Erll. Ge-

dächtniskonzepte der Literaturwissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungs-

perspektiven, 2, Berlin: Walter de Gruyter GmbH & Co. KG. 



Bibliographie         106 

ERLL, ASTRID (2017), Kollektives Gedächtnis und Erinnerungskulturen. Eine Einführung, Stuttgart: 

J.B. Metzler. 

ERLL, ASTRID/ NÜNNING, ANSGAR (2005), "Literaturwissenschaftliche Konzepte von Gedächtnis: Ein 

einführender Überblick", in: Astrid Erll, Ansgar Nünning. Gedächtniskonzepte der Literatur-

wissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspektiven, 2, Berlin: Walter de 

Gruyter GmbH & Co. KG. 

GYMNICH, MARION (2003), "Individuelle Identität und Erinnerung aus Sicht von Identitätstheorie 

und Gedächtnisforschung sowie als Gegenstand literarischer Inszenierung", in: Marion Gym-

nich. Literatur – Erinnerung – Identität. Theoriekonzeptionen und Fallstudien, 11, Trier: Wis-

senschaftlicher Verlag Trier. 

HALBWACHS, MAURICE (1967), Das kollektive Gedächtnis, Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag. 

HAUSBACHER, EVA (2012), "Schreiben MigrantInnen anders? Überlegungen zu einer Poetik der Mig-

ration", in: Eva Hausbacher. Migrationsliteraturen in Europa, Innsbruck: innsbruck university 

press. 

KIRCHMAIR, MARIA (2012), ""La nostra casa la portiamo con noi". Zur Literatur der Migration und 

des Postkolonialismus im gegenwärtigen Italien", in: Maria Kirchmair. Migrationsliteraturen 

in Europa, Innsbruck: innsbruck university press. 

KIRCHMAIR, MARIA (2017), Postkoloniale Literatur in Italien. Raum und Bewegung in Erzählungen 

des Widerständigen, Bielefeld: transcript Verlag. 

LESKOVEC, ANDREA (2011), Einführung in die interkulturelle Literaturwissenschaft, Darmstadt: 

WGB (Wissenschaftliche Buchgesellschaft). 

LILL, RUDOLF (2016), "Integrationspolitik oder Imperialismus? Von der Nation zum radikalen Na-

tionalismus und zur Teilnahme am Ersten Weltkrieg (1876–1918)", in: Rudolf Lill. Geschichte 

Italiens, Stuttgart: Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG. 

LINARDI, ROMINA (2017), Transkulturalität, Identitätskonstruktion und narrative Vermittlung in 

Migrationstexten der italienischen Gegenwartsliteratur. Eine Analyse ausgewählter Werke 

von Gabriella Kuruvilla, Igiaba Scego, Laila Wadia und Sumaya Abdel Qader, Frankfurt am 

Main: Peter Lang. 

LUBRICH, OLIVER (2010), "Postcolonial Studies. Edward Said, Homi Bhabha", in: Oliver Lubrich. Li-

teraturtheorien des 20. Jahrhunderts, Stuttgart: Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG. 

LURASCHI, MOIRA (2010), La critica postcoloniale della liminalità", in: Quaderni d'italianistica Vo-

lume XXXI, No. 2, 163–184. 

LÜTZELER, PAUL MICHAEL (1998), "Einleitung: Postkolonialer Diskurs und deutsche Literatur", in: 

Paul Michael Lützeler. Schriftsteller und "Dritte Welt". Studien zum postkolonialen Blick, 

Band 8, Tübingen: Stauffenburg Verlag. 

MICHEL, SARA (2017), Erinnerung und Identität am Beispiel der Migrationsliteratur, Graz. 

MÜLLER-FUNK, WOLFGANG (2002), Die Kultur und ihre Narrative. Eine Einführung, Wien: Springer. 

NEUMANN, BIRGIT (2003), "Literatur als Medium (der Inszenierung) kollektiver Erinnerungen und 

Identitäten", in: Birgit Neumann. Literatur – Erinnerung – Identität. Theoriekonzeptionen 

und Fallstudien, 11, Trier: Wissenschaftlicher Verlag Trier. 



107         Bibliographie 

 

 

PARATI, GRAZIELLA (2005), Migration Italy. The Art of Talking Back in a Destination Culture, To-

ronto, Buffalo, London: University of Toronto Press. 

ROSCILLI, ANTONELLA RITA (2002), L'altrove è dovunque. Basta leggere, in: L'Unità 27. 

SCHIEDER, WOLFGANG (2010), Der italienische Faschismus. 1919–1945, München: C.H. Beck. 

Internetquellen 

AFRICA E MEDITERRANEO (2021) www.africaemediterraneo.it/en/our-story/. 18.09.2022. 

ALMA.BLOG (2021) collettivoalma.wordpress.com/about/. 18.09.2022. 

ANDREETTO, JADEL (2019), Come nasce un mosaic novel: parliamo di "Cronache dalla polvere", in: 

www.bompiani.it/salotto/che-cosa-e-un-mosaic-novel. 18.09.2022. 

BRIONI, SIMONE (2010), Oltre il margine: letteratura e migrazione in Festival, in: www.corrieredel-

lemigrazioni.it/2010/10/25/oltre-il-margine-letteratura-e-migrazione-in-festival/. 

18.09.2022. 

BRIONI, SIMONE (2017), Letteratura oltre i confini, in: www.nazioneindiana.com/2017/07/19/let-

teratura-oltre-confini-clouds-over-the-equator-forgotten-history-wings-shirin-ramzanali-

fazel/. 18.09.2022. 

EKS&TRA (2020), Concorso, in: www.eksetra.net/concorso-eksetra/. 18.09.2022. 

EL GHIBLI (2020), Il Manifesto, in: www.el-ghibli.org/il-manifesto/. 18.09.2022. 

ERLL, ASTRID (2021), Migration und transkulturelle Erinnerung - Migration and Transcultural Me-
mory, in: www.memorystudies-frankfurt.com/past-events/migration-and-transcultural-me-

mory/. 18.09.2022. 

FESTIVAL DELLE LETTERATURE MIGRANTI (2021) www.festivaletteraturemigranti.it/. 18.09.2022. 

GNISCI, ARMANDO (2017), Banca dati degli Scrittori Immigrati in Lingua Italiana e della Letteratura 
Italiana della Migrazione Mondiale, in: basili-limm.el-ghibli.it/. 18.09.2022. 

GNISCI, ARMANDO (2017), Ritorna la banca dati BASILI nella nuova versione BASILI&LIMM, in: ba-

sili-limm.el-ghibli.it/intro.html. 18.09.2022. 

ILTEMPO.IT (2020), I revisionisti ora vogliono abbattere il mausoleo Graziani ad Affile. Furia del 
sindaco: "Giù le mani", in: www.iltempo.it/politica/2020/06/11/news/caso-george-floyd-

abbattimento-mausoleo-rodolfo-graziani-affile-sindaco-ercole-viri-furioso-giu-le-mani-

23254710/. 18.09.2022. 

INTEGRAZIONE MIGRANTI (2015), Riviste, in: https://integrazionemigranti.gov.it/it-it/Dettaglio-ap-

profondimento/id/12/Cultura. 18.09.2022. 

LAMRI, TAHAR (2010), Pillole di Letteratura Migrante in Italia, in: www.minimaetmora-

lia.it/wp/letteratura/pillole-di-letteratura-migrante-in-italia/. 18.09.2022. 

PANDOLFO, MICHELE (2011), Le voci femminili della diaspora somala nella letteratura italiana, in: 

archivio.el-ghibli.org/index.php%3Fid=1&issue=08_34&section=6&index_pos=4.html. 

18.09.2022. 



Tabellenverzeichnis         108 

PELLEGRINI, SABRINA (2015), L'Italia ricorda Rosa Parks, in: www.repubblica.it/cul-

tura/2015/12/01/news/lotta_alla_discriminazione_razziale_nascosta_l_italia_ri-

corda_rosa_parks-128545520/. 18.09.2022. 

PEZZAROSSA, FULVIO (2008), "Scritture Migranti". Rivista di scambi interculturali., in: 

cris.unibo.it/handle/11585/67132#.X_yUTRYxnIX. 18.09.2022. 

RETE G2 - SECONDE GENERAZIONI (2021) www.secondegenerazioni.it/about/. 18.09.2022. 

ROEHL, MAX/ AMIGO, RICARDO (2011), Liminalität, in: userwikis.fu-berlin.de/pages/viewpage.ac-

tion?pageId=23167031. 18.09.2022. 

SCOTT, WILLIAM R. (2018), Prince Malaku Bayen of Ethiopia, Nephew of Emperor Haile Selassie I, 

in: https://www.lojs.org/biolites-solarhome-620-provides-power-for-everyday-essentials-

2/. 18.09.2022. 

SPEKTRUM AKADEMISCHER VERLAG (2020), mnemisch, in: www.spektrum.de/lexikon/neurowissen-

schaft/mnemisch/7809. 18.09.2022. 

TADDEO, RAFFAELE (2009), Considerazioni generali, in: archivio.el-ghibli.org/in-

dex.php%3Fid=2&issue=05_23&sezione=1&testo=0.html. 18.09.2022. 

TADDEO, RAFFAELE (2014), Creolizzare l'europa, letteratura e migrazione, in: http://www.el-ghi-

bli.org/creolizzare-leuropaletteratura-e-migrazione/. 18.09.2022. 

TRECCANI VOCABOLARIO ONLINE (2021), dis-¹, in: www.treccani.it/vocabolario/dis-1_%28Sinonimi-

e-Contrari%29/. 18.09.2022. 

VITA SOCIETÀ EDITORIALE S.P.A. (2019), Torna il Festival delle Migrazioni e guarda alle donne, in: 

www.vita.it/it/article/2019/08/19/torna-il-festival-delle-migrazioni-e-guarda-alle-

donne/152411/. 18.09.2022. 

WÜNSCH, THOMAS (2013), Erinnerungskultur, in: ome-lexikon.uni-oldenburg.de/54014.html. 

18.09.2022. 

Tabellenverzeichnis 

Tabelle 1: Maurice Halbwachs' Konzept der mémoire collective und seine drei Ebenen, S. 32 

Tabelle 2: Vergleich des kommunikativen und kulturellen Gedächtnisses nach Aleida und Jan 

Assmann, S. 38 

Tabelle 3: Gegenüberstellung des Speicher- und Funktionsgedächtnisses nach Aleida Assmann, 

S. 40 

 



109         Personenregister 

 

 

Personenregister 

A  
Ali Farah, Cristina 55, 72 
Alpi, Ilaria 54 
Andreetto, Jadel 89 
Assmann, Aleida 11, 23, 36, 38ff., 47 
Assmann, Aleida und Jan 30, 32f., 36, 38, 41, 
43f., 102 
Assmann, Jan 36 
 
B 
Barontini, Zoya 89 
Barre, Siad 25f., 52, 54f., 62, 70 
Basseler, Michael 44, 46, 60 
Benini, Stefania 85 
Bergson, Henri 30 
Bernini, Gian Luca 86 
Bhabha, Homi K. 113f., 20f., 26, 102 
Bianchi, Rino 74f., 79-81 
Birke, Dorothee 44, 46, 60 
Bouchane, Mohamed 16 
Brioni, Simone 54f., 69 
Butzer, Günter 48 
 
C 
Camilleri, Andrea 55 
Carotenuto, Carla 81 
Cassano, Franco 24 
Cassirer, Ernst 46 
Comberiati, Daniele 18, 72, 81f. 
Crispi, Francesco 24 
 
D 
dell’Oro, Erminia 22, 55 
Derrida, Jacques 21 
 
E 
Erll, Astrid 11, 31, 41, 43, 49, 102 
 
F 
Farah, Nurrudin 26, 63 
Fazel, Shirin Ramzanali 10f., 16, 19, 22, 44, 
51-53, 55–64, 66–70, 81, 84, 98, 102f.  
Freud, Sigmund 30 
 

G 
Galimberti, Ugo 93 
Genette, Gérard 45 
Ghermandi, Gabriella 17, 22, 55 
Gnisci, Armando 17f. 
Goebbels, Joseph 78 
Graziani, Rodolfo 78f., 90, 93 
 
H 
Halbwachs, Maurice 11, 29–36, 39, 102 
Himmler, Heinrich 78 
Hrovatin, Miran 54 
 
I 
Isnenghi Mario 35 
 
K 
Khouma, Pap 16f. 
 
L 
Lubrich, Oliver 20 
 
M 
Masslo, Jerry Essan 16 
Methnani, Salah 16 
Michel, Sara 20 
Ming, Wu 55 
Montanelli, Indro 77 
Müller-Funk, Wolfgang 59 
Mussolini, Benito 24, 75, 91, 93 
Mubiayi, Ingy 70, 72f., 95 
 
N 
Neumann, Birgit 30, 43 
Nora, Pierre 28f., 34f., 39, 50, 65, 67, 79, 103 
 
P 
Pandolfo, Michele 72 
Parati, Graziella 15, 18, 55 
Pascoli, Giovanni 61, 81 
 

 



Personenregister         110 

S 
Said, Edward 20f. 
Santayana, George 75 
Scego, Igiaba 11f., 18f., 22, 25, 44, 51, 55, 
70–90, 93, 95f., 99-103 
Sharmarke, Abdirashid Ali 25 

 
T 
Taddeo, Raffaele 57 

 
V 
Veltroni, Walter 87 
Viri, Ercole 78 

 
W 
Wadia, Laila 70,95 
Warburg, Aby 29, 33f.





 

Danksagung 

Besonderen Dank möchte ich Univ.-Prof. Dr. Steffen Schneider vom Institut für 

Romanistik an der Universität Graz aussprechen. Seine Lehrveranstaltungen haben mir 

den Anreiz zu dem Thema dieser Publikation gegeben. Ich danke Ihnen, Herr Professor, 

für Ihre Geduld, Ihre hilfreichen Anmerkungen und Ihre Unterstützung. Durch die 

Tätigkeit als Tutorin und Studienassistentin habe ich einen sehr lehrreichen Einblick in 

Ihre Forschungstätigkeit bekommen. Für Sie zu arbeiten, hat mich motiviert und sehr 

vieles gelehrt, sowohl fachlich als auch menschlich. 

Der größte Dank gebührt Nico für seinen grenzenlosen Optimismus und den kreativen 

Input. Ich bin so froh, dich an meiner Seite zu haben. 

Ein großes Dankeschön möchte ich meiner Familie, insbesondere meiner Schwester 

Kathi, meinen Großeltern und meinen lieben Schwiegereltern Patricia und Alex 

aussprechen. Für euren Rat, eure Unterstützung und für den Halt, den ihr mir gebt. Ihr 

alle habt wesentlich zum Abschluss und zur Veröffentlichung dieser Publikation 

beigetragen. 

Abschließend möchte ich mich noch herzlich bei Frau Mag. Ulrike Freitag für ihre 

Unterstützung und Geduld während des Publikationsprozesses bedanken. 



Fata Morgana – ein trügerischer Hoffnungsschimmer 
in weiter Ferne. Italien als rettende Oase für MigrantIn-
nen aus dem Horn von Afrika? Die Ankunft ist ernüch-
ternd. Durch den Blick zurück erscheint die verlassene 
Heimat als Fata Morgana. Erinnerungen an eine erlebte 
Dystopie vermengen sich mit einer imaginierten Utopie.

Dieses Buch befasst sich mit dem zentralen Aspekt 
der Erinnerungen im Werk zweier italo-somalischer 
Autorinnen, Shirin Ramzanali Fazel und Igiaba Scego. 
Beide verkörpern auf unterschiedliche Weise post-
migrantische und transkulturelle Schreibweisen. Eine 
Untersuchung der Inszenierung von Gedächtnis und 
Erinnerung ausgewählter Werke gibt einen facettenrei-
chen Einblick in die Lebenswelt von MigrantInnen und 
auf Italiens verdrängte Geschichte des Kolonialismus, 
dessen Konsequenzen bis in die Gegenwart wirken.

FA
TA

 M
O

R
G

A
N

A
C

H
R

IS
T

IN
A

 S
O

P
H

IE
 B

Ä
C

K




