Karl Prenner

Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk
zwischen Biblischer Theologie und Koranstudien

Bibeltheologische Arbeiten

Neben seinem gesprochenen Wort, dessen Kraft und Lebendigkeit die Horer begeis-
terte, bediente sich Schedl mit groflem sprachlichem Kénnen auch des geschriebe-
nen Wortes, was aus seinen zahlreichen Veréffentlichungen - 82 Zeitschriftenartikel
und mehr als 25 Monographien - ersichtlich ist. Mit hohem Einfiihlungsvermogen
und dichterischer Begabung iibersetzte er viele religionsgeschichtliche Texte neu.

Aus seinen vielfaltigen Schriften, Monographien und Aufsitzen seien folgende
herausgehoben: 1947 veréffentlichte er eine neue Ubersetzung der Psalmen. Wih-
rend seiner Zeit in Mautern entstanden fiinf Bidnde Geschichte des Alten Testaments
(Innsbruck u.a. 1956-1964), ein Werk, das ins Amerikanische und Italienische (Bde.
1-2) Uibersetzt wurde. Nach Schedl ist das Alte Testament das ,,Lebensbuch des Got-
tesvolkes”, daher muss biblische Geschichtsschreibung zu einer ,Theologie der
Geschichte” werden. Sich auf Inspiration allein zu verlassen, geniigt nach Schedl
nicht, vielmehr muss man, will man der ,vollen Menschwerdung des Wortes“ ge-
recht werden, auch die Bedingungen der menschlichen Existenz in der Geschichte
berticksichtigen, und muss sodann das tiberlieferte Wort in seinem historischen
Kontext (,Sitz im Leben“) betrachten und erforschen wie jedes andere literarische
Dokument. Hier spiirt man, dass seine Theologie keine abstrakten, weltfernen Kon-
zepte darstellt, sondern dass die Erwanderte Bibel ihm Anregung und Wegweiser bei
der Verschriftlichung seiner Theologie war. Methodisch legt er an seine Arbeit reli-
gionswissenschaftliche Maf3stdbe an, wenn er schreibt:

Die personliche religiose Einstellung des Forschers spielt dabei keine
Rolle. Ja, man kann sogar behaupten: Gébe es eine ideale Durchfiih-
rungsmoglichkeit dieser Untersuchungsmethode, so miissten sich die
Ergebnisse eines atheistischen Philologen und eines gldubigen Theo-
logen vollends decken! Und in der Praxis tun sie es auch tatsdchlich in
weitem Umfang!’

Schedls methodischer Zugang zur Bibel und spiter auch zum Koran war davon
geprigt, dass er in erster Linie die Endgestalt des Textes, wie sie uns iiberliefert

1 Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments, Bd. 1, XXI-XXII.
2 Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments, Bd. 1, XXIII.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6



86

Karl Prenner

ist, nach Strukturprinzipien zu befragen und zu erforschen suchte, und nicht das
Vorher des Textes. Sein Anliegen war es, ein Alternativmodell zur Quellenschei-
dungstheorie des Pentateuch (Jahwist, Elohist, Deuteronomist, Priesterschrift) zu
entwickeln. Durch eingehende Studien des jiidischen Schrifttums, aber auch der
biblischen Zahlenangaben selbst, stief§ Schedl schon sehr friih auf ,Mal} und Zahl
als Formungs- und Gestaltungselemente® von alttestamentlichen Texten. Im Laufe
seiner verschiedenen Arbeiten entwickelte er dann die ,logotechnische Methode,
die davon ausging, dass iiberlieferte Texte des Alten sowie des Neuen Testaments
und auch des Koran jeweils eine ,bis in die Buchstaben hinein durchkomponierte
sakrale Dichtung® ein ,Bauwerk aus Worten“ darstellen.® Die theoretischen Grund-
lagen hierzu und praktische Beispiele préasentierte Schedl in seinem Buch Baupldne
des Wortes. Einfiihrung in die Biblische Logotechnik. Hinter dieser Methode der Wort-
und Sprachkunst verbergen sich antike Denkmodelle, die - nach dem Analogieden-
ken - der Zahl Modell- und Symbolfunktion zuweisen. Allerdings ist dieser metho-
dische Zugang zur ErschlieRung heiliger Schriften von Schedls Fachkollegen kaum
rezipiert worden.

Nicht nur in seinen alttestamentlichen Studien Rufer des Heils in heilloser Zeit und
Zur Theologie des Alten Testaments. Der Gottliche Sprachvorgang in Schopfung und Ge-
schichte, sondern auch in seinen beiden neutestamentlichen Untersuchungen Als
sich der Pfingsttag erfiillte. Erkldrung der Pfingstperikope Apg 2,1-47 und Zur Christolo-
gie der Evangelien wird die logotechnische Methode angewandt.

Seine bibeltheologischen Arbeiten und die damit zusammenhéngende Lehre bil-
deten auch die Grundlage und den Ausgangspunkt fiir die Beschiftigung mit dem
Judentum und spéter mit dem Islam. In Talmud - Evangelium - Synagoge sucht er das
Verbindende in der Frommigkeit und religiosen Praxis zwischen dem rabbinischen
Judentum und dem Christentum auszumachen, nidmlich im Gebet. Im besagten
Werk iibersetzt er nicht nur die ,Viterspriiche®, sondern auch ,das Herzstiick der
Synagogenliturgie®, ndmlich das Morgengebet.* ,Vielfach unbekannte Kleinodien
leuchten hier auf, die in ihrer Schonheit und theologischen Tiefe unvergianglich
sind.“® Aber auch mit der Ubersetzung der ,Viterspriiche“® verbindet er die Hoff-
nung, dass sie eine zuverlédssige Briicke zwischen Kirche und Synagoge bilden kon-
nen, denn: ,Es gibt fast nichts darin, das ein Christ nicht voll und ganz bejahen
kann.”

Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 39-40.
Schedl, Talmud, 339-419.

Schedl, Talmud, 9.

Schedl, Talmud, 21-288.

Schedl, Talmud, 10.

N o g~ w

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

Zuginge zum Islam

Der Beginn der Vorlesungstétigkeit Schedls tiber den Islam an der Universitat Graz
in den 70er Jahren fiel in eine Zeit, die von der Renaissance des Islam bzw. vom
Aufkommen des politischen Islam (1979: Islamische Revolution im Iran) gekenn-
zeichnet war. Diese Entwicklung trug dazu bei, dass der Islam in der Offentlichkeit
sichtbarer und daher verstirkt wahrgenommen wurde. Den Zeiterfordernissen
nach Information entsprechend hat Schedl seine Lehr- und Forschungstitigkeit
beziiglich Islam ausgerichtet; nicht nur die Vielfalt des Islam, sondern auch das
Unterscheidende und das Gemeinsame kamen zur Sprache. Als gemeinsame Basis
gibt er an: ,,Beide, Islam und Christentum, zielen auf restlose Hingabe an Gott und
seine Offenbarung; daher ist auch das Christentum in seinem tiefsten Wesen ,,Is-
lam® d.i. ,,.... eine Lebensbewiltigung im Zeichen der Hingabe an Gott.“® Er sieht
aber auch klare Unterschiede zwischen den beiden Religionen, indem er ausfiihrt,
dass im Islam einander Gott und Mensch in der Offenbarung begegnen, ,aber nicht
in der Person des Offenbarungsvermittlers.”” Denn die heilsgeschichtliche Rolle
Jesu im Christentum wird im Islam vom Koran eingenommen. Jedoch ist die Ret-

Abb. 1: Kair Itan-H n-Mosch nd Ar-Rifa‘i-Moschee, 1951 2

8 Schedl, Streiflichter, 253.
9 Schedl, Streiflichter, 253.
10  Vgl. Sched], Die Sure ,Erlésung®, 146-155.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

87


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829324

88

Karl Prenner

tung (das christliche Konzept der Erlosung kennt der Islam nicht) ,unzertrennlich
mit der ,Entscheidung’ fiir Muhammad verkniipft“!, denn er wird ja als der letz-
te in der Prophetenreihe verstanden, als Siegel des Propheten, der den abraha-
mitischen Eingottglauben wiederherstellte. Darauf verweise der Terminus furgan
(Entscheidung, Rettung). Auch aktuelle kritische Themen werden angesprochen.
So fiihrt er etwa aus, dass es in den islamischen Staaten keine Gleichheit zwischen
Muslimen und Nicht-Muslimen gibt, vielmehr handelt es sich um ,,Koexistenz mit
Duldung*, ,,aber nicht um Gleichberechtigung.“** Auch zu Jerusalem, einer heiligen
Stadt des Islam, hat er sich geduliert mit dem Resiimee, dass dieser Anspruch im
Koran ,kein Fundament hat, sondern nur in der historisch gewordenen Tradition.”
13 Weiters hat er sich religionsgeschichtlich mit dem Verbot von Schweinefleisch
und der Vorschrift des Schiachtens beschiftigt, und verweist darauf, dass beides in
einer heidnischen Umwelt entstanden sei als ,,Abwehrgesetze” (Trinken des Blutes
von Ba’al). Daher seien diese Gesetze heute im Judentum und Islam ,ein anachro-
nistisches Relikt.“** Auch seine Untersuchung iiber Sulaiman und die Konigin von
Saba ist religionsgeschichtlich ausgerichtet, indem sich fiir Schedl ,,der Schluf
aufdrangte: die koranische Saba-Perikope ist nichts anderes als ein islamisierter
altiranischer Mysterienlogos.“®

1978 erschien die Schrift Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des
Korans, neu iibersetzt und erkldrt. Gerade dieses Werk lieferte einen wissenschaft-
lich fundierten Beitrag eines Bibeltheologen und Religionswissenschaftlers fiir die
Auseinandersetzung mit dem Islam, vor allem beziiglich der Jesusfrage. Ausschlag-
gebend fiir sein Anliegen, das Gesprich mit dem Islam zu fordern, war die Situa-
tion der 1970er Jahre, einerseits die Offnung der katholischen Kirche gegeniiber
dem Islam durch die ,,Erkldrung iiber das Verhéltnis der Kirche zu den nichtchrist-
lichen Religionen” (Nostra Aetate), ein Dekret, auf das er immer wieder zu sprechen
kommt; andererseits das Bemiihen von muslimischer Seite, die Verfalschungslehre
der Bibel aufzugeben und damit auch die Schriften der Bibel als authentische Ur-
kunde des religiosen Selbstverstindnisses fiir Juden und Christen anzuerkennen.
Damit waren von beiden Seiten die entsprechenden Voraussetzungen geschaffen,
um ins Gesprich zu kommen, ein Faktum, das die vielen offiziellen und inoffiziellen
Dialogveranstaltungen erweisen sollten.

11 Vgl. Sched], Die Sure ,,Erlésung®, 155.
12 Sched], Streiflichter, 255; Kursivsetzung im Original.

13 Schedl, Zum Verstédndnis der Welt des Islam, 137-146; Schedl, Jerusalem, Heilige Stadt des Is-
lam, 212.

14 Schedl, Verbot des Genusses von Schweinefleisch, 244-245.
15  Schedl, Sulaiman, 323.
16  Vgl. Prenner, Christus und Muhammad sind ,,Briider®, 222-223.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

Nach Schedl muss jeder Dialog, der den Andersgldubigen ernst nehmen und ihn
in seinem Anderssein verstehen will, auch die Unterschiede benennen. Der Dia-
log diirfe allerdings hierbei nicht stehenbleiben, wie er immer wieder eindring-
lich mahnt. Das unterscheidende Element zwischen Christentum und Islam sei
einmal die Stellung Jesu in beiden Religionen. So untersucht er in seinem Buch
Muhammad und Jesus neben den christologisch relevanten Texten des Koran auch
solche, die das Selbstverstindnis Muhammads als Gesandten und Propheten des
arabischen Volkes thematisieren. Da der Koran den Anspruch hat, die biblische
Offenbarung grundsitzlich zu bestétigen, findet gerade hier der Bibeltheologe ein
reiches Betitigungsfeld fiir seine Forschungen vor. Fiir die Vorbereitung und Aus-
l6sung der Berufung Muhammads sei nach Schedl der christliche Kontext Arabiens
ausschlaggebend gewesen, ndmlich ,die Begegnung mit den betenden und Nacht-
wache haltenden christlichen Einsiedlern?’, eine Sichtweise, die auch von anderen
Wissenschaftlern seiner Zeit und heute wieder verstirkt vertreten wird.!* Voraus-
gesetzt wird hier, dass es bereits vor Muhammad in Arabien ein starkes Christen-
tum gegeben habe und dass in der Gegend um Mekka und Medina, also entlang
der Weihrauchstrafle, Eremiten gelebt haben.” Fiir die Berufung Muhammads sei
der Gedanke an das bald hereinbrechende Letzte Gericht entscheidend gewesen.
Hierfiir verweist er auf das Christusbild der Monchsvéter, ndmlich auf Jesus den
Pantokrator und Richter. Mit der Berufung Muhammads verbindet Sched] somit
ein ,echtes religioses Erweckungs- und Bekehrungserlebnis“* analog zu den bib-
lischen Propheten. Durch diese biblische Einbettung gelingt es ihm, ein positives
Muhammad-Bild zu zeichnen, jenseits der giangigen, Jahrhunderte weitertradier-
ten Klischees und Stereotypen von Gewalt, Genusssucht und Krankheit Muham-
mads.? Es sei fiir ihn zu einfach, ,aullerordentliche, religiose Phanomene medi-
zinisch mit Hinweisen auf Epilepsie und Halluzination erklaren zu wollen. Solches
hat man schon bei den biblischen Propheten versucht.“? Gehe man allerdings vom
Phinomen Offenbarung aus, dann liege kein medizinisches, sondern ein theologi-
sches Problem vor.?® Schedl rdumt aber ein, dass der Buprediger der Anfangszeit
in Medina dann auch als politischer Fiihrer fungierte. Wenn man vom Inspirati-
onsgedanken ausgehe, gewinne man ,ein vollstdndig neues Muhammad-Bild, jenes

17  Schedl, Muhammad und Jesus, 161.

18  Vgl. Andrae, Islamische Mystik, 13-43; Liiling: Uber den Ur-Qun-an; Ohlig/Puin (Hg.), Die dunklen
Anfénge.

19  Vgl. K6bert, Zur Ansicht des frithen Islam iiber das Monchtum, 524.
20  Schedl, Muhammad und Jesus, 165.

21  Vgl. die Texte im Anhang von Schedl, Muhammad und Jesus, ab 567.
22 Schedl, Muhammad und Jesus, 162.

23 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 162.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

89



90

Karl Prenner

Abb. 2: Istanbul, Sultan-Ahmed-Moschee (,,Blaue Moschee®), 1966, 28/38.

des schaffenden Kiinstlers und Schriftgelehrten.“* Denn ,Muhammad wollte das
Thema ,Heilige Schrift’ weiter abwandeln und die Bibel der Araber schaffen.“” Da
Engel in den biblischen und auflerbiblischen Schriften als Offenbarungsvermittler
eine grofle Rolle spielen, fragt Schedl, ,,ob man nicht gerade im rechten Verstehen
des Koran auch Inspiration und Offenbarungsengel auf das Maf3 des Menschlichen
zurlickfithren muf$??

Anhand seiner Untersuchung der Christologie der mekkanischen Suren kommt er
zum Ergebnis, dass hier ,Kontrovers- oder Abwehr-Christologie“” vorliegt, denn
der Koran bringt anhand des Terminus kalima keine Logos-Theologie, sondern Je-
sus ist nur insofern ,Wort Gottes®, als er durch das schopferische Wort Allahs (19,35)
wunderbar empfangen und geboren wurde. Weiters wird in dieser Sure auch die
Gottessohnschaft Jesu abgelehnt, allerdings sei es auffillig, dass Muhammad in den
mekkanischen Suren nirgends das Wort ,Sohn“ (ibn) verwendet, erst in Sure 9,30
aus medinischer Zeit; vielmehr findet sich hier der Begriff walad, das einfachhin
»Kind“ bzw. Kinder bedeutet. Daraus ergibt sich fiir Schedl die Folgerung, dass hier

24 Schedl, Muhammad und Jesus, 166.
25  Schedl, Muhammad und Jesus, 166.
26  Schedl, Muhammad und Jesus, 167.
27  Schedl, Muhammad und Jesus, 325.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829325

Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

»keine direkte Polemik gegen das christliche Gottessohn-Bekenntnis vorzuliegen
[scheint].“?® Da mit walad ein polytheistischer Hintergrund angesprochen wird,
habe Muhammad die Sohnesaussage der Evangelien in ,biologisch-polytheisti-
schem Sinn“ verstanden.” ,Von dieser Ausgangsposition her wird auch verstind-
lich, daR fiir ihn ,,Kind“ oder ,Sohn Gottes“ keine Begriffe sind, um das Wesen Tsas
aufzuschliisseln. ,Sohn Gottes” ist heidnisch zu stark vorbelastet®.* Die Ablehnung
der ,,Gottessohnschaft“ Tsas in den mekkanischen Suren trifft daher das Wesen der
christlichen Aussage nicht, denn Jesus ist nicht in die Reihe der arabischen oder
griechischen Gétter einzuordnen.

In der medinische Sure 9,30 findet sich das einzige Mal der Titel Sohn Gottes (ibnu
l1ahi), allerdings in einem Kontext, in dem es um die Verehrung von christlichen
Heiligen geht, ,,die man nach seiner Auffassung, Gott als ,,S6hne“ zugesellte.*! An
weiteren Stellen in medinischen Suren wird abgelehnt, dass der Messias wesens-
gleich mit Allah sei: ,,Unglaubig sind die, welche sagen: Der Messias, Marjams Sohn,
ist Allah“ (5,117.72). In derselben Sure wird auch die Trinitdt angesprochen: ,Un-
glaubig sind die, welche sagen: Allah ist dreiféltig in Dreiheit” (5,73). In 5,116 findet
sich eine weitere Variante der Trinitit: ,,Hast du (Tsa) je zu den Menschen gesagt:
Nehmt mich und meine Mutter auller Allah (als) zwei Go6tter?“ Muhammad habe
sich also Trinitdt, die Dreiheit in Gott, so vorgestellt, ,,dal sich die Menschen ne-
ben Allah noch zwei ,,Gotter dazunahmen und so die gottliche Dreiheit Allah - Tsa
- Maryam erhielten®.®? In Sure 4,171 heif3t es, daR Tsa ,Allahs Gesandter ist, sein
Wort, das Er an Marjam entbot, und Geist von IHM .... Sagt nicht Dreiheit! Hort auf
damit! Besser ist’s fiir euch, zu sagen: Allah ist nur EIN EINZIGER GOTT .... Ein
Kind*® hat er nicht!“ Hierbei falle nach Schedl wiederum auf, dass nicht das Wort
ibn steht, sondern das allgemein klingende walad, ,Kind, Kinder“. Muhammad leh-
ne auch in den medinischen Suren anhand des Terminus walad eine Dreiheit oder

28  Schedl, Muhammad und Jesus, 327.

29  Schedl, Muhammad und Jesus, 328. Neuere Studien bestédtigen diese Sicht Schedls; vgl. etwa Stosch:
Versuch einer ersten diachronen Lektiire, 23: ,,Die paganen Araber scheinen die Aussagen iiber Je-
sus so verstanden zu haben, als ob Jesus in diesem Sinne als biologischer Sohn von Gott verstanden
werden kann. Jesus wire dann walad von Gott .. ... Das ist allerdings nicht als allgemeine Kritik an
Christen gemeint, weil Christen Jesus ja in der Regel nicht als ,walad“ von Gott verstehen, sondern
als ibn, wie auch im Umfeld der Entstehung des Koran bekannt gewesen sein muss.“

30 Schedl, Muhammad und Jesus, 334.
31  Schedl, Muhammad und Jesus, 556.

32 Schedl, Muhammad und Jesus, 557. Von Syrien aus scheint der Tritheismus, der unter den Anti-
chalcedoniern kursierte, auch auf die arabische Halbinsel ausgestrahlt zu haben. , Er behauptet
ganz gegen die heutige kirchliche Lehre die Existenz von drei trinitarischen Hypostasen mit je
einer eigenen Ousia, Physis und Gottheit“ (Stosch, Versuch einer ersten diachronen Lektiire, 29).

33  Schedl iibersetzt hier walad mit ,Kind“; simtliche muslimische Ubersetzungen geben walad mit
»Sohn“ wieder. Daher sind fiir muslimische Kommentatoren auch diese Stellen, wo walad steht,
eine Kritik an der christlichen Lehre von Jesus.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

91



92

Karl Prenner

Mehrheit in Gott ab, aber nicht im Sinne der christlichen Trinitit, sondern im Sinne
des altarabischen Heidentums; er wehre sich nur dagegen, dass man dem EINEN
Allah irgendwelche , Kinder” beigesellt. Arabien war Zufluchtsstétte fiir verschiede-
ne christliche Hiretiker, daher sei es nach Schedl durchaus méglich gewesen, dass
falsche Trinitdtsvorstellungen verbreitet waren.** Tsa wird als ein wahrer Muslim
vorgestellt, denn er verkiindet die Forderungen der ersten drei Sdulen des Islam:
Schahada, Gebet (saldt) und Almosen (zakdt) (19,33). Weiters ist er Prophet (ndbi) und
Gesandter (rasiil). Die einzig mogliche Haltung gegentiiber Allah ist, dass Tsa Knecht
(‘abd) Gottes (19,30) ist. Muhammad konzentriert sich daher auf die Knecht-Got-
tes-Christologie, dhnlich der frithchristlichen Verkiindigung. Tsa und Jesus stehen
somit ,ganz und gar unter der bestimmenden Kraft des EINEN GOTTES.“* Beziig-
lich der Frage nach der Nicht-Kreuzigung Jesu nach 4,171 verweist Schedl auf ei-
nen moglichen Einfluss der gnostischen Christologie (Petrus-Apokalypse), die im
Messias zwischen der irdisch-leibhaften Wesenheit, die dem Tod verfallen ist und
der himmlisch-geistigen, die unvergénglich ist, unterscheidet.*® Gekreuzigt wurde
daher nicht, wie es die islamische Tradition berichtet, ein Ersatzmann, sondern der
irdisch-fleischhafte Tsa. ,Damit treten Aspekte einer Knecht-Gottes-Christologie in
Sicht, die dem urchristlichen Kerygma vom erh6hten Kyrios nicht allzu fern sein
diirften.*

Religionswissenschaftlicher Ansatz fiir das Gesprich
iiber die koranische Christologie

Schedl geht von der grundsétzlichen Frage aus, ob im Koran iiberhaupt eine Ausein-
andersetzung mit dem Christus-Bekenntnis der katholischen Kirche greifbar werde.
Denn neben dem lateinischen Christentum Roms gab es auch das griechisch-helle-
nistische und das syrisch-semitische Christentum. Letzteres ist judenchristlicher
Herkunft und habe nicht nur auf den Nestorianismus, sondern auch auf den Is-
lam eingewirkt.® Das lateinische Christentum mit Rom und dem Papsttum streb-
te nach Weltherrschaft, brachte aber keine theologischen Reflexionen hervor. Im
Mittelpunkt des Denkens der griechisch-hellenistischen Christen steht der Logos,
das Wesen, die Natur und Person. Christus bildet nach diesem Denken eine We-
sens-Einheit mit Gott. Das syrisch-semitische Christentum ist dagegen gepragt von
einer Bildsprache, die zum Ausdruck bringen will, dass in Jesus Gott wirklich gegen-
wartig ist. So werde aus den Glaubensartikeln der Confessio Nestoriana (610 n. Chr.)

34  Schedl, Muhammad und Jesus, 557.

35 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 558.
36  Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 562.
37  Schedl, Muhammad und Jesus, 562.

38  Vgl. Quispel, Makarius, 118.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

ersichtlich, dass das Wesen Jesu nicht durch die philosophischen Termini ,Natur®,
sUbernatur, ,,Person” ausgedriickt werde, sondern durch eine Bildsprache.” Die
orientalischen Christen haben also diese bildhafte Sprache noch stirker bewahrt
als das griechisch-hellenistische Denken, das eher ontologisch ausgerichtet war,

und davon zeuge auch der Koran.

Abb. 3: Bagdad, Mugarnas, 1969, 17/07.

Der kultur- und geistesgeschichtliche Hintergrund des syrisch-semitischen Chris-
tentums, der in den Aussagen des Koran iiber Jesus durchscheint, muss also nach
Schedl fiir das christlich-islamische Gesprach beachtet werden; erst dann wird sich
herausstellen, dass zwischen dem koranischen Tsa ibn Maryam und dem Jesus der
Evangelien ,,pl6tzlich und unerwartet neue Gemeinsamkeiten aufleuchten.“® Fiir
eine erste Gesprichsbasis verweist Schedl einmal auf die Kindheitserzdhlungen im
Koran (Sure 3 und 19) und im Lukas-Evangelium: Christentum und Islam bekennen
demnach die wunderbare Geburt Jesu, empfangen vom Heiligen Geist/unser Geist,
geboren aus Maria/Maryam, der Jungfrau. Weiters konnten sich Muhammad und

39 Inseinem Radiogesprdch mit Dr. Karl Logar ,Das Fest des neuen Lebens und des Lichts. Ursprung
des Weihnachtsfestes im Alten Orient” am Heiligen Abend 1980 erklért er anhand der Confessio
Nestoriana und des Koran das Verhiltnis von Gottheit und Menschheit in Jesus, d.h. er gibt Ein-
blicke in die Christologie der ostsyrischen Kirche und in die des Koran ( ,Wissenschaft aus erster
Hand", ORF Landesstudio Steiermark, 24.12.1980).

40  Schedl, Muhammad und Jesus, 564.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

93


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829326

94

Karl Prenner

die Christen beziiglich des Sohn-Gottes-Begriffes zumindest einmal durch eine Ne-
gativ-Abgrenzung treffen, denn dieser Begriff verweise, wie oben dargelegt, nicht
auf drei Gotter, sondern auf den Einen Gott. ,Daher miifdte gerade dieses Thema von
beiden Seiten neu durchdacht und gldubig durchgerungen werden.“" Es sei auch zu
bedenken, dass die Rede von Jesus als ,Sohn Gottes® oder die Vater-Anrede symbo-
lische Sprechweisen sind. Ahnlich argumentierte bereits auch der groe islamische
Theologe al-Ghazali, wenn er von einer ,,metaphorischen Redeweise““ spricht, und
nur so konne die christliche Rede von Jesus als Gottes Sohn verstanden werden.
Wenn man auf diese Weise das bildhafte Sprechen der orientalischen Christen
auch beziiglich Jesus als ,Sohn Gottes® miteinbeziehe, wiirde sich herausstellen,
dass der Unterschied zwischen christlicher und muslimischer Sicht ,,eher schein-
bar als wirklich ist.“** Eine weitere Gesprachsbasis zeichne sich auch in Bezug auf
den Knecht-Gottes-Titel ab. Wenn der Koran von Tsa ibn Maryam als dem , Knecht
Gottes“ spreche, nehme er die erste urchristliche Bekenntnisformel auf und reinige
sie von zeitgenossischen Fehldeutungen. Fiir das syrisch-semitische Christentum
sei die Bezeichnung Jesu als Knecht die vorherrschende christologische Bekennt-
nisformel gewesen. ,Daher diirften sich auch in der Christologie mehr Gemeinsam-
keiten abzeichnen, als man gemeinhin annimmt.“* Man kénne folglich nicht sagen,
Muhammad habe das Christentum nur unzureichend gekannt; vielmehr gewinne
man den Eindruck, ,dall er die Grundstruktur der syrisch/semitischen Christologie
sehr wohl gekannt und eigenstéandig weiterentwickelt hat.“#

Die Frage nach dem Einfluss des syrisch-semitischen Christentums auf Muham-
mad und den Koran ist bis heute umstritten und daher Thema vieler kontroverser
Debatten. Der Einfluss des Nestorianismus wird heute differenzierter gesehen. Ge-
genwartig hat dieser Diskurs eine neue Ausrichtung bekommen, indem nicht mehr
vom Nestorianismus, sondern von einem ,syrisch-arabischen“ Christentum die
Rede ist.*

In Hinblick auf die Analyse der koranischen christologischen Kontroversen, wie sie
Schedl in seinem Werk vorlegt, kommt ihm sicherlich Pionierleistung zu. Er konnte
zwar auf Untersuchungen aufbauen, die bereits feststellten, dass der Koran durch-
wegs heterodoxe christliche Vorstellungen iiber Jesus anfiihrt, diese aber ablehnt,

41  Schedl, Muhammad und Jesus, 244.

42 Wilms, Al-Ghazalis Schrift, 45.

43  Schedl, Muhammad und Jesus, 565.

44  Schedl, Muhammad und Jesus, 5.

45  Schedl, Muhammad und Jesus, 565-566.

46  Vgl. Ohlig, Das syrische und arabische Christentum und der Koran, 366-404: er spricht hier davon,
dass im Koran eine ,vornicenisch syrische Theologie in arabisierter Form“ greifbar werde.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

weil sie polytheistisch verstanden wurden.” Dass aber der Koran beziiglich Jesus
der syrisch-semitischen Christologie verpflichtet ist, ist in dieser differenzierten
Darstellung dem ganz spezifischen wissenschaftlichen Zugang Schedls geschuldet.
Denn er fiihrt selbst aus, dass ,,ohne lebendigen Kontakt mit dem heutigen Islam“*
auf seinen zahlreichen Reisen in den Orient diese Arbeit nicht moglich gewesen
wire. Die ,orientalische Geisteswelt” war fiir ihn ebenso wichtig wie das Sprachli-
che. Denn auch die Kenntnisse sémtlicher semitischer Dialekte, Hebrdisch, Arama-
isch, Syrisch und Arabisch haben hierbei einen - wenn nicht sogar den wesentli-

chen - Beitrag geleistet.

Abb. 4: Schiras, Lebensbaum - Motiv als Relief an einer Brunnenhalle, 1969, 20/47.

Welches Ziel hat Schedl mit diesem Werk verfolgt? In der Einleitung stellt er fest:
»Um aber eine sachliche Grundlage fiir den Dialog zu liefern, schien es geradezu ge-
boten, die ,christlichen” Partien des Korans in ihrer Gesamtheit mit neuer Uberset-
zung und Erkldrung zu bringen .... Die Auseinandersetzung zwischen Christentum
und Islam wird daher ndherhin zu einem Dialog zwischen Muhammad und Jesus.“¥
Lange bevor Dialogveranstaltungen aus dem Boden sprossen und etwas Selbstver-

47  Vgl. Henninger, Zur ,christlichen Interpretation” des Koran, 208-217.
48  Schedl, Muhammad und Jesus, 6.
49  Schedl, Muhammad und Jesus, 5.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

95


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829327

96

Karl Prenner

standliches wurden, hat Schedl hierfiir bereits mit seinen Ausfiihrungen den Boden
bereitet bzw. dann auch selbst an einschldgigen Veranstaltungen teilgenommen.>

Dass das Werk ,Muhammad und Jesus“ in der Fachwelt eher auf spirliche Reso-
nanz stief3, hdngt wohl einerseits mit den logotechnischen Analysen dieser Arbeit
zusammen. Andererseits tritt bei Schedl der christliche Hintergrund nicht nur
bei der Berufung Muhammads, sondern auch bei der Eroérterung der koranischen
Christologie starker in Erscheinung. Gegeniiber solchen historischen Zugéngen war
man aber, da sie dem islamischen Offenbarungsbegriff widersprachen, auch in der
Fachwelt eher zuriickhaltend; dies hatte aber auch Auswirkungen auf Vergleiche
zwischen Bibel und Koran.

Das Gesprich mit der Volksreligiositit und der Mystik

In der Volksreligiositdt und Mystik ortet Schedl ein weiteres Gesprachsfeld zwi-
schen Christen und Muslimen. Wenn auch der Islam durch sein Bilderverbot Dar-
stellungen Marias abgelehnt habe, so sei ,,in den Herzen der Muslime das Bild der
Maria noch heute eine lebendige Wirklichkeit.“>* Schedl verweist hier darauf, dass
in vielen Landern Marienheiligtiimer sowohl von Christen als auch von Muslimen
besucht werden. Nicht nur in der Volksreligiositdt, sondern auch in der Mystik bei-
der Religionen gédbe es noch viel Gemeinsames zu entdecken, vor allem auch des-
wegen, weil die Volksreligiositat stark von der Mystik geprigt sei.

Der Briickenbauer

Schedl schlug mit dem Riickgriff auf die authentischen Quellentexte der monotheis-
tischen Religionen als Bibeltheologe, Orientalist und Religionswissenschaftler neue
Wege ein und erdffnete damit neue Horizonte der Begegnung. Er sah das Gemein-
same und Verbindende, nicht nur das Unterscheidende und Trennende. Als sprach-
kundiger Bibeltheologe konnte er bereits bei den sprachlichen Gemeinsamkeiten
der semitischen Sprachen ansetzen und dies in einer Zeit, in der die Notwendigkeit
zum Gesprach noch nicht als dringend gesehen wurde. Die zukiinftige Entwicklung
um die Auseinandersetzung mit dem Islam war ihm wohl bewusst, immer wieder
wies er darauf hin. Schedl selbst nahm auch an interreligiosen Gespriachen teil. Hier-
bei musste er freilich auch die Erfahrung machen, wie schwierig und konfliktreich
sich Religionsgesprache tatsachlich oft gestalten.®® Gerade historische Zuginge zum

50 Vgl. das Podiumsgesprich in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982: Haubst, ,Der Friede unter den
Religionen nach Nikolaus von Kues®.

51 Zingerle, Maria. Verehrung und Gnadenbilder in der Steiermark, 20-22.
52 Vgl. Schedl, EB, 20) Schluss: Ost-westliche Gemeinsamkeiten, S. 310 .

53  Vgl. Haubst, ,Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues®, 280.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

Koran miissen im Gespriach von beiden Seiten methodisch nachvollziehbar sein,
miissen auf gleicher Augenhdhe geschehen, da man sonst aneinander vorbeiredet.

Aufgrund seiner Sprachkenntnisse - er verfiigte nicht nur tiber die Kenntnis samtli-
cher semitischer Dialekte, sondern auch liber das Persische und Tiirkische - konnte
er nicht nur das sakrale Schrifttum der Religionen studieren, sondern hatte auf sei-
nen Reisen in der Begegnung mit den Menschen anderer Religionen auch unmit-
telbaren Zugang zu deren Religiositit. ,In den Moscheen kann man noch vielfach
in Andacht versunkene Minner den Rosenkranz beten sehen. Wenn man versteht,
was sie beten, muss man Achtung und Ehrfurcht vor diesen Betern haben.“**

Schedls wissenschaftliches Werk kann ohne diese Offenheit fiir die Religionen, die
auch mit seiner personlichen Religiositit zu tun hatte, nicht authentisch verstan-
den werden. Sein Anliegen war es daher auch stets, den biblischen Horizont seiner
Studierenden und Horer zu erweitern, die verborgenen Schitze der Religionen zur
Sprache zu bringen, ein Anliegen, das auch in der Institutsordnung des Instituts fiir
Religionswissenschaft von 1981 verankert wurde:

Dem Institut obliegt die Lehre und Forschung auf dem gesamten Ge-
biet der Religionswissenschaft, soweit diese die gesamte historische,
kulturelle, soziologische und insbesonders religionsgeschichtliche
Umwelt der Bibel tangiert. In Sonderheit sind damit jene Hochreligio-
nen betroffen, die ein sakrales Schrifttum tradiert haben.

Daher bot Schedl neben seinen Vorlesungen iiber Biblische Theologie auch solche
liber die Religionen des Alten Orients an. Besonderes Schwergewicht legte Schedl
auf Zarathustrismus, Judentum, die hellenistischen Mysterienreligionen, den Is-
lam, hier vor allem auf den Koran, sowie auf Hinduismus und Buddhismus. Durch
sein Collegium publicum und seine fast 40 Radiovortriage konnte er zusétzlich noch
eine sehr breit gestreute und interessierte Zuhorerschaft ansprechen und so fiir den
Reichtum der Religionen sensibilisieren. Schedl hat es auf diese Weise verstanden,
in einer authentischen Weise Frommigkeit (als Priester) und Wissenschaftlichkeit
zu verbinden. Gerade durch seine wissenschaftlich-akademische Beschéftigung mit
den Religionen konnte er auf die konkreten Menschen hinweisen, die die jeweilige
Religion individuell deuten und verwirklichen und deren Glaube ernst genommen
werden will. Der Begeisterung, die er ausstrahlte, wenn er in seinen religionswis-
senschaftlichen Vorlesungen oder in seinen Radiogespriachen iiber die Religionen
und die jeweiligen Gldubigen sprach, konnte man sich kaum entziehen.

54  Sched], EB, S. 308.

55 Institutsordnung des Instituts fiir Religionswissenschaft an der Karl-Franzens-Universitdt Graz,
§1(1).

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

97



98

Karl Prenner

Literatur

Andrae, Tor: Islamische Mystik, Stuttgart u.a. 21980.

Haubst, Rudolf (Hg.): ,, Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues“. Akten des Sym-
posions in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982, Mainz 1984.

Henninger, Joseph: Zur ,christlichen Interpretation des Korans, Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft 30 (1974/73) 208-217.

Institutsordnung des Instituts fiir Religionswissenschaft an der Karl-Franzens-Univer-
sitdt Graz, in: Mitteilungsblatt der Karl-Franzens-Universitat Graz, 48. Sondernummer,
15.07.1981, §1 (1).

Kobert, R.: Zur Ansicht des frithen Islam iiber das Monchtum, Orientalia 42 (1973) 520-524.

Liiling, Giinter: Uber den Ur-Qursan. Ansdtze zur Rekonstruktion vorislamischer christlicher
Strophenlieder im Qur>an, Erlangen 1974 [Neudruck: 1990, 3. korr. Aufl.: 2004].

Zingerle, Barbara: Maria. Verehrung und Gnadenbilder in der Steiermark: Ausstellung 27. April
bis 4. September 1983 (Organisation d. Ausstellung und Bearbeitung d. wiss. Kataloges:
Barbara Zingerle), Diozesan-Museum Graz, Graz-Seckau 1983, 20-22.

Ohlig, Karl-Heinz: Das syrische und arabische Christentum und der Koran, in: Ohlig, Karl-
Heinz/Puin, Gerd-R. (Hg.): Die dunklen Anfinge, Berlin 2005, 366-404.

Prenner, Karl: Christus und Muhammad sind ,,Briider” - eine Reflexion iiber gemeinsame
ethische Prinzipien, Beitrdge zur Lebensraumforschung und Geographie der Geisteshaltung,
Graz 1997/98, 221-230 [Arbeiten aus dem Institut fiir Geographie der Karl-Franzens-Uni-
versitat Graz, Bd. 36].

Quispel, Gilles: Makarius, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden 1967 [Sup-
plements to Novum Testamentum, 15].

Schedl, Claus: Curriculum Vitae, Graz 1982.

Schedl, Erwanderte Bibel. Erlebnis-Skizzen. 25 Jahre unterwegs, hrsg. v. Alfred Schedl, Wien
1978/1987.

Schedl, Claus: Die Sehnsucht der ewigen Hiigel. Christus im Alten Testament, Graz 1947.

Sched]l, Claus: Psalmen. Im Rhythmus des Urtextes. Eine Auswahl, Wien 1964.

Schedl, Claus: GeschichtedesAlten Testaments, Bde. 1-5, Innsbrucku.a.1956/1956/1959/1962/1964.
Schedl, Claus: Baupldne des Wortes. Einfiihrung in die Biblische Logotechnik, Wien 1974.
Schedl, Claus: Rufer des Heils in heilloser Zeit, Paderborn 1973.

Schedl, Claus: Zur Theologie des Alten Testaments. Der Gottliche Sprachvorgang in Schopfung und
Geschichte, Wien 1986.

Schedl, Claus: Als sich der Pfingsttag erfiillte. Erkldrung der Pfingstperikope Apg 2,1-47, Wien
u.a. 1982.

Schedl, Claus: Zur Christologie der Evangelien, Wien u.a. 1984.
Schedl, Claus: Noch immer nicht ausg lernt ..., Klemensbldtter Mai/Juni, 47 (1981) 37-38.
Schedl, Claus: Talmud - Evangelium - Synagoge, Innsbruck-Wien-Miinchen 1969.

Schedl, Claus: Streiflichter aus der Welt des Islam, Theologisch-praktische Quartalschrift 131
(1983) 253.

Schedl, Claus: Die Sure ,Erlosung” (al-furgan) im Koran, Theologie der Gegenwart 25 (1982)
146-155.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

Schedl, Claus: Zum Verstandnis der Welt des Islam, Theologisch-praktische Quartalschrift 128
(1980) 137-146.

Sched]l, Claus: Jerusalem, heilige Stadt des Islam?, in: Theologie der Gegenwart 25 (1982) 203-
212.

Schedl, Claus: Verbot des Genusses von Schweinefleisch und Gebot des Schichtens in Juden-
tum und Islam, Christlich padagogische Bldtter 96 (1983) 241-245.

Sched], Claus: Sulaiman und die Konigin von Saba. Logotechnische und religionsgeschichtli-
che Untersuchung zu Sure 27, 17-44, in: Roswitha G. Stiegner (Hg.), Al-Hudhud. Festschrift
Maria Hofner zum 80. Geburtstag, Graz 1981, 305-323.

Schedl, Claus: Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des Koran Neu iibersetzt
und erkldrt, Wien - Freiburg - Basel 1978.

Stosch, Klaus von/Khorchide, Mouhanad (Hg.): Streit um Jesus. Muslimische und christliche An-
ndherungen, Paderborn 2016.

Stosch, Klaus von: Versuch einer ersten diachronen Lektiire der Jesusverse im Koran, in:
Stosch, Klaus von/Khorchide, Mouhanad (Hg.): Streit um Jesus. Muslimische und christliche
Anndherungen, Paderborn 2016, 15-44.

Wilms, Franz-Elmar: Al-Ghazalis Schrift wider die Gottheit Jesu, Leiden 1966.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

99






	_GoBack
	_Hlk90543087
	_Hlk89717658
	_Hlk89090647

