
85

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6

Karl Prenner

Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk 
zwischen Biblischer Theologie und Koranstudien

Bibeltheologische Arbeiten
Neben seinem gesprochenen Wort, dessen Kraft und Lebendigkeit die Hörer begeis-
terte, bediente sich Schedl mit großem sprachlichem Können auch des geschriebe-
nen Wortes, was aus seinen zahlreichen Veröffentlichungen – 82 Zeitschriftenartikel 
und mehr als 25 Monographien – ersichtlich ist. Mit hohem Einfühlungsvermögen 
und dichterischer Begabung übersetzte er viele religionsgeschichtliche Texte neu. 

Aus seinen vielfältigen Schriften, Monographien und Aufsätzen seien folgende 
herausgehoben: 1947 veröffentlichte er eine neue Übersetzung der Psalmen. Wäh-
rend seiner Zeit in Mautern entstanden fünf Bände Geschichte des Alten Testaments 
(Innsbruck u.a. 1956–1964), ein Werk, das ins Amerikanische und Italienische (Bde. 
1–2) übersetzt wurde. Nach Schedl ist das Alte Testament das „Lebensbuch des Got-
tesvolkes“, daher muss biblische Geschichtsschreibung zu einer „Theologie der 
Geschichte“ werden. Sich auf Inspiration allein zu verlassen, genügt nach Schedl 
nicht, vielmehr muss man, will man der „vollen Menschwerdung des Wortes“1 ge-
recht werden, auch die Bedingungen der menschlichen Existenz in der Geschichte 
berücksichtigen, und muss sodann das überlieferte Wort in seinem historischen 
Kontext („Sitz im Leben“) betrachten und erforschen wie jedes andere literarische 
Dokument. Hier spürt man, dass seine Theologie keine abstrakten, weltfernen Kon-
zepte darstellt, sondern dass die Erwanderte Bibel ihm Anregung und Wegweiser bei 
der Verschriftlichung seiner Theologie war. Methodisch legt er an seine Arbeit reli-
gionswissenschaftliche Maßstäbe an, wenn er schreibt:

Die persönliche religiöse Einstellung des Forschers spielt dabei keine 
Rolle. Ja, man kann sogar behaupten: Gäbe es eine ideale Durchfüh-
rungsmöglichkeit dieser Untersuchungsmethode, so müssten sich die 
Ergebnisse eines atheistischen Philologen und eines gläubigen Theo-
logen vollends decken! Und in der Praxis tun sie es auch tatsächlich in 
weitem Umfang!2 

Schedls methodischer Zugang zur Bibel und später auch zum Koran war davon 
geprägt, dass er in erster Linie die Endgestalt des Textes, wie sie uns überliefert 

1	 Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments, Bd. 1, XXI–XXII.
2	 Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments, Bd. 1, XXIII.



86 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

ist, nach Strukturprinzipien zu befragen und zu erforschen suchte, und nicht das 
Vorher des Textes. Sein Anliegen war es, ein Alternativmodell zur Quellenschei-
dungstheorie des Pentateuch (Jahwist, Elohist, Deuteronomist, Priesterschrift) zu 
entwickeln. Durch eingehende Studien des jüdischen Schrifttums, aber auch der 
biblischen Zahlenangaben selbst, stieß Schedl schon sehr früh auf „Maß und Zahl 
als Formungs- und Gestaltungselemente“ von alttestamentlichen Texten. Im Laufe 
seiner verschiedenen Arbeiten entwickelte er dann die „logotechnische Methode“, 
die davon ausging, dass überlieferte Texte des Alten sowie des Neuen Testaments 
und auch des Koran jeweils eine „bis in die Buchstaben hinein durchkomponierte 
sakrale Dichtung“, ein „Bauwerk aus Worten“ darstellen.3 Die theoretischen Grund-
lagen hierzu und praktische Beispiele präsentierte Schedl in seinem Buch Baupläne 
des Wortes. Einführung in die Biblische Logotechnik. Hinter dieser Methode der Wort- 
und Sprachkunst verbergen sich antike Denkmodelle, die – nach dem Analogieden-
ken – der Zahl Modell- und Symbolfunktion zuweisen. Allerdings ist dieser metho-
dische Zugang zur Erschließung heiliger Schriften von Schedls Fachkollegen kaum 
rezipiert worden.

Nicht nur in seinen alttestamentlichen Studien Rufer des Heils in heilloser Zeit und 
Zur Theologie des Alten Testaments. Der Göttliche Sprachvorgang in Schöpfung und Ge-
schichte, sondern auch in seinen beiden neutestamentlichen Untersuchungen Als 
sich der Pfingsttag erfüllte. Erklärung der Pfingstperikope Apg 2,1–47 und Zur Christolo-
gie der Evangelien wird die logotechnische Methode angewandt. 

Seine bibeltheologischen Arbeiten und die damit zusammenhängende Lehre bil-
deten auch die Grundlage und den Ausgangspunkt für die Beschäftigung mit dem 
Judentum und später mit dem Islam. In Talmud – Evangelium – Synagoge sucht er das 
Verbindende in der Frömmigkeit und religiösen Praxis zwischen dem rabbinischen 
Judentum und dem Christentum auszumachen, nämlich im Gebet. Im besagten 
Werk übersetzt er nicht nur die „Vätersprüche“, sondern auch „das Herzstück der 
Synagogenliturgie“, nämlich das Morgengebet.4 „Vielfach unbekannte Kleinodien 
leuchten hier auf, die in ihrer Schönheit und theologischen Tiefe unvergänglich 
sind.“5 Aber auch mit der Übersetzung der „Vätersprüche“6 verbindet er die Hoff-
nung, dass sie eine zuverlässige Brücke zwischen Kirche und Synagoge bilden kön-
nen, denn: „Es gibt fast nichts darin, das ein Christ nicht voll und ganz bejahen 
kann.“7

3	 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 39–40.
4	 Schedl, Talmud, 339–419.
5	 Schedl, Talmud, 9.
6	 Schedl, Talmud, 21–288.
7	 Schedl, Talmud, 10.



87Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

Zugänge zum Islam
Der Beginn der Vorlesungstätigkeit Schedls über den Islam an der Universität Graz 
in den 70er Jahren fiel in eine Zeit, die von der Renaissance des Islam bzw. vom 
Aufkommen des politischen Islam (1979: Islamische Revolution im Iran) gekenn-
zeichnet war. Diese Entwicklung trug dazu bei, dass der Islam in der Öffentlichkeit 
sichtbarer und daher verstärkt wahrgenommen wurde. Den Zeiterfordernissen 
nach Information entsprechend hat Schedl seine Lehr- und Forschungstätigkeit 
bezüglich Islam ausgerichtet; nicht nur die Vielfalt des Islam, sondern auch das 
Unterscheidende und das Gemeinsame kamen zur Sprache. Als gemeinsame Basis 
gibt er an: „Beide, Islam und Christentum, zielen auf restlose Hingabe an Gott und 
seine Offenbarung; daher ist auch das Christentum in seinem tiefsten Wesen „Is-
lam“, d.i. „…. eine Lebensbewältigung im Zeichen der Hingabe an Gott.“8 Er sieht 
aber auch klare Unterschiede zwischen den beiden Religionen, indem er ausführt, 
dass im Islam einander Gott und Mensch in der Offenbarung begegnen, „aber nicht 
in der Person des Offenbarungsvermittlers.“9 Denn die heilsgeschichtliche Rolle 
Jesu im Christentum wird im Islam vom Koran eingenommen.10 Jedoch ist die Ret-

8	 Schedl, Streiflichter, 253.
9	 Schedl, Streiflichter, 253.
10	 Vgl. Schedl, Die Sure „Erlösung“, 146–155.

Abb. 1: Kairo, Sultan-Hassan-Moschee und Ar-Rifa‘i-Moschee, 1951, 03/23.

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829324


88 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

tung (das christliche Konzept der Erlösung kennt der Islam nicht) „unzertrennlich 
mit der ‚Entscheidung‘ für Muhammad verknüpft“11, denn er wird ja als der letz-
te in der Prophetenreihe verstanden, als Siegel des Propheten, der den abraha-
mitischen Eingottglauben wiederherstellte. Darauf verweise der Terminus furqan 
(Entscheidung, Rettung). Auch aktuelle kritische Themen werden angesprochen. 
So führt er etwa aus, dass es in den islamischen Staaten keine Gleichheit zwischen 
Muslimen und Nicht-Muslimen gibt, vielmehr handelt es sich um „Koexistenz mit 
Duldung“, „aber nicht um Gleichberechtigung.“12 Auch zu Jerusalem, einer heiligen 
Stadt des Islam, hat er sich geäußert mit dem Resümee, dass dieser Anspruch im 
Koran „kein Fundament hat, sondern nur in der historisch gewordenen Tradition.“ 

13 Weiters hat er sich religionsgeschichtlich mit dem Verbot von Schweinefleisch 
und der Vorschrift des Schächtens beschäftigt, und verweist darauf, dass beides in 
einer heidnischen Umwelt entstanden sei als „Abwehrgesetze“ (Trinken des Blutes 
von Ba´al). Daher seien diese Gesetze heute im Judentum und Islam „ein anachro-
nistisches Relikt.“14 Auch seine Untersuchung über Sulaiman und die Königin von 
Saba ist religionsgeschichtlich ausgerichtet, indem sich für Schedl „der Schluß 
aufdrängte: die koranische Saba-Perikope ist nichts anderes als ein islamisierter 
altiranischer Mysterienlogos.“15

1978 erschien die Schrift Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des 
Korans, neu übersetzt und erklärt. Gerade dieses Werk lieferte einen wissenschaft-
lich fundierten Beitrag eines Bibeltheologen und Religionswissenschaftlers für die 
Auseinandersetzung mit dem Islam, vor allem bezüglich der Jesusfrage. Ausschlag-
gebend für sein Anliegen, das Gespräch mit dem Islam zu fördern, war die Situa-
tion der 1970er Jahre, einerseits die Öffnung der katholischen Kirche gegenüber 
dem Islam durch die „Erklärung über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchrist-
lichen Religionen“ (Nostra Aetate), ein Dekret, auf das er immer wieder zu sprechen 
kommt; andererseits das Bemühen von muslimischer Seite, die Verfälschungslehre 
der Bibel aufzugeben und damit auch die Schriften der Bibel als authentische Ur-
kunde des religiösen Selbstverständnisses für Juden und Christen anzuerkennen.16 
Damit waren von beiden Seiten die entsprechenden Voraussetzungen geschaffen, 
um ins Gespräch zu kommen, ein Faktum, das die vielen offiziellen und inoffiziellen 
Dialogveranstaltungen erweisen sollten.

11	 Vgl. Schedl, Die Sure „Erlösung“, 155.
12	 Schedl, Streiflichter, 255; Kursivsetzung im Original.
13	 Schedl, Zum Verständnis der Welt des Islam, 137–146; Schedl, Jerusalem, Heilige Stadt des Is-

lam, 212.
14	 Schedl, Verbot des Genusses von Schweinefleisch, 244–245.
15	 Schedl, Sulaiman, 323.
16	 Vgl. Prenner, Christus und Muhammad sind „Brüder“, 222–223.



89Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

Nach Schedl muss jeder Dialog, der den Andersgläubigen ernst nehmen und ihn 
in seinem Anderssein verstehen will, auch die Unterschiede benennen. Der Dia-
log dürfe allerdings hierbei nicht stehenbleiben, wie er immer wieder eindring-
lich mahnt. Das unterscheidende Element zwischen Christentum und Islam sei 
einmal die Stellung Jesu in beiden Religionen. So untersucht er in seinem Buch 
Muhammad und Jesus neben den christologisch relevanten Texten des Koran auch 
solche, die das Selbstverständnis Muhammads als Gesandten und Propheten des 
arabischen Volkes thematisieren. Da der Koran den Anspruch hat, die biblische 
Offenbarung grundsätzlich zu bestätigen, findet gerade hier der Bibeltheologe ein 
reiches Betätigungsfeld für seine Forschungen vor. Für die Vorbereitung und Aus-
lösung der Berufung Muhammads sei nach Schedl der christliche Kontext Arabiens 
ausschlaggebend gewesen, nämlich „die Begegnung mit den betenden und Nacht-
wache haltenden christlichen Einsiedlern“17, eine Sichtweise, die auch von anderen 
Wissenschaftlern seiner Zeit und heute wieder verstärkt vertreten wird.18 Voraus-
gesetzt wird hier, dass es bereits vor Muhammad in Arabien ein starkes Christen-
tum gegeben habe und dass in der Gegend um Mekka und Medina, also entlang 
der Weihrauchstraße, Eremiten gelebt haben.19 Für die Berufung Muhammads sei 
der Gedanke an das bald hereinbrechende Letzte Gericht entscheidend gewesen. 
Hierfür verweist er auf das Christusbild der Mönchsväter, nämlich auf Jesus den 
Pantokrator und Richter. Mit der Berufung Muhammads verbindet Schedl somit 
ein „echtes religiöses Erweckungs- und Bekehrungserlebnis“20 analog zu den bib-
lischen Propheten. Durch diese biblische Einbettung gelingt es ihm, ein positives 
Muhammad-Bild zu zeichnen, jenseits der gängigen, Jahrhunderte weitertradier-
ten Klischees und Stereotypen von Gewalt, Genusssucht und Krankheit Muham-
mads.21 Es sei für ihn zu einfach, „außerordentliche, religiöse Phänomene medi-
zinisch mit Hinweisen auf Epilepsie und Halluzination erklären zu wollen. Solches 
hat man schon bei den biblischen Propheten versucht.“22 Gehe man allerdings vom 
Phänomen Offenbarung aus, dann liege kein medizinisches, sondern ein theologi-
sches Problem vor.23 Schedl räumt aber ein, dass der Bußprediger der Anfangszeit 
in Medina dann auch als politischer Führer fungierte. Wenn man vom Inspirati-
onsgedanken ausgehe, gewinne man „ein vollständig neues Muhammad-Bild, jenes 

17	 Schedl, Muhammad und Jesus, 161.
18	 Vgl. Andrae, Islamische Mystik, 13–43; Lüling: Über den Ur-Qur›an; Ohlig/Puin (Hg.), Die dunklen 

Anfänge.
19	 Vgl. Köbert, Zur Ansicht des frühen Islam über das Mönchtum, 524.
20	 Schedl, Muhammad und Jesus, 165.
21	 Vgl. die Texte im Anhang von Schedl, Muhammad und Jesus, ab 567.
22	 Schedl, Muhammad und Jesus, 162.
23	 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 162.



90 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

des schaffenden Künstlers und Schriftgelehrten.“24 Denn „Muhammad wollte das 
Thema ‚Heilige Schrift‘ weiter abwandeln und die Bibel der Araber schaffen.“25 Da 
Engel in den biblischen und außerbiblischen Schriften als Offenbarungsvermittler 
eine große Rolle spielen, fragt Schedl, „ob man nicht gerade im rechten Verstehen 
des Koran auch Inspiration und Offenbarungsengel auf das Maß des Menschlichen 
zurückführen muß?“26

Anhand seiner Untersuchung der Christologie der mekkanischen Suren kommt er 
zum Ergebnis, dass hier „Kontrovers- oder Abwehr-Christologie“27 vorliegt, denn 
der Koran bringt anhand des Terminus kalima keine Logos-Theologie, sondern Je-
sus ist nur insofern „Wort Gottes“, als er durch das schöpferische Wort Allahs (19,35) 
wunderbar empfangen und geboren wurde. Weiters wird in dieser Sure auch die 
Gottessohnschaft Jesu abgelehnt, allerdings sei es auffällig, dass Muhammad in den 
mekkanischen Suren nirgends das Wort „Sohn“ (ibn) verwendet, erst in Sure 9,30 
aus medinischer Zeit; vielmehr findet sich hier der Begriff walad, das einfachhin 
„Kind“ bzw. Kinder bedeutet. Daraus ergibt sich für Schedl die Folgerung, dass hier 

24	 Schedl, Muhammad und Jesus, 166.
25	 Schedl, Muhammad und Jesus, 166.
26	 Schedl, Muhammad und Jesus, 167.
27	 Schedl, Muhammad und Jesus, 325.

Abb. 2: Istanbul, Sultan-Ahmed-Moschee („Blaue Moschee“), 1966, 28/38.

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829325


91Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

„keine direkte Polemik gegen das christliche Gottessohn-Bekenntnis vorzuliegen 
[scheint].“28 Da mit walad ein polytheistischer Hintergrund angesprochen wird, 
habe Muhammad die Sohnesaussage der Evangelien in „biologisch-polytheisti-
schem Sinn“ verstanden.29 „Von dieser Ausgangsposition her wird auch verständ-
lich, daß für ihn „Kind“ oder „Sohn Gottes“ keine Begriffe sind, um das Wesen ʿĪsās 
aufzuschlüsseln. „Sohn Gottes“ ist heidnisch zu stark vorbelastet“.30 Die Ablehnung 
der „Gottessohnschaft“ ʿĪsās in den mekkanischen Suren trifft daher das Wesen der 
christlichen Aussage nicht, denn Jesus ist nicht in die Reihe der arabischen oder 
griechischen Götter einzuordnen. 

In der medinische Sure 9,30 findet sich das einzige Mal der Titel Sohn Gottes (ibnu 
llāhi), allerdings in einem Kontext, in dem es um die Verehrung von christlichen 
Heiligen geht, „die man nach seiner Auffassung, Gott als „Söhne“ zugesellte.“31 An 
weiteren Stellen in medinischen Suren wird abgelehnt, dass der Messias wesens-
gleich mit Allah sei: „Ungläubig sind die, welche sagen: Der Messias, Marjams Sohn, 
ist Allah“ (5,117.72). In derselben Sure wird auch die Trinität angesprochen: „Un-
gläubig sind die, welche sagen: Allah ist dreifältig in Dreiheit“ (5,73). In 5,116 findet 
sich eine weitere Variante der Trinität: „Hast du (ʿĪsā) je zu den Menschen gesagt: 
Nehmt mich und meine Mutter außer Allah (als) zwei Götter?“ Muhammad habe 
sich also Trinität, die Dreiheit in Gott, so vorgestellt, „daß sich die Menschen ne-
ben Allah noch zwei „Götter“ dazunahmen und so die göttliche Dreiheit Allah – ʿĪsā 
– Maryam erhielten“.32 In Sure 4,171 heißt es, daß ʿĪsā „Allahs Gesandter ist, sein 
Wort, das Er an Marjam entbot, und Geist von IHM …. Sagt nicht Dreiheit! Hört auf 
damit! Besser ist´s für euch, zu sagen: Allah ist nur EIN EINZIGER GOTT …. Ein 
Kind33 hat er nicht!“ Hierbei falle nach Schedl wiederum auf, dass nicht das Wort 
ibn steht, sondern das allgemein klingende walad, „Kind, Kinder“. Muhammad leh-
ne auch in den medinischen Suren anhand des Terminus walad eine Dreiheit oder 

28	 Schedl, Muhammad und Jesus, 327.
29	 Schedl, Muhammad und Jesus, 328. Neuere Studien bestätigen diese Sicht Schedls; vgl. etwa Stosch: 

Versuch einer ersten diachronen Lektüre, 23: „Die paganen Araber scheinen die Aussagen über Je-
sus so verstanden zu haben, als ob Jesus in diesem Sinne als biologischer Sohn von Gott verstanden 
werden kann. Jesus wäre dann walad von Gott .. … Das ist allerdings nicht als allgemeine Kritik an 
Christen gemeint, weil Christen Jesus ja in der Regel nicht als „walad“ von Gott verstehen, sondern 
als ibn, wie auch im Umfeld der Entstehung des Koran bekannt gewesen sein muss.“

30	 Schedl, Muhammad und Jesus, 334.
31	 Schedl, Muhammad und Jesus, 556.
32	 Schedl, Muhammad und Jesus, 557. Von Syrien aus scheint der Tritheismus, der unter den Anti-

chalcedoniern kursierte, auch auf die arabische Halbinsel ausgestrahlt zu haben. „Er behauptet 
ganz gegen die heutige kirchliche Lehre die Existenz von drei trinitarischen Hypostasen mit je 
einer eigenen Ousia, Physis und Gottheit“ (Stosch, Versuch einer ersten diachronen Lektüre, 29).

33	 Schedl übersetzt hier walad mit „Kind“; sämtliche muslimische Übersetzungen geben walad mit 
„Sohn“ wieder. Daher sind für muslimische Kommentatoren auch diese Stellen, wo walad steht, 
eine Kritik an der christlichen Lehre von Jesus.



92 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

Mehrheit in Gott ab, aber nicht im Sinne der christlichen Trinität, sondern im Sinne 
des altarabischen Heidentums; er wehre sich nur dagegen, dass man dem EINEN 
Allah irgendwelche „Kinder“ beigesellt. Arabien war Zufluchtsstätte für verschiede-
ne christliche Häretiker, daher sei es nach Schedl durchaus möglich gewesen, dass 
falsche Trinitätsvorstellungen verbreitet waren.34 ʿĪsā wird als ein wahrer Muslim 
vorgestellt, denn er verkündet die Forderungen der ersten drei Säulen des Islam: 
Schahada, Gebet (ṣalāṭ) und Almosen (zakāt) (19,33). Weiters ist er Prophet (nābī) und 
Gesandter (rasūl). Die einzig mögliche Haltung gegenüber Allah ist, dass ʿĪsā Knecht 
(ʿabd) Gottes (19,30) ist. Muhammad konzentriert sich daher auf die Knecht-Got-
tes-Christologie, ähnlich der frühchristlichen Verkündigung. ʿĪsā und Jesus stehen 
somit „ganz und gar unter der bestimmenden Kraft des EINEN GOTTES.“35 Bezüg-
lich der Frage nach der Nicht-Kreuzigung Jesu nach 4,171 verweist Schedl auf ei-
nen möglichen Einfluss der gnostischen Christologie (Petrus-Apokalypse), die im 
Messias zwischen der irdisch-leibhaften Wesenheit, die dem Tod verfallen ist und 
der himmlisch-geistigen, die unvergänglich ist, unterscheidet.36 Gekreuzigt wurde 
daher nicht, wie es die islamische Tradition berichtet, ein Ersatzmann, sondern der 
irdisch-fleischhafte ʿĪsā. „Damit treten Aspekte einer Knecht-Gottes-Christologie in 
Sicht, die dem urchristlichen Kerygma vom erhöhten Kyrios nicht allzu fern sein 
dürften.“37 

Religionswissenschaftlicher Ansatz für das Gespräch  
über die koranische Christologie
Schedl geht von der grundsätzlichen Frage aus, ob im Koran überhaupt eine Ausein-
andersetzung mit dem Christus-Bekenntnis der katholischen Kirche greifbar werde. 
Denn neben dem lateinischen Christentum Roms gab es auch das griechisch-helle-
nistische und das syrisch-semitische Christentum. Letzteres ist judenchristlicher 
Herkunft und habe nicht nur auf den Nestorianismus, sondern auch auf den Is-
lam eingewirkt.38 Das lateinische Christentum mit Rom und dem Papsttum streb-
te nach Weltherrschaft, brachte aber keine theologischen Reflexionen hervor. Im 
Mittelpunkt des Denkens der griechisch-hellenistischen Christen steht der Logos, 
das Wesen, die Natur und Person. Christus bildet nach diesem Denken eine We-
sens-Einheit mit Gott. Das syrisch-semitische Christentum ist dagegen geprägt von 
einer Bildsprache, die zum Ausdruck bringen will, dass in Jesus Gott wirklich gegen-
wärtig ist. So werde aus den Glaubensartikeln der Confessio Nestoriana (610 n. Chr.) 

34	 Schedl, Muhammad und Jesus, 557.
35	 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 558.
36	 Vgl. Schedl, Muhammad und Jesus, 562.
37	 Schedl, Muhammad und Jesus, 562.
38	 Vgl. Quispel, Makarius, 118.



93Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

ersichtlich, dass das Wesen Jesu nicht durch die philosophischen Termini „Natur“, 
„Übernatur“, „Person“ ausgedrückt werde, sondern durch eine Bildsprache.39 Die 
orientalischen Christen haben also diese bildhafte Sprache noch stärker bewahrt 
als das griechisch-hellenistische Denken, das eher ontologisch ausgerichtet war, 
und davon zeuge auch der Koran. 

Der kultur- und geistesgeschichtliche Hintergrund des syrisch-semitischen Chris-
tentums, der in den Aussagen des Koran über Jesus durchscheint, muss also nach 
Schedl für das christlich-islamische Gespräch beachtet werden; erst dann wird sich 
herausstellen, dass zwischen dem koranischen ʿĪsā ibn Maryam und dem Jesus der 
Evangelien „plötzlich und unerwartet neue Gemeinsamkeiten aufleuchten.“40 Für 
eine erste Gesprächsbasis verweist Schedl einmal auf die Kindheitserzählungen im 
Koran (Sure 3 und 19) und im Lukas-Evangelium: Christentum und Islam bekennen 
demnach die wunderbare Geburt Jesu, empfangen vom Heiligen Geist/unser Geist, 
geboren aus Maria/Maryam, der Jungfrau. Weiters könnten sich Muhammad und 

39	 In seinem Radiogespräch mit Dr. Karl Logar „Das Fest des neuen Lebens und des Lichts. Ursprung 
des Weihnachtsfestes im Alten Orient“ am Heiligen Abend 1980 erklärt er anhand der Confessio 
Nestoriana und des Koran das Verhältnis von Gottheit und Menschheit in Jesus, d.h. er gibt Ein-
blicke in die Christologie der ostsyrischen Kirche und in die des Koran ( „Wissenschaft aus erster 
Hand“, ORF Landesstudio Steiermark, 24.12.1980).

40	 Schedl, Muhammad und Jesus, 564.

Abb. 3: Bagdad, Muqarnas, 1969, 17/07.

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829326


94 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

die Christen bezüglich des Sohn-Gottes-Begriffes zumindest einmal durch eine Ne-
gativ-Abgrenzung treffen, denn dieser Begriff verweise, wie oben dargelegt, nicht 
auf drei Götter, sondern auf den Einen Gott. „Daher müßte gerade dieses Thema von 
beiden Seiten neu durchdacht und gläubig durchgerungen werden.“41 Es sei auch zu 
bedenken, dass die Rede von Jesus als „Sohn Gottes“ oder die Vater-Anrede symbo-
lische Sprechweisen sind. Ähnlich argumentierte bereits auch der große islamische 
Theologe al-Ghazali, wenn er von einer „metaphorischen Redeweise“42 spricht, und 
nur so könne die christliche Rede von Jesus als Gottes Sohn verstanden werden. 
Wenn man auf diese Weise das bildhafte Sprechen der orientalischen Christen 
auch bezüglich Jesus als „Sohn Gottes“ miteinbeziehe, würde sich herausstellen, 
dass der Unterschied zwischen christlicher und muslimischer Sicht „eher schein-
bar als wirklich ist.“43 Eine weitere Gesprächsbasis zeichne sich auch in Bezug auf 
den Knecht-Gottes-Titel ab. Wenn der Koran von ʿĪsā ibn Maryam als dem „Knecht 
Gottes“ spreche, nehme er die erste urchristliche Bekenntnisformel auf und reinige 
sie von zeitgenössischen Fehldeutungen. Für das syrisch-semitische Christentum 
sei die Bezeichnung Jesu als Knecht die vorherrschende christologische Bekennt-
nisformel gewesen. „Daher dürften sich auch in der Christologie mehr Gemeinsam-
keiten abzeichnen, als man gemeinhin annimmt.“44 Man könne folglich nicht sagen, 
Muhammad habe das Christentum nur unzureichend gekannt; vielmehr gewinne 
man den Eindruck, „daß er die Grundstruktur der syrisch/semitischen Christologie 
sehr wohl gekannt und eigenständig weiterentwickelt hat.“45 

Die Frage nach dem Einfluss des syrisch-semitischen Christentums auf Muham-
mad und den Koran ist bis heute umstritten und daher Thema vieler kontroverser 
Debatten. Der Einfluss des Nestorianismus wird heute differenzierter gesehen. Ge-
genwärtig hat dieser Diskurs eine neue Ausrichtung bekommen, indem nicht mehr 
vom Nestorianismus, sondern von einem „syrisch-arabischen“ Christentum die 
Rede ist.46 

In Hinblick auf die Analyse der koranischen christologischen Kontroversen, wie sie 
Schedl in seinem Werk vorlegt, kommt ihm sicherlich Pionierleistung zu. Er konnte 
zwar auf Untersuchungen aufbauen, die bereits feststellten, dass der Koran durch-
wegs heterodoxe christliche Vorstellungen über Jesus anführt, diese aber ablehnt, 

41	 Schedl, Muhammad und Jesus, 244.
42	 Wilms, Al-Ghazalis Schrift, 45.
43	 Schedl, Muhammad und Jesus, 565.
44	 Schedl, Muhammad und Jesus, 5.
45	 Schedl, Muhammad und Jesus, 565–566.
46	 Vgl. Ohlig, Das syrische und arabische Christentum und der Koran, 366–404: er spricht hier davon, 

dass im Koran eine „vornicenisch syrische Theologie in arabisierter Form“ greifbar werde.



95Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

weil sie polytheistisch verstanden wurden.47 Dass aber der Koran bezüglich Jesus 
der syrisch-semitischen Christologie verpflichtet ist, ist in dieser differenzierten 
Darstellung dem ganz spezifischen wissenschaftlichen Zugang Schedls geschuldet. 
Denn er führt selbst aus, dass „ohne lebendigen Kontakt mit dem heutigen Islam“48 
auf seinen zahlreichen Reisen in den Orient diese Arbeit nicht möglich gewesen 
wäre. Die „orientalische Geisteswelt“ war für ihn ebenso wichtig wie das Sprachli-
che. Denn auch die Kenntnisse sämtlicher semitischer Dialekte, Hebräisch, Aramä-
isch, Syrisch und Arabisch haben hierbei einen –  wenn nicht sogar den wesentli-
chen – Beitrag geleistet. 

Welches Ziel hat Schedl mit diesem Werk verfolgt? In der Einleitung stellt er fest: 
„Um aber eine sachliche Grundlage für den Dialog zu liefern, schien es geradezu ge-
boten, die „christlichen“ Partien des Korans in ihrer Gesamtheit mit neuer Überset-
zung und Erklärung zu bringen …. Die Auseinandersetzung zwischen Christentum 
und Islam wird daher näherhin zu einem Dialog zwischen Muhammad und Jesus.“49 
Lange bevor Dialogveranstaltungen aus dem Boden sprossen und etwas Selbstver-

47	 Vgl. Henninger, Zur „christlichen Interpretation“ des Koran, 208–217.
48	 Schedl, Muhammad und Jesus, 6.
49	 Schedl, Muhammad und Jesus, 5.

Abb. 4: Schiras, Lebensbaum - Motiv als Relief an einer Brunnenhalle, 1969, 20/47.

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829327


96 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

ständliches wurden, hat Schedl hierfür bereits mit seinen Ausführungen den Boden 
bereitet bzw. dann auch selbst an einschlägigen Veranstaltungen teilgenommen.50

Dass das Werk „Muhammad und Jesus“ in der Fachwelt eher auf spärliche Reso-
nanz stieß, hängt wohl einerseits mit den logotechnischen Analysen dieser Arbeit 
zusammen. Andererseits tritt bei Schedl der christliche Hintergrund nicht nur 
bei der Berufung Muhammads, sondern auch bei der Erörterung der koranischen 
Christologie stärker in Erscheinung. Gegenüber solchen historischen Zugängen war 
man aber, da sie dem islamischen Offenbarungsbegriff widersprachen, auch in der 
Fachwelt eher zurückhaltend; dies hatte aber auch Auswirkungen auf Vergleiche 
zwischen Bibel und Koran.  

Das Gespräch mit der Volksreligiosität und der Mystik
In der Volksreligiosität und Mystik ortet Schedl ein weiteres Gesprächsfeld zwi-
schen Christen und Muslimen. Wenn auch der Islam durch sein Bilderverbot Dar-
stellungen Marias abgelehnt habe, so sei „in den Herzen der Muslime das Bild der 
Maria noch heute eine lebendige Wirklichkeit.“51 Schedl verweist hier darauf, dass 
in vielen Ländern Marienheiligtümer sowohl von Christen als auch von Muslimen 
besucht werden. Nicht nur in der Volksreligiosität, sondern auch in der Mystik bei-
der Religionen gäbe es noch viel Gemeinsames zu entdecken,52 vor allem auch des-
wegen, weil die Volksreligiosität stark von der Mystik geprägt sei.

Der Brückenbauer
Schedl schlug mit dem Rückgriff auf die authentischen Quellentexte der monotheis-
tischen Religionen als Bibeltheologe, Orientalist und Religionswissenschaftler neue 
Wege ein und eröffnete damit neue Horizonte der Begegnung. Er sah das Gemein-
same und Verbindende, nicht nur das Unterscheidende und Trennende. Als sprach-
kundiger Bibeltheologe konnte er bereits bei den sprachlichen Gemeinsamkeiten 
der semitischen Sprachen ansetzen und dies in einer Zeit, in der die Notwendigkeit 
zum Gespräch noch nicht als dringend gesehen wurde. Die zukünftige Entwicklung 
um die Auseinandersetzung mit dem Islam war ihm wohl bewusst, immer wieder 
wies er darauf hin. Schedl selbst nahm auch an interreligiösen Gesprächen teil. Hier-
bei musste er freilich auch die Erfahrung machen, wie schwierig und konfliktreich 
sich Religionsgespräche tatsächlich oft gestalten.53 Gerade historische Zugänge zum 

50	 Vgl. das Podiumsgespräch in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982: Haubst, „Der Friede unter den 
Religionen nach Nikolaus von Kues“.

51	 Zingerle, Maria. Verehrung und Gnadenbilder in der Steiermark, 20–22.
52	 Vgl. Schedl, EB, 20) Schluss: Ost-westliche Gemeinsamkeiten, S. 310 .
53	 Vgl. Haubst, „Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues“, 280.



97Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

Koran müssen im Gespräch von beiden Seiten methodisch nachvollziehbar sein, 
müssen auf gleicher Augenhöhe geschehen, da man sonst aneinander vorbeiredet. 

Aufgrund seiner Sprachkenntnisse – er verfügte nicht nur über die Kenntnis sämtli-
cher semitischer Dialekte, sondern auch über das Persische und Türkische – konnte 
er nicht nur das sakrale Schrifttum der Religionen studieren, sondern hatte auf sei-
nen Reisen in der Begegnung mit den Menschen anderer Religionen auch unmit-
telbaren Zugang zu deren Religiosität. „In den Moscheen kann man noch vielfach 
in Andacht versunkene Männer den Rosenkranz beten sehen. Wenn man versteht, 
was sie beten, muss man Achtung und Ehrfurcht vor diesen Betern haben.“54 

Schedls wissenschaftliches Werk kann ohne diese Offenheit für die Religionen, die 
auch mit seiner persönlichen Religiosität zu tun hatte, nicht authentisch verstan-
den werden. Sein Anliegen war es daher auch stets, den biblischen Horizont seiner 
Studierenden und Hörer zu erweitern, die verborgenen Schätze der Religionen zur 
Sprache zu bringen, ein Anliegen, das auch in der Institutsordnung des Instituts für 
Religionswissenschaft von 1981 verankert wurde: 

Dem Institut obliegt die Lehre und Forschung auf dem gesamten Ge-
biet der Religionswissenschaft, soweit diese die gesamte historische, 
kulturelle, soziologische und insbesonders religionsgeschichtliche 
Umwelt der Bibel tangiert. In Sonderheit sind damit jene Hochreligio-
nen betroffen, die ein sakrales Schrifttum tradiert haben. 55 

Daher bot Schedl neben seinen Vorlesungen über Biblische Theologie auch solche 
über die Religionen des Alten Orients an. Besonderes Schwergewicht legte Schedl 
auf Zarathustrismus, Judentum, die hellenistischen Mysterienreligionen, den Is-
lam, hier vor allem auf den Koran, sowie auf Hinduismus und Buddhismus. Durch 
sein Collegium publicum und seine fast  40 Radiovorträge konnte er zusätzlich noch 
eine sehr breit gestreute und interessierte Zuhörerschaft ansprechen und so für den 
Reichtum der Religionen sensibilisieren. Schedl hat es auf diese Weise verstanden, 
in einer authentischen Weise Frömmigkeit (als Priester) und Wissenschaftlichkeit 
zu verbinden. Gerade durch seine wissenschaftlich-akademische Beschäftigung mit 
den Religionen konnte er auf die konkreten Menschen hinweisen, die die jeweilige 
Religion individuell deuten und verwirklichen und deren Glaube ernst genommen 
werden will. Der Begeisterung, die er ausstrahlte, wenn er in seinen religionswis-
senschaftlichen Vorlesungen oder in seinen Radiogesprächen über die Religionen 
und die jeweiligen Gläubigen sprach, konnte man sich kaum entziehen. 

54	 Schedl, EB, S. 308.
55	 Institutsordnung des Instituts für Religionswissenschaft an der Karl-Franzens-Universität Graz,  

§ 1 (1).



98 Karl Prenner

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

Literatur
Andrae, Tor: Islamische Mystik, Stuttgart u.a. 21980.
Haubst, Rudolf (Hg.): „Der Friede unter den Religionen nach Nikolaus von Kues“. Akten des Sym-

posions in Trier vom 13. bis 15. Oktober 1982, Mainz 1984.
Henninger, Joseph: Zur „christlichen Interpretation“ des Korans, Neue Zeitschrift für Missions-

wissenschaft 30 (1974/73) 208–217. 
Institutsordnung des Instituts für Religionswissenschaft an der Karl-Franzens-Univer-

sität Graz, in: Mitteilungsblatt der Karl-Franzens-Universität Graz, 48. Sondernummer, 
15.07.1981, §1 (1). 

Köbert, R.: Zur Ansicht des frühen Islam über das Mönchtum, Orientalia 42 (1973) 520–524.
Lüling, Günter: Über den Ur-Qur›an. Ansätze zur Rekonstruktion vorislamischer christlicher 

Strophenlieder im Qur›an, Erlangen 1974 [Neudruck: 1990, 3. korr. Aufl.: 2004].
Zingerle, Barbara: Maria. Verehrung und Gnadenbilder in der Steiermark: Ausstellung 27. April 

bis 4. September 1983 (Organisation d. Ausstellung und Bearbeitung d. wiss. Kataloges: 
Barbara Zingerle), Diözesan-Museum Graz, Graz-Seckau 1983, 20–22.

Ohlig, Karl-Heinz: Das syrische und arabische Christentum und der Koran, in: Ohlig, Karl-
Heinz/Puin, Gerd-R. (Hg.): Die dunklen Anfänge, Berlin 2005, 366–404.

Prenner, Karl: Christus und Muhammad sind „Brüder“ – eine Reflexion über gemeinsame 
ethische Prinzipien, Beiträge zur Lebensraumforschung und Geographie der Geisteshaltung, 
Graz 1997/98, 221–230 [Arbeiten aus dem Institut für Geographie der Karl-Franzens-Uni-
versität Graz, Bd. 36].

Quispel, Gilles: Makarius, das Thomasevangelium und das Lied von der Perle, Leiden 1967 [Sup-
plements to Novum Testamentum, 15].

Schedl, Claus: Curriculum Vitae, Graz 1982.
Schedl, Erwanderte Bibel. Erlebnis-Skizzen. 25 Jahre unterwegs, hrsg. v. Alfred Schedl, Wien 

1978/1987. 
Schedl, Claus: Die Sehnsucht der ewigen Hügel. Christus im Alten Testament, Graz 1947.
Schedl, Claus: Psalmen. Im Rhythmus des Urtextes. Eine Auswahl, Wien 1964.
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments, Bde. 1-5, Innsbruck u.a. 1956/1956/1959/1962/1964.
Schedl, Claus: Baupläne des Wortes. Einführung in die Biblische Logotechnik, Wien 1974.
Schedl, Claus: Rufer des Heils in heilloser Zeit, Paderborn 1973. 
Schedl, Claus: Zur Theologie des Alten Testaments. Der Göttliche Sprachvorgang in Schöpfung und 

Geschichte, Wien 1986.
Schedl, Claus: Als sich der Pfingsttag erfüllte. Erklärung der Pfingstperikope Apg 2,1–47, Wien 

u.a. 1982.
Schedl, Claus: Zur Christologie der Evangelien, Wien u.a. 1984.
Schedl, Claus: Noch immer nicht ausg´lernt …, Klemensblätter Mai/Juni, 47 (1981) 37–38.
Schedl, Claus: Talmud – Evangelium – Synagoge, Innsbruck-Wien-München 1969.
Schedl, Claus: Streiflichter aus der Welt des Islam, Theologisch-praktische Quartalschrift 131 

(1983) 253.
Schedl, Claus: Die Sure „Erlösung“ (al-furqān) im Koran, Theologie der Gegenwart 25 (1982) 

146–155.



99Claus Schedl: Sein wissenschaftliches Werk

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-6 

Schedl, Claus: Zum Verständnis der Welt des Islam, Theologisch-praktische Quartalschrift 128 
(1980) 137–146.

Schedl, Claus: Jerusalem, heilige Stadt des Islam?, in: Theologie der Gegenwart 25 (1982) 203–
212.

Schedl, Claus: Verbot des Genusses von Schweinefleisch und Gebot des Schächtens in Juden-
tum und Islam, Christlich pädagogische Blätter 96 (1983) 241–245.

Schedl, Claus: Sulaiman und die Königin von Saba. Logotechnische und religionsgeschichtli-
che Untersuchung zu Sure 27, 17-44, in: Roswitha G. Stiegner (Hg.), Al-Hudhud. Festschrift 
Maria Höfner zum 80. Geburtstag, Graz 1981, 305–323.

Schedl, Claus: Muhammad und Jesus. Die christologisch relevanten Texte des Koran Neu übersetzt 
und erklärt, Wien – Freiburg – Basel 1978.

Stosch, Klaus von/Khorchide, Mouhanad (Hg.): Streit um Jesus. Muslimische und christliche An-
näherungen, Paderborn 2016.

Stosch, Klaus von: Versuch einer ersten diachronen Lektüre der Jesusverse im Koran, in: 
Stosch, Klaus von/Khorchide, Mouhanad (Hg.): Streit um Jesus. Muslimische und christliche 
Annäherungen, Paderborn 2016, 15–44.

Wilms, Franz-Elmar: Al-Ghazalis Schrift wider die Gottheit Jesu, Leiden 1966.




	_GoBack
	_Hlk90543087
	_Hlk89717658
	_Hlk89090647

