Manfred Hutter

Claus Schedl (1914-1986)
und die babylonisch-assyrischen Religionen

Nach einer fakultdtsinternen Umstrukturierung des Lehrangebots an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultit der Universitdt Graz hat Claus Schedl im Marz 1982
erstmals die Vorlesung im Pflichtfach ,Religionswissenschaft“ gehalten. Im Mittel-
punkt dieser Vorlesung standen die Religionen im ,,Umfeld der Bibel“, wobei Schedl
seine Vorstellung der Wechselbeziehungen zwischen der Biblischen Theologie und
den Religionen in einem ,,Rad der Lehre* illustrierte:

Abb. 1: Rad der Lehre
(© Hutter in Hutter,

O’v\muﬂn&,a{

Claus Schedl, 75). ImdusKultur um 3306 v. (hi.

Religionen des Alten Orients - von Sumer iiber Agypten, Iran und Kanaan - sind
in einem ersten Kreis um die Biblische Theologie gelagert und in einem zweiten
Kreis das Spitjudentum, die hellenistischen Mysterienreligionen, Islam, Hindu-
ismus und Buddhismus. Die Nummerierung der einzelnen Religionen in dieser
Abbildung weist der Religionswelt Mesopotamiens - Sumerer, Babylonier, Assyrer
- die erste Position zu; in der Vorlesung hat Schedl folgende Themen aus der meso-
potamischen Religionsgeschichte angesprochen: Einem einleitenden Uberblick zur
mesopotamischen Geschichte folgte eine Besprechung der wichtigsten Gottheiten,
den Stoffschwerpunkt legte Schedl jedoch auf die Darlegung des Inhalts des ,Welt-
schopfungs-Epos® Eniima elis und des Gilgames-Epos. Mit einigen knappen Bemer-

1 Siehe Hutter, Claus Schedl, 75f.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

69


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315

70

Manfred Hutter

kungen iliber ,weiteres religioses Schrifttum® - d.h. tiber Hymnen und Gebete sowie
iiber die Weisheitsliteratur - endete der Abschnitt iiber Mesopotamien im Rahmen
dieser religionswissenschaftlichen Vorlesung. Fiir die Vorlesung war charakteris-
tisch, dass Schedl die Vorlesungsinhalte zu Religionen und Kulturen Mesopotami-
ens durch eigene Erfahrungen im Irak bereicherte, die er bei einer mehrwochigen
Exkursion in den Irak vom 8. Dezember 1958 bis 6. Januar 1959 gewonnen hatte.
Bei diesem Irak-Aufenthalt besuchte er u.a. die Ausgrabungsorte Assur, Babylon
und Uruk-Warka, wobei er an letzterem Ort auch einige Tage als Gast an den Aus-
grabungen des Deutschen Archéologischen Instituts und der Deutschen Orient-Ge-
sellschaft teilgenommen hat.? Ferner konnte er die Vorlesung immer wieder lebhaft

Abb. 2: ASSur auf Stier vor astralen Symbolen

(© Hutter 1984, Vorderasiatisches Museum
in Ost-Berlin).

durch Episoden und Eindriicke aus
mindestens fiinf Studienreisen in
den Irak, die er als wissenschaftli-
cher Reiseleiter fiir ,,Akademische
Reisen, Ziirich” zwischen 1968 und
1977 durchgefiihrt hatte, berei-
chern. Teilweise scheinen solche
WVor-Ort-Erfahrungen“ oder Ein-
driicke auch in die Beschreibung
des Kontextes biblischer Texte ein-
geflossen zu sein, wenn es etwa im
Zusammenhang mit dem ,Turm-
bau von Babel“ (Gen 11) heifdt:®
ysDer Turm ist heute weniger als
eine Ruine, er ist eine grofle Mul-
de, in deren Mitte sich heute noch
ein mdichtiger Lehmkern befin-
det, dessen Verschalung aus gut
gebrannten Backsteinen von den
Arabern als Steinbruch benutzt
wurde.“ (Abb. 3).

Diese Vorlesung ,Religionswissen-
schaft, die Schedl insgesamt drei-
mal vom Sommersemester 1982 bis

2 Siehe EB,3) In die Falle gegangen? - Irak, 8 .XII.1958 - 6.1.1959% S. 233. Dabei beschreibt er auch
die Probleme fiir Ausldnder, die sich nach dem Militdrputsch unter der Fiihrung von General Abdel
Karim Qasim und der Ermordung von Konig Faisal II. (1935-1958) am 14. Juli 1958 in der jungen
Republik ergaben. Zum Ausgrabungsbesuch in Uruk-Warka siehe Lenzen, Bericht, 5.

3 Schedl, Geschichte I, 401.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316

Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

Abb. 3: Baustumpf der Zigqurat von Babylon mit Grundwasser, 1968
(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

zum Sommersemester 1984 angeboten hat, war ein Novum im Lehrbetrieb, da da-
durch erstmals im Curriculum der Katholisch-Theologischen Fakultdt der Univer-
sitit Graz eine religionsgeschichtliche Vorlesung als Pflichtfach eingefiihrt wurde.
Zuvor konnte Schedl seit seiner Berufung auf eine Professur fiir ,Biblische Theolo-
gie“im Jahr 1967 solche Lehrveranstaltungen zu Ausgrabungen und Religionen im
Alten Orient lediglich als Wahlfdcher* in Ergdnzung zu den Vorlesungen und Semi-
naren zur ,Biblischen Theologie® anbieten. Ziel dieses Lehrangebots als Wahlfach
war fiir Schedl, die Uberlieferungen des Alten Testaments immer in einen Kontext
zu den umliegenden Kulturen® zu stellen. Dabei setzte er im Unterricht eine Ar-
beitsweise fort, die er bereits in seinem fiinfbandigen opus magnum ,Geschichte des
Alten Testaments” verfolgt hatte, als er in Bezug auf den Pentateuch formulierte:

Bei aller Vorsicht scheint uns aber heute jene Hypothese den grofiten
Wahrscheinlichkeitsgrad fiir sich beanspruchen zu diirfen, die den ar-

4 Vgl. exemplarisch die Titel folgender Lehrveranstaltungen (meist Vorlesungen), an denen der Ver-
fasser teilgenommen hat: ,Religionen des Alten Orients (I.)“, Wintersemester 1977/78; ,Religionen
des Alten Orients (II. Agypten)“, Sommersemester 1978; ,Religionen der Iranier (Zarathustra),
Wintersemester 1978/79; ,,Ausgrabungen und Funde®, Sommersemester 1979, ,Religionen des Al-
ten Orients: Das dgyptische Totenbuch®, Sommersemester 1980; ,,Die Samsonberichte auf dem Hin-
tergrund der altorientalischen Mythologie“, Wintersemester 1980/81, gemeinsam mit Karl Prenner.

5 Vgl. dazu den Beitrag ,,Claus Schedl und Agypten“ von Franz Winter in dieser Publikation S. 115.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

71


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829317
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829317

72

Manfred Hutter

chéologischen Tatsachen am meisten gerecht wird. ... Daraus erken-
nen wir, daf§ auch die Bibel als Ganzes und der Pentateuch insonder-
heit ein literarisches Produkt des Alten Orients ist und daher auch den
Gesetzen der altorientalischen Literaturtradition folgt.°

Entsprechend dieser Positionierung seiner Beschéftigung mit dem Alten Testa-
ment hat Schedl daher sein Augenmerk praktisch nur auf die literarischen Aus-
formungen der Religionen des Alten Orients gelegt. Die Ausfiihrungen iiber den
Alten Orient - oder fiir diesen Beitrag eingeengt auf die Religionen der Assyrer und
Babylonier - fokussierten daher hauptsichlich auf die mythologische und epische
Uberlieferung mit der Beschreibung der Gottheiten’, einschlielich gelegentlicher
Hinweise zu weisheitlichen Texten. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist
erwahnenswert, dass die praktische Religionsausiibung nur pauschal Erwahnung
findet, wie der kurze Satz zeigt:® ,Neben den Kleinfunden zeugen vor allem die Tem-
pelanlagen von der Gottesverehrung®. Dadurch spielen die umfangreichen Texte zu
Reinigungs-, Abwehr- und Heilritualen oder zu Festliturgien® in Schedls (Euvre kei-
ne Rolle. Dementsprechend behandelt dieser Beitrag in den folgenden Abschnitten
nur ein kleines Spektrum der Religionswelt Mesopotamiens.

1. Das Eniima elis

»Das Weltbild des Schopfungsberichtes ist das des Alten Orients“?’, betont Schedl.
Daher raumt er der Darstellung der altorientalischen Kosmogonien viel Platz als
Hintergrund der Biblischen Erzdhlung tiber den Ursprung der Welt ein. Detailliert
beschreibt er die Inhalte der sieben Tafeln des Eniima elis,** wobei dieser Text in der
Darstellung zwar als exemplarisch fiir die babylonischen Kosmogonien ausgewahlt

6 Schedl, Geschichte II, 265. Das fiinfbéndige Werk ist vor allem aus Lehrveranstaltungen an der
philosophisch-theologischen Ordenslehranstalt der Redemptoristen in Mautern (Steiermark) ent-
standen und zwischen 1956 und 1964 erschienen; vgl. dazu bereits kurz Hutter, Claus Schedl, 71f.

7 Schedl, Geschichte I, 97-112 behandelt unter der Uberschrift ,Die Religionen Vorderasiens® aus-
schlief8lich das ,sumerisch-babylonische Pantheon®, wobei Schedl die Gétter in vier Gruppen
systematisiert: kosmische Gotter, Astralgotter, Naturgotter und Nationalgétter. Diese Einteilung
entspricht der zeitgenossischen Systematisierung, die z.B. auch de Liagre Bohl, Religion, 458-468
vorgenommen hat.

8 Schedl, Geschichte I, 98.

9 Siehe hingegen die Beschreibungen zum ,Gotterkult” bei de Liagre Bohl, Religion, 459-482, der
den verschiedenen Praktiken der Religionsausiibung seine Aufmerksamkeit schenkt. Zu neueren
diesbeziiglichen Darstellungen vgl. z.B. die einschlédgigen Kapitel bei Schneider, Introduction, 79-
116; Hutter, Religionen,72-80, 83-86, 94-96, 101-103 sowie zahlreiche Textbeispiele z.B. bei Farber,
Rituale; Hecker, Rituale, 76-103.

10  Schedl, Geschichte I, 220.

11  Schedl, Geschichte I, 242-249. - Als ,Lokalkolorit“ sei auch auf die (unverdffentlichte) Dissertation
des Grazer Alttestamentlers Franz Sauer (1906-1990) zum Enima Elis an der Philosophischen Fa-
kultét der Universitdt Graz hingewiesen (Sauer, Weltschopfungsepos).

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

wird, Schedl jedoch nicht iibersieht, dass es zahlreiche solche kosmogonischen
Erzahlungen gegeben hat, die aus verschiedenen Epochen stammen. Laut Schedls
Ausfiihrungen gehen alle diese Texte ,,auf einen Grundtyp zuriick, der sich bis in die
sumerische Zeit zuriickverfolgen 1aRt“' Aus heutiger Sicht ist jedoch Skepsis an ei-

nem zu starren Festhalten an einer un-
gebrochenen kontinuierlichen Linie
von der sumerischen Tradition des 3.
Jahrtausends zu den assyrischen und
babylonischen Traditionen ab dem
frihen 2. Jahrtausend angebracht.
Zwar tragt das Medium ,Keilschrift”
zweifellos dazu bei, dass es Gemein-
samkeiten und Kontinuitdten vom su-
merischen Siiden Mesopotamiens zur
altbabylonischen Zeit gibt, allerdings
hat die Forschung der letzten Jahr-
zehnte die jeweilige Eigenstandigkeit
der sumerischen, babylonischen und
assyrischen Kultur deutlich erkannt;
dies gilt auch fiir die unterschiedli-
chen - nebeneinander iiberlieferten
- Kosmogonien aus Mesopotamien.*?

Blickt man auf das Entima elis, so ver-
weist Schedl zutreffend darauf, dass
die lange Uberlieferung des Textes
auch zu Umdeutungen und Neuad-
aptierungen des Textes gefiihrt hat.
Entsprechend der Uberlieferung des
Textes auf sieben Tafeln orientiert sich
Sched! in der Inhaltswiedergabe an
dieser ,Sieben-Tafel-Struktur®, so dass
er das auf den sieben Tafeln Berichtete
mit folgenden Uberschriften charakte-
risiert: Der Uranfang - Tiamats Rache
- Die Gotterversammlung - Kampf mit
Tiamat - Die Einrichtung des Kosmos

12 Schedl, Geschichte I, 243.

Abb. 4: Schutzgenius bei Tordurchgang
in Nimrud, undatiert

(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

Hier und weiter bezieht sich ,undatiert wahrschein-
lich auf die Irak-Exkursion 1958-59, da es Agfa-Filme
sind und ,,nur” die Kodak-Filme (siehe ,Erwanderte

Bibel“) im Labor zerstért wurden. - Fiir die Datums-
vermutung spricht auch die urspriingliche Vergla-
sung der Originaldias, die m.W. in spdteren Jahren
nicht mehr in dieser Form verwendet wurde. - Die
Datierungen auf 1968 bzw. 1973 sind durch die Kar-
tonrahmungen der Dias rekonstruierbar.

13 Lambert, Religion, 108-121; Hecker, Schopfungserzédhlungen.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

73


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318

74

Manfred Hutter

- Erschaffung des Menschen - Der Gétter Dank. Trotz der Kiirze des zur Verfiigung
stehenden Raumes ist es Schedl durchaus gelungen, den biblisch interessierten Le-
sern (Leserinnen waren zur Zeit der Veroffentlichung wohl noch in einer verschwin-
denden Minderzahl) einen Eindruck von dieser babylonischen Dichtung zu vermit-
teln, wobei er die Inhaltswiedergabe durch kurze Textpassagen in Ubersetzung
illustrativ verdeutlichte. Aus heutiger Sicht scheinen mir einige Akzente anders zu
setzen zu sein, als dies in der Darstellung durch Sched! der Fall war. Wenn man das
Entima elis unter dem Blickwinkel einer Kosmogonie und Anthropogonie betrach-
tet, so scheint der Fokus m.E. auf Tafel 5 (,,Die Einrichtung des Kosmos“) und Tafel 6
(,Erschaffung des Menschen®) zu liegen. In dieser Hinsicht bleibt das Eniima elis als
babylonischer kosmogonischer Text in phdnomenologischer Hinsicht grundsitz-
lich in einer Gegeniiberstellung zu Gen
1-3 interessant, da es - wie weitere kos-
mogonische und anthropogonische®
Texte aus Mesopotamien, auf die Schedl
kurz hinweist - zeigt, dass die Biblische
Welt nicht isoliert vom Kulturraum des
,Fruchtbaren Halbmonds“ steht. Einen
wesentlichen Unterschied bei einer
solchen Gegeniiberstellung sollte man
aber nicht aus dem Blick verlieren: Der
zentrale Fokus des Eniima elis gipfelt
erst in Tafel 7 mit der Verherrlichung
des Gottes Marduk in seinen fiinfzig
wunderbaren Namen. Dadurch lduft
das ganze Enuma eliS, auch wenn ein
kosmogonisches Geschehen als Erzdhl-
faden genutzt wird, zentral auf die Her-
vorhebung der Rolle Marduks als wich-
tigster babylonischer Gott hinaus, um
den Aufstieg dieses — zunichst lokalen
- Gottes von Babylon an die Spitze des
babylonischen Pantheons zu erklédren.
Die Kosmogonie dient dabei primér der
Legitimierung oder Erkldrung von Mar-

Abb. 5. Rekonstruiertes Stadttor Babylon,

1968 (© Claus Schedl, Bestand Hutter).

14 Dem gegenwirtigen Kenntnisstand der Erschliefung des Enima elis weitestgehend Rechnung tra-
gende deutsche Ubersetzungen stammen von Lambert, Enuma Elisch; Hecker, Entima Eli§. Finen
guten Uberblick zum Enidma eli§ entsprechend dem aktuellen Forschungsstand bieten Schneider,
Introduction, 41-44; Lenzi, Introduction, 83-87; vgl. ferner Hutter, Religionen, 54-57.

15  Schedl, Geschichte I, 248f.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829319
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829319

Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

duks Karriere.'® Daher sollte man das Eniima elis nicht als reprasentativen Text zu
kosmogonischen Vorstellungen Mesopotamiens sehen, sondern als einen Text, der
die Vorherrschaft Marduks propagiert. In dieser Hinsicht unterscheiden sich Eni-
ma elis und Gen 1-3 deutlich hinsichtlich ihrer Funktion.

Diese Erkenntnis ist im 21. Jahrhundert selbstverstindliches Gemeingut der Bi-
belwissenschaft, der Religionswissenschaft und der Altorientalistik. In der Mitte
des 20. Jahrhunderts, als Schedl diese Darstellung schrieb, war dies in der katho-
lischen Theologie und Bibelwissenschaft zwar nicht mehr vollig unbekannt, aber
es gab eine Grenzziehung zwischen der ,offenbarten Heiligen Schrift“ des Alten
Testaments und der ,heidnischen Umwelt“. Schedls Betonung, dass die Welt des
Alten Testaments ein Teil der Welt des Alten Orients war, war damals zweifellos ein
wichtiger Beitrag, diese Grenzziehung zu relativieren oder zumindest durchlissig
zu gestalten.

2. Das Gilgames-Epos

Die Dichtung iiber Gilgames, Konig von Uruk, verdankt ihre Popularitédt innerhalb
der Bibelwissenschaft der Fluterzdhlung, die auf der 11. Tafel des Epos geschildert
wird und enge motivische Beriihrungen zur biblischen Uberlieferung der Sintflut
(Gen 6-9) zeigt.

In seiner Interpretation des Gilgames-Epos geht Schedl davon aus, dass das Epos in-
haltlich in zwei Teile gegliedert werden kann: ,die Heldentaten des Gilgamesch und
die Sintfluterzdhlung. Das tragende Grundmotiv ist der Gedanke von Tod und Un-
sterblichkeit“.!” Nach einer kurzen Inhaltsangabe der Heldentaten des Konigs von
Uruk schildert Schedl den Inhalt der Fluterzdhlung auf der 11. Tafel des Epos!® - be-
ginnend mit der Aufforderung an Uta-Napistim, den Fluthelden, ein Schiff zu bau-
en. Als das Schiff mit dem Hab und Gut Uta-Napistims beladen ist, kommt die Flut,
und Uta-Napistims Schiff landet schliel8lich am Berg Nisir. Fiir sieben Tage bleibt
der Flutheld noch in seinem Schiff und l4sst schliefllich eine Taube ausfliegen, die
jedoch zum Schiff zurilickkehrt, da es noch keinen trockenen Platz fiir sie zur Lan-
dung gibt. Auch eine anschliellend ausgesandte Schwalbe kehrt zum Schiff zurtick,
ehe - als dritten Versuch - Uta-Napistim einen Raben wegfliegen ldsst, der nicht
mehr zuriickkommt. Daraus leitet Uta-Napistim ab, dass die Erde wieder trocken
ist, so dass er das Schiff verlassen kann und den Géttern ein Dankopfer darbringt.

16  Vgl. Schneider, Introduction, 62; Hutter, Religionen, 45f.

17  Schedl, Geschichte I, 370. Vgl. auch de Liagre Bohl, Religion, 485, der von der ,Frage nach der Mog-
lichkeit einer Uberwindung der Todesmacht durch die Ausschaltung des Todes* spricht.

18  Vgl. Schedl, Geschichte I, 371-373. Vgl. in knapper Form auch die Hinweise in Schedl, Theologie,
102f. - Fiir neue Ubersetzungen der 11. Tafel siehe z.B. Hecker, Gilgamesch-Epos, 728-738; Réllig,
Gilgamesch-Epos, 107-119.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

75



76

Manfred Hutter

Am Ende der Fluterzdhlung wird Uta-Napistim den Géttern gleichgestellt und lebt
fortan in der Ferne, an der Miindung der Stréme, d.h. jenseits der Menschenwelt.

Fiir seinen Leserkreis verweist Schedl darauf, dass die Erzdhlung von der Flut am

Abb. 6: Uberblick {iber Ausgrabung Uruk -
undatiert (© Claus Schedl, Bestand Hutter).

besten zwar in der aus der Bibliothek Assurbanipals in Ninive stammenden Fas-
sung des Gilgames-Epos erhalten ist, dass es aber bereits eine sumerische Uber-
lieferung der groflen Flut gegeben hat und in der babylonischen und assyrischen
Literatur unterschiedliche Redaktionen des Erzdhlstoffes bekannt waren. Dariiber
hinaus betont er Folgendes:* ,Die Flutmythe wird nicht in allen Texten um ihrer
selbst willen erzdhlt, sondern ist vielfach in eine konkrete Not des menschlichen
Lebens eingebunden.” Fiir diese Interpretation der Fluterzahlung stiitzt sich Schedl
ferner auf die Ausfiihrung von Alfred Jeremias,” der die eigenstindige Bedeutung
der biblischen Erzdhlung gegeniiber den mesopotamischen Flutiiberlieferungen
betont; diese Bedeutung lage in der sittlichen Absicht, die den auflerbiblischen Er-
zdhlungen fehle. Diese von Schedl rezipierte wertende Interpretation durch Jere-
mias und die damit implizierte Uberlegenheit der biblischen Uberlieferung gegen-
iiber der mesopotamischen Tradition ist nicht aufrechtzuerhalten. Vielmehr ist in
den letzten Jahrzehnten methodisch deutlich geworden, dass die mesopotamische

19  Schedl, Geschichte I, 373.
20 Jeremias, Testament, 160 zitiert nach Schedl, Geschichte I, 374.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829320
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829320

Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

Fluterzdhlung - ausgehend von einer sumerischen Textgrundlage - in unterschied-
lichen babylonischen Kontexten eingebettet wurde,? wobei die urspriingliche Ver-
ortung der aus der sumerischen Tradition rezipierten Fluterzdhlung innerhalb der
babylonischen Tradition im altbabylonischen Atramhasis-Epos geschehen ist. Die
Einbeziehung der Fluterzdhlung in das Gilgames-Epos ist erst in der ,klassischen”
Ausgestaltung des Gilgames-Stoffes durch Sin-Leqe-Unninni geschehen, der eine
Neugestaltung unterschiedlicher und voneinander grof3teils unabhéngiger Gilga-
mes-Uberlieferungen aus dem Sumerischen vornahm, um jene Fassung auf 12 Ta-
feln zu erstellen; dabei ist die Fluterzdhlung zwar stimmig in die Erzdhlung tiber
Gilgames einbezogen worden, aber dennoch als urspriinglich eigenstindige Uber-
lieferung noch erkennbar. Fiir den Zusammenhang der biblischen Fluterzdhlung
mit den mesopotamischen Traditionen iiber die Flut ist daher zu beachten, dass
man die biblische Erzdhlung nicht unmittelbar literarisch mit dem Gilgames-Epos
verbinden soll. Denn das Thema der groflen Flut? ist eine literarische Ausgestal-
tung von Erinnerungen an mehr oder weniger regelmif§ige und manchmal auch
katastrophale Uberschwemmungen im siidlichen irakischen Schwemmland der
Fliisse Eufrat und Tigris. Solches - miindliches und schriftliches - Traditionsgut des

l

Abb. 7: Schilfhiitten am Eufrat bei Basra, 1973
(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

21  Vgl. Chen, Flood, 197-252; Lambert, Religion, 235-244; Hutter, Sintflut; Lenzi, Introduction, 80-82,
118-122.

22 Vgl. Sched], Geschichte I, 369: ,Das grof3e Geschehen selber aber wurde von Generation zu Genera-
tion in der beriihmten Saga von der Flut weitergesungen.”

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

77


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829321
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829321

78

Manfred Hutter

yaltorientalischen Weltbildes“ hat dabei der biblische Verfasser in Gen 6-9 in adap-
tierender Weise eingearbeitet.

3. Altorientalische Weisheitsliteratur

In der so genannten ,Weisheitsliteratur® zeigt auch die alttestamentliche Traditi-
on Analogien zu dgyptischen und mesopotamischen weisheitlichen Uberlieferun-
gen, so dass man Schedls allgemeines Urteil nicht in Frage stellen wird, wenn er
schreibt:?® ,Es spricht nun alles dafiir, da auch Salomo diesen Zweig der altorienta-
lischen Wissenschaft an seinem Hof gepflegt hat. Aber er hat nicht blof {ibernom-
men, sondern auch Neues geschaffen.” Dabei zeigen sich bei der ,Salomonischen
Weisheitsdichtung” deutlich weniger Bezugnahmen zur babylonischen Weisheits-
literatur als zu dgyptischen Weisheitstexten, die als ,,ausldndisches Bildungsgut“*
teilweise tibernommen werden.

Die motivischen Beziehungen zwischen der babylonischen und der biblischen
Weisheitsliteratur zeigen sich hingegen iiberaus deutlich anhand der so genannten
Hiob-Thematik, wobei Schedl seine Ausfiihrung {iber dieses Thema auflerhalb der
Bibel folgendermafRen beginnt:* ,Die Frage nach dem Sinn des Ubels wird gestellt,
solange es Menschen gibt. Sie wurde umso leidenschaftlicher gestellt, wenn das Ubel
iiber einen offenbar gerechten Menschen hereinbrach. ,Der leidende Gerechte' ist
der ewige Skandal, den schon fast tausend Jahre vor Job babylonische Weisheitsleh-
rer zu entschirfen versuchten. In dreifacher Fassung, die literarisch miteinander
nichts zu tun haben, liegt der ,babylonische Job* vor.“ Daran anschlieRend wird der
Inhalt der drei babylonischen Dichtungen nach dlteren Ubersetzungen?® referiert:
das ,Lied auf den leidenden Gerechten®, der ,dramatische Monolog® (meist nach
den akkadischen Anfangsworten als Ludlul bél némeqi ,,Preisen will ich den Herrn
der Weisheit“ bezeichnet) und der ,Dialog {iber die Ungerechtigkeit der Welt“ (in
der Forschung oft auch als ,Babylonische Theodizee® bezeichnet). Zutreffend kom-
men dabei die Unterschiede dieser drei babylonischen Dichtungen zum Ausdruck,
die teilweise wiederum in der Bibliothek Assurbanipals in Ninive gefunden wurden.
Die unterschiedliche Entstehungszeit der drei Texte im 18. Jahrhundert, im 12. Jahr-
hundert bzw. in der ersten Hilfte des 8. Jahrhunderts zeigen die unterschiedlichen

23 Schedl, Geschichte III, 459.

24 In Schedl, Geschichte III, 464-467 wird auf solche dgyptischen Weisheitstexte und Anspielungen
daraufin den Spriichen Salomos (u.a. 17:27; 22:171f.; 22:20) verwiesen. Vgl. auch Schedl, Geschichte
111, 472-477 zum &gyptischen Begriff maat und Spr 1-9.

25  Schedl, Geschichte V, 236.

26  Schedl, Geschichte V, 237-240. Anscheinend war Schedl die mafgebliche Edition solcher Weis-
heitstexte durch Lambert, Literature, 21-91 nicht bekannt. Fiir aktuelle Ubersetzungen siehe von

Soden, Weisheitstexte, 110-157. - Vgl. auch Hutter, Ungerechtigkeit, 381-384; Lenzi, Introduction,
172-178.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

literarischen Auseinandersetzungen mit der Thematik des ,ungerechten Leidens".
Die unterschiedliche Entstehungszeit der babylonischen Texte und die verschie-

Abb. 8: Rekonstruierte Stadtmauer in Ninive, 197
1 hedl, Bestand Hutter

£ ,—"’—, 7 -, v > :
/ vt ., r e s A’.' -.,.':,;, / :..A.M‘ %
Abb. 9: Alltagsszene mit Esel in Ninive, undatiert

(© Claus Sched]l, Bestand Hutter).

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

79


https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829322
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829322
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829323
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829323

80

Manfred Hutter

denen literarischen Gattungen machen es unwahrscheinlich, dass das Hiob-Buch
direkt von solchen babylonischen Texten abhingig ist. Denn der ,dramatische Mo-
nolog” weicht durch die Monologform klar von den Gespriachsgingen des Hiob-Bu-
ches ab; im ,Lied auf den leidenden Gerechten” sind zwei Personen beteiligt, wobei
die zweite Person anscheinend als Vermittler zwischen dem Leidenden und seinem
Gott fungiert, worin wiederum eine unterschiedliche literarische Form gegentiiber
der Gestaltung des Hiob-Buches vorliegt. Insofern verbindet zwar das gemeinsame
Thema des , Leidens des Gerechten“ diese babylonischen Texte und das Hiob-Buch,
aber es zeigen sich darin keine literarischen Beriihrungspunkte, sondern diese aus
unterschiedlichen Zeiten stammenden Texte spiegeln allgemeine menschliche Er-
fahrungen wider, die Menschen im Alten Orient - d.h. sowohl im mesopotamischen
als auch im biblischen Kulturraum - unabhingig voneinander machen konnten.”
Dennoch ist auch der Hinweis auf solche Texte in einer ,,Geschichte des Alten Tes-
taments wichtig, da die biblische Uberlieferung nicht isoliert von den umliegen-
den Kulturen betrachtet werden darf. Darauf hat Schedl in seinem opus magnum zu
Recht immer wieder verwiesen.

4. Resiimee: Babylonische und Assyrische Religion und Literatur
und das Alte Testament

Fiir das Forschungsprofil des Bibelwissenschaftlers Claus Schedl war charakteris-
tisch, dass er - im Rahmen der Biblischen Theologie - einerseits immer die Verbin-
dung der beiden Testamente zu schaffen versuchte, andererseits aber auch jeweils
groflen Wert auf die Kontextualisierung - und teilweise Monopolisierung - der Bi-
bel gegeniiber den zeitlich und geographisch naheliegenden Religionen legte®® und
die Verbindung der Lebensbedingungen des Alten Israels mit denen der umliegen-
den Kulturen berticksichtigte.

Als Bibelwissenschaftler lag in seinen Forschungen aber immer der - naheliegende
- Schwerpunkt auf der textlichen Uberlieferung, was in Bezug auf seinen Blickwin-
kel auf den mesopotamischen Raum dazu fiihrte, dass vor allem babylonische lite-
rarische Texte sein Interesse flir Ankniipfungen an biblische Thematiken fanden,
wie die vorherigen Abschnitte gezeigt haben.” Erwdhnenswert - in forschungsge-

27  Vgl. Hutter, Ungerechtigkeit, 384f.
28  Vgl. Hutter, Claus Schedl, 72f.

29  Erwihnt seien noch weitere Hinweise auf Literaturwerke Mesopotamiens: Im Zusammenhang mit
Gen 2-3 wird auf den so genannten Dilmun-Mythos und den Adapa-Mythos hingewiesen (Schedl,
Geschichte I, 306-308), fiir die StammbZume der ,Vorflut-Patriarchen“ konnen als geistesgeschicht-
liches Pendant die sumerischen Konigslisten fiir die Konige vor der Sintflut genannt werden (vgl.
Schedl, Geschichte I, 326-330), ohne dass daraus direkte Einfliisse auf die biblischen Texte abge-
leitet werden. Engere Beziehungen zu biblischen Uberlieferungen weist die ,Altorientalische Ge-
setzgebung” (vgl. Schedl, Geschichte II, 164f.) auf, die Schedl wie folgt indirekt zu den biblischen

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

schichtlicher Hinsicht - ist dabei, dass in der umfangreichen Behandlung der Pro-
pheten im 4. Band der ,,Geschichte des Alten Testaments® die ,Prophetenbriefe aus
Mari“ vom Beginn des 17. Jahrhunderts bzw. die ,neuassyrischen Prophetien“ aus
dem 7. Jahrhundert praktisch keine Rolle gespielt haben. Dies ist dadurch zu erkli-
ren, dass diese Texte erst nach Abschluss der ,Geschichte des Alten Testaments”
groflere Aufmerksamkeit sowohl in der Assyriologie als auch in der Alttestamentli-
chen Wissenschaft gefunden haben.®

Dort wo Schedl auf die babylonische und assyrische Religion eingegangen ist, zeigt
sich daher ein in gewisser Weise eingeschrinkter Blick, der wohl durch das bib-
lisch-theologische Modell normativer Texte beeinflusst war: Wahrend jedoch die
Bibel - aus theologischer Perspektive — zu Recht als normativer Text betrachtet
werden muss, gilt dies fiir Texte zur babylonischen und assyrischen Religion nicht.
Texte wie die oben besprochenen haben in verschiedenen Phasen der Geschichte
Mesopotamiens keine durchgehend kontinuierliche oder gleichbleibende Relevanz
gehabt, sondern es gab ein historisches Auf und Ab. Dies bedeutet aber zugleich,
dass fiir eine ,Geschichte der assyrischen und babylonischen religiosen Texte® eine
Vielzahl von Texten zu beriicksichtigen wiren, zu denen es in einer ,,Geschichte
des Alten Testaments“ keine vergleichbaren literarischen Beispiele gibt. Insofern
hat Schedl - aufgrund der Zielsetzung der ,,Geschichte des Alten Testaments” - nur
einen sehr kleinen Ausschnitt von Texten aus Mesopotamien einbezogen, oder an-
ders formuliert: Es sind vor allem - wichtige - Einzelaspekte aus der Religionswelt
Mesopotamiens, die in seinem (Euvre angesprochen wurden, die damaligen - und
mit Abstrichen noch heutigen - Studierenden des Alten Testaments einen ersten
Einblick geben konnten, dass das Alte Testament ein Literaturwerk ist, das in einen
groflen Strom altorientalischer Literaturen gehort. Daher konnen die alttestament-
lichen Texte nie ohne den Blick auf die Religionsgeschichte Mesopotamiens, aber
auch Syriens, Agyptens und Irans studiert werden, wofiir Schedl seine Studieren-
den durch seine Publikationen und Vorlesungen immer wieder sensibilisiert hat.

Gesetzestexten in Beziehung setzt (ebd. 165): ,Wenn Moses am Sinai das israelitische Volksrecht neu
kodifiziert ..., so ist seine Reformtat vor allem auf dem Hintergrund des alten semitischen Rechts zu
werten.”.

30 Dementsprechend kommt bei dem fiir Schedls (Buvre zeitgenossischen Forschungsstand, den de
Liagre Bohl, Religion, 495-498 im Unterkapitel ,Wahrsagekunst und Vorzeichenlehre“ prisentiert,
die Prophetie ebenfalls nicht vor. Denn die erste umfangreiche systematische vergleichende Un-
tersuchung der Mari-Prophetie im Verhéltnis zur biblischen Prophetie stammt erst von Ellermeier,
Prophetie; zahlreiche weitere ,Prophetentexte” aus Mari hat danach Durand, Archives, 377-452
bekannt gemacht. Vgl. ferner Lenzi, Introduction, 143-145. Eine umfangreiche Edition der neuas-
syrischen prophetischen Briefe hat erst Parpola, Prophecies vorgelegt. Fiir deutsche Ubersetzun-
gen einiger ,Prophetentexte” siehe Hecker, Zukunftsdeutungen, 56-64; Dietrich, Prophetenbriefe;
Pientka-Hinz, Omina, 53-60.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

81



82

Manfred Hutter

Literatur
Chen, Y. S.: The Primeval Flood Catastrophe. Origins and Early Development in Mesopotamian
Traditions, Oxford 2013.

De Liagre Bohl, Franz M. Th.: Die Religion der Babylonier und Assyrer, in: Franz Konig (Hg.):
Christus und die Religionen der Erde. Handbuch der Religionsgeschichte. 2. Bd., Freiburg 1951,
441-498.

Dietrich, Manfried: Prophetenbriefe aus Mari, in: Manfried Dietrich [u.a.]: Deutungen der Zu-
kunft in Briefen, Orakeln und Omina, Glitersloh 1986 (= TUAT II/1), 83-93.

Durand, Jean-Marie: Archives épistolaires de Mari I/1, Paris 1988 (= ARM 26/1).
Ellermeier, Friedrich: Prophetie in Mari und Israel, Herzberg am Harz 1968.

Farber, Walter: Rituale und Beschworungen in akkadischer Sprache, in: Walter Farber [u.a.]:
Rituale und Beschworungen I, Glitersloh 1987 (= TUAT 11/2), 212-281.

Hecker, Karl: Zukunftsdeutungen in akkadischen Texten, in: Manfried Dietrich [u.a.]: Deu-
tungen der Zukunft in Briefen, Orakeln und Omina, Giitersloh 1986 (= TUAT II/1), 56-82.

Hecker, Karl: Kleinere Schopfungserzdhlungen, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II,
Giitersloh 1994 (= TUAT II1/4), 603-611.

Hecker, Karl: Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II,
Glitersloh 1994 (= TUAT I11/4), 646-744.

Hecker, Karl: Rituale und Beschworungen, in: Bernd Janowski / Gernot Wilhelm (Hg.): Omi-
na, Orakel, Rituale und Beschworungen, Glitersloh 2008 (= TUAT.NF 4), 61-127.

Hecker, Karl: Eniima eli$. Marduks Aufstieg zum Herrn der Welt, in: Bernd Janowski / Daniel
Schwemer (Hg.): Weisheitstexte, Mythen und Epen, Giitersloh 2015 (= TUAT.NF 8), 88-131.

Hutter, Manfred: Religionen aus der Umwelt des Alten Testaments I. Babylonier, Syrer, Perser,
Stuttgart 1996.

Hutter, Manfred: Claus Schedl - Von der Bibelwissenschaft zur Begriindung der Religionswis-
senschaft in Graz, in: Ulrike Bechmann [u.a.] (Hg.): Religion ist keine Insel. Traditionen und
Kongzepte interreligiosen Austauschs, Graz 2015, 69-81.

Hutter, Manfred: Die Sintflut der Bibel im Kontext der Flutmythen des Alten Orients, in:
Frank Rumscheid [u.a.] (Hg.): Gottliche Ungerechtigkeit? Strafen und Glaubenspriifungen als
Themen antiker und friihchristlicher Kunst, Petersberg 2018, 375-379.

Hutter, Manfred: ,Gottes Ungerechtigkeit” als Herausforderung fiir den ,Frommen®, in:
Frank Rumscheid [u.a.]: Gottliche Ungerechtigkeit? Strafen und Glaubenspriifungen als The-
men antiker und friihchristlicher Kunst, Petersberg 2018, 381-385.

Jeremias, Alfred: Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients, 4., vollig erneuerte Aufl., Leip-
zig 1930.

Lambert, Winfred G.: Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1960.

Lambert, Winfred G.: Enuma Elisch, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II, Giitersloh
1994 (= TUAT I11/4), 565-602.

Lambert, Winfred G.: Ancient Mesopotamian Religion and Mythology, Tiibingen 2016.

Lenzen, Heinrich: XVII. vorldufiger Bericht iiber die von dem Deutschen Archdologischen Institut
und der Deutschen Orient-Gesellschaft aus Mitteln der Deutschen Forschungsgemeinschaft un-
ternommenen Ausgrabungen in Uruk-Warka, Berlin 1961.

Lenzi, Alan: An Introduction to Akkadian Literature. Contexts and Content, Pennsylvania 2019.

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe



Claus Sched]l (1914-1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

Parpola, Simo: Assyrian Prophecies, Helsinki 1997.

Pientka-Hinz, Rosel: Omina und Prophetien, in: Bernd Janowski / Gernot Wilhelm (Hg.): Omi-
na, Orakel, Rituale und Beschworungen, Glitersloh 2008 (= TUAT.NF 4), 16-60.

Rollig, Wolfgang: Das Gilgamesch-Epos, Stuttgart 2009.

Sauer, Franz: Das babylonische Weltschopfungsepos Eniima Elis, unver6ffentlichte phil. Diss.,
Graz 1946.

Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 1. Bd.: Alter Orient und Urgeschichte, Innsbruck
21964 [1. Aufl. 1956]

Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 2. Bd.: Das Bundesvolk Gottes, Innsbruck 1956.

Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 3. Bd.: Das goldene Zeitalter Davids, Innsbruck
1959.

Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 4. Bd.: Das Zeitalter der Propheten, Innsbruck
1962.

Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 5. Bd.: Die Fiille der Zeiten, Innsbruck 1964.

Schedl, Claus: Zur Theologie des Alten Testaments. Der Gottliche Sprachvorgang in Schopfung und
Geschichte, Wien 1986.

Schedl, Claus: Erwanderte Bibel. 25 Jahre Orientreisen, hrsg. von Alfred Schedl, unveré6ffent-
lichtes Manuskript.

Schneider, Tammi J.: An Introduction to Ancient Mesopotamian Religion, Grand Rapids 2011.

von Soden, Wolfram: ,Weisheitstexte” in akkadischer Sprache, in: Willem H. Ph. Romer /
Wolfram von Soden (Hg): Weisheitstexte I, Glitersloh 1990 (= TUAT I1I/1), 110-188.

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5

83






	_Hlk90112300
	_GoBack

