
69

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

Manfred Hutter 

Claus Schedl (1914–1986)  
und die babylonisch-assyrischen Religionen

Nach einer fakultätsinternen Umstrukturierung des Lehrangebots an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät der Universität Graz hat Claus Schedl im März 1982 
erstmals die Vorlesung im Pflichtfach „Religionswissenschaft“ gehalten. Im Mittel-
punkt dieser Vorlesung standen die Religionen im „Umfeld der Bibel“, wobei Schedl 
seine Vorstellung der Wechselbeziehungen zwischen der Biblischen Theologie und 
den Religionen in einem „Rad der Lehre“1 illustrierte: 

Religionen des Alten Orients – von Sumer über Ägypten, Iran und Kanaan – sind 
in einem ersten Kreis um die Biblische Theologie gelagert und in einem zweiten 
Kreis das Spätjudentum, die hellenistischen Mysterienreligionen, Islam, Hindu-
ismus und Buddhismus. Die Nummerierung der einzelnen Religionen in dieser 
Abbildung weist der Religionswelt Mesopotamiens – Sumerer, Babylonier, Assyrer 
– die erste Position zu; in der Vorlesung hat Schedl folgende Themen aus der meso-
potamischen Religionsgeschichte angesprochen: Einem einleitenden Überblick zur 
mesopotamischen Geschichte folgte eine Besprechung der wichtigsten Gottheiten, 
den Stoffschwerpunkt legte Schedl jedoch auf die Darlegung des Inhalts des „Welt-
schöpfungs-Epos“ Enūma eliš und des Gilgameš-Epos. Mit einigen knappen Bemer-

1	 Siehe Hutter, Claus Schedl, 75f.

Abb. 1: Rad der Lehre  
(© Hutter in Hutter,  

Claus Schedl, 75).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829315


70 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

kungen über „weiteres religiöses Schrifttum“ – d.h. über Hymnen und Gebete sowie 
über die Weisheitsliteratur – endete der Abschnitt über Mesopotamien im Rahmen 
dieser religionswissenschaftlichen Vorlesung. Für die Vorlesung war charakteris-
tisch, dass Schedl die Vorlesungsinhalte zu Religionen und Kulturen Mesopotami-
ens durch eigene Erfahrungen im Irak bereicherte, die er bei einer mehrwöchigen 
Exkursion in den Irak vom 8. Dezember 1958 bis 6. Januar 1959 gewonnen hatte. 
Bei diesem Irak-Aufenthalt besuchte er u.a. die Ausgrabungsorte Assur, Babylon 
und Uruk-Warka, wobei er an letzterem Ort auch einige Tage als Gast an den Aus-
grabungen des Deutschen Archäologischen Instituts und der Deutschen Orient-Ge-
sellschaft teilgenommen hat.2 Ferner konnte er die Vorlesung immer wieder lebhaft 

durch Episoden und Eindrücke aus 
mindestens fünf Studienreisen in 
den Irak, die er als wissenschaftli-
cher Reiseleiter für „Akademische 
Reisen, Zürich“ zwischen 1968 und 
1977 durchgeführt hatte, berei-
chern. Teilweise scheinen solche 
„Vor-Ort-Erfahrungen“ oder Ein-
drücke auch in die Beschreibung 
des Kontextes biblischer Texte ein-
geflossen zu sein, wenn es etwa im 
Zusammenhang mit dem „Turm-
bau von Babel“ (Gen 11) heißt:3 
„Der Turm ist heute weniger als 
eine Ruine, er ist eine große Mul-
de, in deren Mitte sich heute noch 
ein mächtiger Lehmkern befin-
det, dessen Verschalung aus gut 
gebrannten Backsteinen von den 
Arabern als Steinbruch benutzt 
wurde.“ (Abb. 3).

Diese Vorlesung „Religionswissen-
schaft“, die Schedl insgesamt drei-
mal vom Sommersemester 1982 bis 

2	 Siehe  EB „3) In die Falle gegangen? - Irak, 8 .XII.1958 - 6.I.1959“, S. 233. Dabei beschreibt er auch 
die Probleme für Ausländer, die sich nach dem Militärputsch unter der Führung von General Abdel 
Karim Qasim und der Ermordung von König Faisal II. (1935–1958) am 14. Juli 1958 in der jungen 
Republik ergaben. Zum Ausgrabungsbesuch in Uruk-Warka siehe Lenzen, Bericht, 5.

3	 Schedl, Geschichte I, 401.

Abb. 2: Aššur auf Stier vor astralen Symbolen   
(© Hutter 1984,  Vorderasiatisches Museum  

in Ost-Berlin).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829316


71Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

zum Sommersemester 1984 angeboten hat, war ein Novum im Lehrbetrieb, da da-
durch erstmals im Curriculum der Katholisch-Theologischen Fakultät der Univer-
sität Graz eine religionsgeschichtliche Vorlesung als Pflichtfach eingeführt wurde. 
Zuvor konnte Schedl seit seiner Berufung auf eine Professur für „Biblische Theolo-
gie“ im Jahr 1967 solche Lehrveranstaltungen zu Ausgrabungen und Religionen im 
Alten Orient lediglich als Wahlfächer4 in Ergänzung zu den Vorlesungen und Semi-
naren zur „Biblischen Theologie“ anbieten. Ziel dieses Lehrangebots als Wahlfach 
war für Schedl, die Überlieferungen des Alten Testaments immer in einen Kontext 
zu den umliegenden Kulturen5 zu stellen. Dabei setzte er im Unterricht eine Ar-
beitsweise fort, die er bereits in seinem fünfbändigen opus magnum „Geschichte des 
Alten Testaments“ verfolgt hatte, als er in Bezug auf den Pentateuch formulierte: 

Bei aller Vorsicht scheint uns aber heute jene Hypothese den größten 
Wahrscheinlichkeitsgrad für sich beanspruchen zu dürfen, die den ar-

4	 Vgl. exemplarisch die Titel folgender Lehrveranstaltungen (meist Vorlesungen), an denen der Ver-
fasser teilgenommen hat: „Religionen des Alten Orients (I.)“, Wintersemester 1977/78; „Religionen 
des Alten Orients (II. Ägypten)“, Sommersemester 1978; „Religionen der Iranier (Zarathustra)“, 
Wintersemester 1978/79; „Ausgrabungen und Funde“, Sommersemester 1979, „Religionen des Al-
ten Orients: Das ägyptische Totenbuch“, Sommersemester 1980; „Die Samsonberichte auf dem Hin-
tergrund der altorientalischen Mythologie“, Wintersemester 1980/81, gemeinsam mit Karl Prenner. 

5	 Vgl. dazu den Beitrag „Claus Schedl und Ägypten“ von Franz Winter in dieser Publikation S. 115.

Abb. 3: Baustumpf der Ziqqurat von Babylon mit Grundwasser, 1968  
(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829317
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829317


72 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

chäologischen Tatsachen am meisten gerecht wird. … Daraus erken-
nen wir, daß auch die Bibel als Ganzes und der Pentateuch insonder-
heit ein literarisches Produkt des Alten Orients ist und daher auch den 
Gesetzen der altorientalischen Literaturtradition folgt.6 

Entsprechend dieser Positionierung seiner Beschäftigung mit dem Alten Testa-
ment hat Schedl daher sein Augenmerk praktisch nur auf die literarischen Aus-
formungen der Religionen des Alten Orients gelegt. Die Ausführungen über den 
Alten Orient – oder für diesen Beitrag eingeengt auf die Religionen der Assyrer und 
Babylonier – fokussierten daher hauptsächlich auf die mythologische und epische 
Überlieferung mit der Beschreibung der Gottheiten7, einschließlich gelegentlicher 
Hinweise zu weisheitlichen Texten. Aus religionswissenschaftlicher Perspektive ist 
erwähnenswert, dass die praktische Religionsausübung nur pauschal Erwähnung 
findet, wie der kurze Satz zeigt:8 „Neben den Kleinfunden zeugen vor allem die Tem-
pelanlagen von der Gottesverehrung“. Dadurch spielen die umfangreichen Texte zu 
Reinigungs-, Abwehr- und Heilritualen oder zu Festliturgien9 in Schedls Œuvre kei-
ne Rolle. Dementsprechend behandelt dieser Beitrag in den folgenden Abschnitten 
nur ein kleines Spektrum der Religionswelt Mesopotamiens. 

1. Das Enūma eliš
„Das Weltbild des Schöpfungsberichtes ist das des Alten Orients“10, betont Schedl. 
Daher räumt er der Darstellung der altorientalischen Kosmogonien viel Platz als 
Hintergrund der Biblischen Erzählung über den Ursprung der Welt ein. Detailliert 
beschreibt er die Inhalte der sieben Tafeln des Enūma eliš,11 wobei dieser Text in der 
Darstellung zwar als exemplarisch für die babylonischen Kosmogonien ausgewählt 

6	 Schedl, Geschichte II, 265. Das fünfbändige Werk ist vor allem aus Lehrveranstaltungen an der 
philosophisch-theologischen Ordenslehranstalt der Redemptoristen in Mautern (Steiermark) ent-
standen und zwischen 1956 und 1964 erschienen; vgl. dazu bereits kurz Hutter, Claus Schedl, 71f.

7	 Schedl, Geschichte I, 97–112 behandelt unter der Überschrift „Die Religionen Vorderasiens“ aus-
schließlich das „sumerisch-babylonische Pantheon“, wobei Schedl die Götter in vier Gruppen 
systematisiert: kosmische Götter, Astralgötter, Naturgötter und Nationalgötter. Diese Einteilung 
entspricht der zeitgenössischen Systematisierung, die z.B. auch de Liagre Böhl, Religion, 458–468 
vorgenommen hat.

8	 Schedl, Geschichte I, 98.
9	 Siehe hingegen die Beschreibungen zum „Götterkult“ bei de Liagre Böhl, Religion, 459–482, der 

den verschiedenen Praktiken der Religionsausübung seine Aufmerksamkeit schenkt. Zu neueren 
diesbezüglichen Darstellungen vgl. z.B. die einschlägigen Kapitel bei Schneider, Introduction, 79–
116; Hutter, Religionen,72–80, 83–86, 94–96, 101–103 sowie zahlreiche Textbeispiele z.B. bei Farber, 
Rituale; Hecker, Rituale, 76–103. 

10	 Schedl, Geschichte I, 220.
11	 Schedl, Geschichte I, 242–249. – Als „Lokalkolorit“ sei auch auf die (unveröffentlichte) Dissertation 

des Grazer Alttestamentlers Franz Sauer (1906–1990) zum Enūma Eliš an der Philosophischen Fa-
kultät der Universität Graz hingewiesen (Sauer, Weltschöpfungsepos).



73Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

wird, Schedl jedoch nicht übersieht, dass es zahlreiche solche kosmogonischen 
Erzählungen gegeben hat, die aus verschiedenen Epochen stammen. Laut Schedls 
Ausführungen gehen alle diese Texte „auf einen Grundtyp zurück, der sich bis in die 
sumerische Zeit zurückverfolgen läßt“.12 Aus heutiger Sicht ist jedoch Skepsis an ei-
nem zu starren Festhalten an einer un-
gebrochenen kontinuierlichen Linie 
von der sumerischen Tradition des 3. 
Jahrtausends zu den assyrischen und 
babylonischen Traditionen ab dem 
frühen 2. Jahrtausend angebracht. 
Zwar trägt das Medium „Keilschrift“ 
zweifellos dazu bei, dass es Gemein-
samkeiten und Kontinuitäten vom su-
merischen Süden Mesopotamiens zur 
altbabylonischen Zeit gibt, allerdings 
hat die Forschung der letzten Jahr-
zehnte die jeweilige Eigenständigkeit 
der sumerischen, babylonischen und 
assyrischen Kultur deutlich erkannt; 
dies gilt auch für die unterschiedli-
chen – nebeneinander überlieferten 
– Kosmogonien aus Mesopotamien.13 

Blickt man auf das Enūma eliš, so ver-
weist Schedl zutreffend darauf, dass 
die lange Überlieferung des Textes 
auch zu Umdeutungen und Neuad-
aptierungen des Textes geführt hat. 
Entsprechend der Überlieferung des 
Textes auf sieben Tafeln orientiert sich 
Schedl in der Inhaltswiedergabe an 
dieser „Sieben-Tafel-Struktur“, so dass 
er das auf den sieben Tafeln Berichtete 
mit folgenden Überschriften charakte-
risiert: Der Uranfang – Tiamats Rache 
– Die Götterversammlung – Kampf mit 
Tiamat – Die Einrichtung des Kosmos 

12	 Schedl, Geschichte I, 243.
13	 Lambert, Religion, 108–121; Hecker, Schöpfungserzählungen.

Abb. 4: Schutzgenius bei Tordurchgang  
in Nimrud, undatiert  

(© Claus Schedl, Bestand Hutter).
Hier und weiter bezieht sich „undatiert“ wahrschein-
lich auf die Irak-Exkursion 1958–59, da es Agfa-Filme 
sind und „nur“ die Kodak-Filme (siehe „Erwanderte 
Bibel“) im Labor zerstört wurden. – Für die Datums-
vermutung spricht auch die ursprüngliche Vergla-
sung der Originaldias, die m.W. in späteren Jahren 
nicht mehr in dieser Form verwendet wurde. – Die 
Datierungen auf 1968 bzw. 1973 sind durch die Kar-
tonrahmungen der Dias rekonstruierbar.

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829318


74 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

– Erschaffung des Menschen – Der Götter Dank. Trotz der Kürze des zur Verfügung 
stehenden Raumes ist es Schedl durchaus gelungen, den biblisch interessierten Le-
sern (Leserinnen waren zur Zeit der Veröffentlichung wohl noch in einer verschwin-
denden Minderzahl) einen Eindruck von dieser babylonischen Dichtung zu vermit-
teln, wobei er die Inhaltswiedergabe durch kurze Textpassagen in Übersetzung14 
illustrativ verdeutlichte. Aus heutiger Sicht scheinen mir einige Akzente anders zu 
setzen zu sein, als dies in der Darstellung durch Schedl der Fall war. Wenn man das 
Enūma eliš unter dem Blickwinkel einer Kosmogonie und Anthropogonie betrach-
tet, so scheint der Fokus m.E. auf Tafel 5 („Die Einrichtung des Kosmos“) und Tafel 6 
(„Erschaffung des Menschen“) zu liegen. In dieser Hinsicht bleibt das Enūma eliš als 
babylonischer kosmogonischer Text in phänomenologischer Hinsicht grundsätz-

lich in einer Gegenüberstellung zu Gen 
1–3 interessant, da es – wie weitere kos-
mogonische und anthropogonische15 
Texte aus Mesopotamien, auf die Schedl 
kurz hinweist – zeigt, dass die Biblische 
Welt nicht isoliert vom Kulturraum des 
„Fruchtbaren Halbmonds“ steht. Einen 
wesentlichen Unterschied bei einer 
solchen Gegenüberstellung sollte man 
aber nicht aus dem Blick verlieren: Der 
zentrale Fokus des Enūma eliš gipfelt 
erst in Tafel 7 mit der Verherrlichung 
des Gottes Marduk in seinen fünfzig 
wunderbaren Namen. Dadurch läuft 
das ganze Enūma eliš, auch wenn ein 
kosmogonisches Geschehen als Erzähl-
faden genutzt wird, zentral auf die Her-
vorhebung der Rolle Marduks als wich-
tigster babylonischer Gott hinaus, um 
den Aufstieg dieses – zunächst lokalen 
– Gottes von Babylon an die Spitze des 
babylonischen Pantheons zu erklären. 
Die Kosmogonie dient dabei primär der 
Legitimierung oder Erklärung von Mar-

14	 Dem gegenwärtigen Kenntnisstand der Erschließung des Enūma eliš weitestgehend Rechnung tra-
gende deutsche Übersetzungen stammen von Lambert, Enuma Elisch; Hecker, Enūma Eliš. Einen 
guten Überblick zum Enūma eliš entsprechend dem aktuellen Forschungsstand bieten Schneider, 
Introduction, 41–44; Lenzi, Introduction, 83–87; vgl. ferner Hutter, Religionen, 54–57.

15	 Schedl, Geschichte I, 248f.

Abb. 5. Rekonstruiertes Stadttor Babylon, 
1968 (© Claus Schedl, Bestand Hutter).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829319
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829319


75Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

duks Karriere.16 Daher sollte man das Enūma eliš nicht als repräsentativen Text zu 
kosmogonischen Vorstellungen Mesopotamiens sehen, sondern als einen Text, der 
die Vorherrschaft Marduks propagiert. In dieser Hinsicht unterscheiden sich Enū-
ma eliš und Gen 1–3 deutlich hinsichtlich ihrer Funktion. 

Diese Erkenntnis ist im 21. Jahrhundert selbstverständliches Gemeingut der Bi-
belwissenschaft, der Religionswissenschaft und der Altorientalistik. In der Mitte 
des 20. Jahrhunderts, als Schedl diese Darstellung schrieb, war dies in der katho-
lischen Theologie und Bibelwissenschaft zwar nicht mehr völlig unbekannt, aber 
es gab eine Grenzziehung zwischen der „offenbarten Heiligen Schrift“ des Alten 
Testaments und der „heidnischen Umwelt“. Schedls Betonung, dass die Welt des 
Alten Testaments ein Teil der Welt des Alten Orients war, war damals zweifellos ein 
wichtiger Beitrag, diese Grenzziehung zu relativieren oder zumindest durchlässig 
zu gestalten.

2. Das Gilgameš-Epos
Die Dichtung über Gilgameš, König von Uruk, verdankt ihre Popularität innerhalb 
der Bibelwissenschaft der Fluterzählung, die auf der 11. Tafel des Epos geschildert 
wird und enge motivische Berührungen zur biblischen Überlieferung der Sintflut 
(Gen 6–9) zeigt. 

In seiner Interpretation des Gilgameš-Epos geht Schedl davon aus, dass das Epos in-
haltlich in zwei Teile gegliedert werden kann: „die Heldentaten des Gilgamesch und 
die Sintfluterzählung. Das tragende Grundmotiv ist der Gedanke von Tod und Un-
sterblichkeit“.17 Nach einer kurzen Inhaltsangabe der Heldentaten des Königs von 
Uruk schildert Schedl den Inhalt der Fluterzählung auf der 11. Tafel des Epos18 – be-
ginnend mit der Aufforderung an Uta-Napištim, den Fluthelden, ein Schiff zu bau-
en. Als das Schiff mit dem Hab und Gut Uta-Napištims beladen ist, kommt die Flut, 
und Uta-Napištims Schiff landet schließlich am Berg Nisir. Für sieben Tage bleibt 
der Flutheld noch in seinem Schiff und lässt schließlich eine Taube ausfliegen, die 
jedoch zum Schiff zurückkehrt, da es noch keinen trockenen Platz für sie zur Lan-
dung gibt. Auch eine anschließend ausgesandte Schwalbe kehrt zum Schiff zurück, 
ehe – als dritten Versuch – Uta-Napištim einen Raben wegfliegen lässt, der nicht 
mehr zurückkommt. Daraus leitet Uta-Napištim ab, dass die Erde wieder trocken 
ist, so dass er das Schiff verlassen kann und den Göttern ein Dankopfer darbringt. 

16	 Vgl. Schneider, Introduction, 62; Hutter, Religionen, 45f.
17	 Schedl, Geschichte I, 370. Vgl. auch de Liagre Böhl, Religion, 485, der von der „Frage nach der Mög-

lichkeit einer Überwindung der Todesmacht durch die Ausschaltung des Todes“ spricht.
18	 Vgl. Schedl, Geschichte I, 371–373. Vgl. in knapper Form auch die Hinweise in Schedl, Theologie, 

102f. – Für neue Übersetzungen der 11. Tafel siehe z.B. Hecker, Gilgamesch-Epos, 728–738; Röllig, 
Gilgamesch-Epos, 107–119. 



76 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

Am Ende der Fluterzählung wird Uta-Napištim den Göttern gleichgestellt und lebt 
fortan in der Ferne, an der Mündung der Ströme, d.h. jenseits der Menschenwelt. 

Für seinen Leserkreis verweist Schedl darauf, dass die Erzählung von der Flut am 

besten zwar in der aus der Bibliothek Assurbanipals in Ninive stammenden Fas-
sung des Gilgameš-Epos erhalten ist, dass es aber bereits eine sumerische Über-
lieferung der großen Flut gegeben hat und in der babylonischen und assyrischen 
Literatur unterschiedliche Redaktionen des Erzählstoffes bekannt waren. Darüber 
hinaus betont er Folgendes:19 „Die Flutmythe wird nicht in allen Texten um ihrer 
selbst willen erzählt, sondern ist vielfach in eine konkrete Not des menschlichen 
Lebens eingebunden.“ Für diese Interpretation der Fluterzählung stützt sich Schedl 
ferner auf die Ausführung von Alfred Jeremias,20 der die eigenständige Bedeutung 
der biblischen Erzählung gegenüber den mesopotamischen Flutüberlieferungen 
betont; diese Bedeutung läge in der sittlichen Absicht, die den außerbiblischen Er-
zählungen fehle. Diese von Schedl rezipierte wertende Interpretation durch Jere-
mias und die damit implizierte Überlegenheit der biblischen Überlieferung gegen-
über der mesopotamischen Tradition ist nicht aufrechtzuerhalten. Vielmehr ist in 
den letzten Jahrzehnten methodisch deutlich geworden, dass die mesopotamische 

19	 Schedl, Geschichte I, 373.
20	 Jeremias, Testament, 160 zitiert nach Schedl, Geschichte I, 374.

Abb. 6: Überblick über Ausgrabung Uruk –  
undatiert (© Claus Schedl, Bestand Hutter).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829320
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829320


77Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

Fluterzählung – ausgehend von einer sumerischen Textgrundlage – in unterschied-
lichen babylonischen Kontexten eingebettet wurde,21 wobei die ursprüngliche Ver-
ortung der aus der sumerischen Tradition rezipierten Fluterzählung innerhalb der 
babylonischen Tradition im altbabylonischen Atramḫasīs-Epos geschehen ist. Die 
Einbeziehung der Fluterzählung in das Gilgameš-Epos ist erst in der „klassischen“ 
Ausgestaltung des Gilgameš-Stoffes durch Sin-Leqe-Unninni geschehen, der eine 
Neugestaltung unterschiedlicher und voneinander großteils unabhängiger Gilga-
meš-Überlieferungen aus dem Sumerischen vornahm, um jene Fassung auf 12 Ta-
feln zu erstellen; dabei ist die Fluterzählung zwar stimmig in die Erzählung über 
Gilgameš einbezogen worden, aber dennoch als ursprünglich eigenständige Über-
lieferung noch erkennbar. Für den Zusammenhang der biblischen Fluterzählung 
mit den mesopotamischen Traditionen über die Flut ist daher zu beachten, dass 
man die biblische Erzählung nicht unmittelbar literarisch mit dem Gilgameš-Epos 
verbinden soll. Denn das Thema der großen Flut22 ist eine literarische Ausgestal-
tung von Erinnerungen an mehr oder weniger regelmäßige und manchmal auch 
katastrophale Überschwemmungen im südlichen irakischen Schwemmland der 
Flüsse Eufrat und Tigris. Solches – mündliches und schriftliches – Traditionsgut des 

21	 Vgl. Chen, Flood, 197–252; Lambert, Religion, 235–244; Hutter, Sintflut; Lenzi, Introduction, 80–82, 
118–122.

22	 Vgl. Schedl, Geschichte I, 369: „Das große Geschehen selber aber wurde von Generation zu Genera-
tion in der berühmten Saga von der Flut weitergesungen.“

Abb. 7: Schilfhütten am Eufrat bei Basra, 1973  
(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829321
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829321


78 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

„altorientalischen Weltbildes“ hat dabei der biblische Verfasser in Gen 6–9 in adap-
tierender Weise eingearbeitet. 

3. Altorientalische Weisheitsliteratur
In der so genannten „Weisheitsliteratur“ zeigt auch die alttestamentliche Traditi-
on Analogien zu ägyptischen und mesopotamischen weisheitlichen Überlieferun-
gen, so dass man Schedls allgemeines Urteil nicht in Frage stellen wird, wenn er 
schreibt:23 „Es spricht nun alles dafür, daß auch Salomo diesen Zweig der altorienta-
lischen Wissenschaft an seinem Hof gepflegt hat. Aber er hat nicht bloß übernom-
men, sondern auch Neues geschaffen.“ Dabei zeigen sich bei der „Salomonischen 
Weisheitsdichtung“ deutlich weniger Bezugnahmen zur babylonischen Weisheits-
literatur als zu ägyptischen Weisheitstexten, die als „ausländisches Bildungsgut“24 
teilweise übernommen werden. 

Die motivischen Beziehungen zwischen der babylonischen und der biblischen 
Weisheitsliteratur zeigen sich hingegen überaus deutlich anhand der so genannten 
Hiob-Thematik, wobei Schedl seine Ausführung über dieses Thema außerhalb der 
Bibel folgendermaßen beginnt:25 „Die Frage nach dem Sinn des Übels wird gestellt, 
solange es Menschen gibt. Sie wurde umso leidenschaftlicher gestellt, wenn das Übel 
über einen offenbar gerechten Menschen hereinbrach. ‚Der leidende Gerechte‘ ist 
der ewige Skandal, den schon fast tausend Jahre vor Job babylonische Weisheitsleh-
rer zu entschärfen versuchten. In dreifacher Fassung, die literarisch miteinander 
nichts zu tun haben, liegt der ‚babylonische Job‘ vor.“ Daran anschließend wird der 
Inhalt der drei babylonischen Dichtungen nach älteren Übersetzungen26 referiert: 
das „Lied auf den leidenden Gerechten“, der „dramatische Monolog“ (meist nach 
den akkadischen Anfangsworten als Ludlul bēl nēmeqi „Preisen will ich den Herrn 
der Weisheit“ bezeichnet) und der „Dialog über die Ungerechtigkeit der Welt“ (in 
der Forschung oft auch als „Babylonische Theodizee“ bezeichnet). Zutreffend kom-
men dabei die Unterschiede dieser drei babylonischen Dichtungen zum Ausdruck, 
die teilweise wiederum in der Bibliothek Assurbanipals in Ninive gefunden wurden. 
Die unterschiedliche Entstehungszeit der drei Texte im 18. Jahrhundert, im 12. Jahr-
hundert bzw. in der ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts zeigen die unterschiedlichen 

23	 Schedl, Geschichte III, 459.
24	 In Schedl, Geschichte III, 464–467 wird auf solche ägyptischen Weisheitstexte und Anspielungen 

darauf in den Sprüchen Salomos (u.a. 17:27; 22:17ff.; 22:20) verwiesen. Vgl. auch Schedl, Geschichte 
III, 472–477 zum ägyptischen Begriff maat und Spr 1–9.

25	 Schedl, Geschichte V, 236.
26	 Schedl, Geschichte V, 237–240. Anscheinend war Schedl die maßgebliche Edition solcher Weis-

heitstexte durch Lambert, Literature, 21-91 nicht bekannt. Für aktuelle Übersetzungen siehe von 
Soden, Weisheitstexte, 110–157. – Vgl. auch Hutter, Ungerechtigkeit, 381–384; Lenzi, Introduction, 
172–178. 



79Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

literarischen Auseinandersetzungen mit der Thematik des „ungerechten Leidens“.  
Die unterschiedliche Entstehungszeit der babylonischen Texte und die verschie-

Abb. 8: Rekonstruierte Stadtmauer in Ninive, 1973 
(© Claus Schedl, Bestand Hutter).

Abb. 9: Alltagsszene mit Esel in Ninive, undatiert 
 (© Claus Schedl, Bestand Hutter).

https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829322
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829322
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829323
https://unipub.uni-graz.at/ubvugrschedl/content/pageview/7829323


80 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

denen literarischen Gattungen machen es unwahrscheinlich, dass das Hiob-Buch 
direkt von solchen babylonischen Texten abhängig ist.  Denn der „dramatische Mo-
nolog“ weicht durch die Monologform klar von den Gesprächsgängen des Hiob-Bu-
ches ab; im „Lied auf den leidenden Gerechten“ sind zwei Personen beteiligt, wobei 
die zweite Person anscheinend als Vermittler zwischen dem Leidenden und seinem 
Gott fungiert, worin wiederum eine unterschiedliche literarische Form gegenüber 
der Gestaltung des Hiob-Buches vorliegt. Insofern verbindet zwar das gemeinsame 
Thema des „Leidens des Gerechten“ diese babylonischen Texte und das Hiob-Buch, 
aber es zeigen sich darin keine literarischen Berührungspunkte, sondern diese aus 
unterschiedlichen Zeiten stammenden Texte spiegeln allgemeine menschliche Er-
fahrungen wider, die Menschen im Alten Orient – d.h. sowohl im mesopotamischen 
als auch im biblischen Kulturraum – unabhängig voneinander machen konnten.27 
Dennoch ist auch der Hinweis auf solche Texte in einer „Geschichte des Alten Tes-
taments“ wichtig, da die biblische Überlieferung nicht isoliert von den umliegen-
den Kulturen betrachtet werden darf. Darauf hat Schedl in seinem opus magnum zu 
Recht immer wieder verwiesen. 

4. Resümee: Babylonische und Assyrische Religion und Literatur  
und das Alte Testament
Für das Forschungsprofil des Bibelwissenschaftlers Claus Schedl war charakteris-
tisch, dass er – im Rahmen der Biblischen Theologie – einerseits immer die Verbin-
dung der beiden Testamente zu schaffen versuchte, andererseits aber auch jeweils 
großen Wert auf die Kontextualisierung – und teilweise Monopolisierung – der Bi-
bel gegenüber den zeitlich und geographisch naheliegenden Religionen legte28 und 
die Verbindung der Lebensbedingungen des Alten Israels mit denen der umliegen-
den Kulturen berücksichtigte. 
Als Bibelwissenschaftler lag in seinen Forschungen aber immer der – naheliegende 
– Schwerpunkt auf der textlichen Überlieferung, was in Bezug auf seinen Blickwin-
kel auf den mesopotamischen Raum dazu führte, dass vor allem babylonische lite-
rarische Texte sein Interesse für Anknüpfungen an biblische Thematiken fanden, 
wie die vorherigen Abschnitte gezeigt haben.29 Erwähnenswert – in forschungsge-

27	 Vgl. Hutter, Ungerechtigkeit, 384f.
28	 Vgl. Hutter, Claus Schedl, 72f.
29	 Erwähnt seien noch weitere Hinweise auf Literaturwerke Mesopotamiens: Im Zusammenhang mit 

Gen 2–3 wird auf den so genannten Dilmun-Mythos und den Adapa-Mythos hingewiesen (Schedl, 
Geschichte I, 306–308), für die Stammbäume der „Vorflut-Patriarchen“ können als geistesgeschicht-
liches Pendant die sumerischen Königslisten für die Könige vor der Sintflut genannt werden (vgl. 
Schedl, Geschichte I, 326–330), ohne dass daraus direkte Einflüsse auf die biblischen Texte abge-
leitet werden. Engere Beziehungen zu biblischen Überlieferungen weist die „Altorientalische Ge-
setzgebung“ (vgl. Schedl, Geschichte II, 164f.) auf, die Schedl wie folgt indirekt zu den biblischen 



81Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

schichtlicher Hinsicht – ist dabei, dass in der umfangreichen Behandlung der Pro-
pheten im 4. Band der „Geschichte des Alten Testaments“ die „Prophetenbriefe aus 
Mari“ vom Beginn des 17. Jahrhunderts bzw. die „neuassyrischen Prophetien“ aus 
dem 7. Jahrhundert praktisch keine Rolle gespielt haben. Dies ist dadurch zu erklä-
ren, dass diese Texte erst nach Abschluss der „Geschichte des Alten Testaments“ 
größere Aufmerksamkeit sowohl in der Assyriologie als auch in der Alttestamentli-
chen Wissenschaft gefunden haben.30

Dort wo Schedl auf die babylonische und assyrische Religion eingegangen ist, zeigt 
sich daher ein in gewisser Weise eingeschränkter Blick, der wohl durch das bib-
lisch-theologische Modell normativer Texte beeinflusst war: Während jedoch die 
Bibel – aus theologischer Perspektive – zu Recht als normativer Text betrachtet 
werden muss, gilt dies für Texte zur babylonischen und assyrischen Religion nicht. 
Texte wie die oben besprochenen haben in verschiedenen Phasen der Geschichte 
Mesopotamiens keine durchgehend kontinuierliche oder gleichbleibende Relevanz 
gehabt, sondern es gab ein historisches Auf und Ab. Dies bedeutet aber zugleich, 
dass für eine „Geschichte der assyrischen und babylonischen religiösen Texte“ eine 
Vielzahl von Texten zu berücksichtigen wären, zu denen es in einer „Geschichte 
des Alten Testaments“ keine vergleichbaren literarischen Beispiele gibt. Insofern 
hat Schedl – aufgrund der Zielsetzung der „Geschichte des Alten Testaments“ – nur 
einen sehr kleinen Ausschnitt von Texten aus Mesopotamien einbezogen, oder an-
ders formuliert: Es sind vor allem – wichtige – Einzelaspekte aus der Religionswelt 
Mesopotamiens, die in seinem Œuvre angesprochen wurden, die damaligen – und 
mit Abstrichen noch heutigen – Studierenden des Alten Testaments einen ersten 
Einblick geben konnten, dass das Alte Testament ein Literaturwerk ist, das in einen 
großen Strom altorientalischer Literaturen gehört. Daher können die alttestament-
lichen Texte nie ohne den Blick auf die Religionsgeschichte Mesopotamiens, aber 
auch Syriens, Ägyptens und Irans studiert werden, wofür Schedl seine Studieren-
den durch seine Publikationen und Vorlesungen immer wieder sensibilisiert hat. 

Gesetzestexten in Beziehung setzt (ebd. 165): „Wenn Moses am Sinai das israelitische Volksrecht neu 
kodifiziert …, so ist seine Reformtat vor allem auf dem Hintergrund des alten semitischen Rechts zu 
werten.“.

30	 Dementsprechend kommt bei dem für Schedls Œuvre zeitgenössischen Forschungsstand, den de 
Liagre Böhl, Religion, 495–498 im Unterkapitel „Wahrsagekunst und Vorzeichenlehre“ präsentiert, 
die Prophetie ebenfalls nicht vor. Denn die erste umfangreiche systematische vergleichende Un-
tersuchung der Mari-Prophetie im Verhältnis zur biblischen Prophetie stammt erst von Ellermeier, 
Prophetie; zahlreiche weitere „Prophetentexte“ aus Mari hat danach Durand, Archives, 377–452 
bekannt gemacht. Vgl. ferner Lenzi, Introduction, 143–145. Eine umfangreiche Edition der neuas-
syrischen prophetischen Briefe hat erst Parpola, Prophecies vorgelegt. Für deutsche Übersetzun-
gen einiger „Prophetentexte“ siehe Hecker, Zukunftsdeutungen, 56–64; Dietrich, Prophetenbriefe; 
Pientka-Hinz, Omina, 53–60.



82 Manfred Hutter

Winter/Prenner/Wessely (Hg.): Verlorenes Erbe

Literatur
Chen, Y. S.: The Primeval Flood Catastrophe. Origins and Early Development in Mesopotamian 

Traditions, Oxford 2013.
De Liagre Böhl, Franz M. Th.: Die Religion der Babylonier und Assyrer, in: Franz König (Hg.): 

Christus und die Religionen der Erde. Handbuch der Religionsgeschichte. 2. Bd., Freiburg 1951, 
441–498.

Dietrich, Manfried: Prophetenbriefe aus Mari, in: Manfried Dietrich [u.a.]: Deutungen der Zu-
kunft in Briefen, Orakeln und Omina, Gütersloh 1986 (= TUAT II/1), 83–93.

Durand, Jean-Marie: Archives épistolaires de Mari I/1, Paris 1988 (= ARM 26/1).
Ellermeier, Friedrich: Prophetie in Mari und Israel, Herzberg am Harz 1968.
Farber, Walter: Rituale und Beschwörungen in akkadischer Sprache, in: Walter Farber [u.a.]: 

Rituale und Beschwörungen I, Gütersloh 1987 (= TUAT II/2), 212–281.
Hecker, Karl: Zukunftsdeutungen in akkadischen Texten, in: Manfried Dietrich [u.a.]: Deu-

tungen der Zukunft in Briefen, Orakeln und Omina, Gütersloh 1986 (= TUAT II/1), 56–82.
Hecker, Karl: Kleinere Schöpfungserzählungen, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II, 

Gütersloh 1994 (= TUAT III/4), 603–611.
Hecker, Karl: Das akkadische Gilgamesch-Epos, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II, 

Gütersloh 1994 (= TUAT III/4), 646–744.
Hecker, Karl: Rituale und Beschwörungen, in: Bernd Janowski / Gernot Wilhelm (Hg.): Omi-

na, Orakel, Rituale und Beschwörungen, Gütersloh 2008 (= TUAT.NF 4), 61–127.
Hecker, Karl: Enūma eliš. Marduks Aufstieg zum Herrn der Welt, in: Bernd Janowski / Daniel 

Schwemer (Hg.): Weisheitstexte, Mythen und Epen, Gütersloh 2015 (= TUAT.NF 8), 88–131.
Hutter, Manfred: Religionen aus der Umwelt des Alten Testaments I. Babylonier, Syrer, Perser, 

Stuttgart 1996.
Hutter, Manfred: Claus Schedl – Von der Bibelwissenschaft zur Begründung der Religionswis-

senschaft in Graz, in: Ulrike Bechmann [u.a.] (Hg.): Religion ist keine Insel. Traditionen und 
Konzepte interreligiösen Austauschs, Graz 2015, 69–81.

Hutter, Manfred: Die Sintflut der Bibel im Kontext der Flutmythen des Alten Orients, in: 
Frank Rumscheid [u.a.] (Hg.): Göttliche Ungerechtigkeit? Strafen und Glaubensprüfungen als 
Themen antiker und frühchristlicher Kunst, Petersberg 2018, 375–379.

Hutter, Manfred: „Gottes Ungerechtigkeit“ als Herausforderung für den „Frommen“, in: 
Frank Rumscheid [u.a.]: Göttliche Ungerechtigkeit? Strafen und Glaubensprüfungen als The-
men antiker und frühchristlicher Kunst, Petersberg 2018, 381–385.

Jeremias, Alfred: Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients, 4., völlig erneuerte Aufl., Leip-
zig 1930.

Lambert, Winfred G.: Babylonian Wisdom Literature, Oxford 1960.
Lambert, Winfred G.: Enuma Elisch, in: Karl Hecker [u.a.]: Mythen und Epen II, Gütersloh 

1994 (= TUAT III/4), 565–602.
Lambert, Winfred G.: Ancient Mesopotamian Religion and Mythology, Tübingen 2016.
Lenzen, Heinrich: XVII. vorläufiger Bericht über die von dem Deutschen Archäologischen Institut 

und der Deutschen Orient-Gesellschaft aus Mitteln der Deutschen Forschungsgemeinschaft un-
ternommenen Ausgrabungen in Uruk-Warka, Berlin 1961.

Lenzi, Alan: An Introduction to Akkadian Literature. Contexts and Content, Pennsylvania 2019.



83Claus Schedl (1914–1986) und die babylonisch-assyrischen Religionen

DOI: 10.25364/978-3-903374-06-5-5 

Parpola, Simo: Assyrian Prophecies, Helsinki 1997.
Pientka-Hinz, Rosel: Omina und Prophetien, in: Bernd Janowski / Gernot Wilhelm (Hg.): Omi-

na, Orakel, Rituale und Beschwörungen, Gütersloh 2008 (= TUAT.NF 4), 16–60.
Röllig, Wolfgang: Das Gilgamesch-Epos, Stuttgart 2009.
Sauer, Franz: Das babylonische Weltschöpfungsepos Enūma Eliš, unveröffentlichte phil. Diss., 

Graz 1946.
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 1. Bd.: Alter Orient und Urgeschichte, Innsbruck 

21964 [1. Aufl. 1956]
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 2. Bd.: Das Bundesvolk Gottes, Innsbruck 1956.
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 3. Bd.: Das goldene Zeitalter Davids, Innsbruck 

1959.
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 4. Bd.: Das Zeitalter der Propheten, Innsbruck 

1962.
Schedl, Claus: Geschichte des Alten Testaments. 5. Bd.: Die Fülle der Zeiten, Innsbruck 1964.
Schedl, Claus: Zur Theologie des Alten Testaments. Der Göttliche Sprachvorgang in Schöpfung und 

Geschichte, Wien 1986.
Schedl, Claus: Erwanderte Bibel. 25 Jahre Orientreisen, hrsg. von Alfred Schedl, unveröffent-

lichtes Manuskript.
Schneider, Tammi J.: An Introduction to Ancient Mesopotamian Religion, Grand Rapids 2011.
von Soden, Wolfram: „Weisheitstexte“ in akkadischer Sprache, in: Willem H. Ph. Römer / 

Wolfram von Soden (Hg): Weisheitstexte I, Gütersloh 1990 (= TUAT III/1), 110–188.




	_Hlk90112300
	_GoBack

