
R o n a l d  H .  T u s c h l  

Die Krise des 
Neoliberalismus 
Globale Bildung als möglicher 
Ausweg und Perspektive für die 
Zukunft? 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Grazer Forschungsbeiträge zu Frieden und Konflikt, Hg. v. Lakitsch und Suppanz, 2022, S. 231-252. 
https://doi.org/10.25364/978-3-903374-03-4-12 
 
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz,  
ausgenommen von dieser Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos. 
 
Ronald Tuschl, Universität Graz, ronald.tuschl@uni-graz.at  
  

https://doi.org/10.25364/978-3-903374-03-4-12
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
mailto:ronald.tuschl@uni-graz.at


232  Ronald H. Tuschl 

Zusammenfassung 
Ein Blick auf die derzeitige Befindlichkeit Europas und der Welt offenbart ein dif-
fuses und beunruhigendes Bild. Seit geraumer Zeit entsteht der Eindruck, als ob 
multiple, global umspannende Krisen wie beispielsweise die sich seit der Jahrtau-
sendwende zuspitzende Umweltkrise, die Finanzkrise von 2008/09, der Arabische 
Frühling von 2011, die Migrationskrise von 2015 und neuerdings auch die Corona-
Krise die Weltgesellschaft in Bedrängnis bringen würden. Dieser Artikel setzt sich 
daher zum Ziel, den Zustand von Demokratie und Frieden im Zeitalter der Krise des 
Neoliberalismus näher zu beleuchten und versucht, mögliche Auswege und Per-
spektiven anhand des Ansatzes der Globalen Bildung aufzuzeigen. Das erste Kapitel 
nimmt den zunehmenden, demokratiebedrohenden Populismus und nationalstaat-
lichen Protektionismus unter die Lupe, das zweite beleuchtet die demokratiepoliti-
schen Auswirkungen der Corona-Krise, welche die innergesellschaftlichen Dispa-
ritäten zum Vorschein bringt. Das dritte beleuchtet die Ideen von Immanuel Kants 
Streitschrift Zum Ewigen Frieden, welche im vierten und letzten Kapitel als Grund-
lage für den pädagogischen Ansatz der Globalen Bildung betrachtet werden, um die 
Dynamik der neoliberalen Krise und ihre Auswüchse zu überwinden. 

Schlagwörter: Neoliberalismus, Populismus, Corona-Krise, Immanuel Kant, Glo-
bale Bildung 

Abstract 
A look at the current crises in Europe and the world reveals a diffuse and disturbing 
picture. For some time now, the impression has been that multiple global crises, 
such as the escalating environmental crisis, the financial crisis of 2008/09, the Arab 
Spring of 2011, the migration crisis of 2015 and, more recently, the Covid-19 crisis, 
are causing distress in world society. This article therefore aims at taking a closer 
look at the state of democracy and peace in the age of the crisis of neoliberalism 
and tries to identify perspectives and potential solutions based on the approach of 
global education. The first chapter investigates the increase of populist politics and 
nation-state protectionism that threaten democracy; then democratic political im-
plications of the Covid-19 crisis, which revealed disparities within society, will be 
examined. The following chapter details the ideas of Immanuel Kant's polemic 
pamphlet Perpetual Peace. That forms the basis for the considerations presented in 
the final chapter on the potential of the pedagogical approach of global education 
to overcome the dynamics of the neoliberal crisis and its excesses. 

Keywords: Neoliberalism, populism, corona crisis, Immanuel Kant, global educa-
tion  



 Die Krise des Neoliberalismus 233 

To pull it all down and start again. From the top to the bottom. And then… 
(Depeche Mode, Construction Time Again, 1983) 

Einleitung 
Ein Blick auf die derzeitige Befindlichkeit Europas und der Welt offenbart ein dif-
fuses und beunruhigendes Bild. Seit geraumer Zeit entsteht der Eindruck, als ob 
multiple, global umspannende Krisen wie beispielsweise die sich seit der Jahrtau-
sendwende zuspitzende Umweltkrise, die Finanzkrise von 2008/09, der Arabische 
Frühling von 2011, die Migrationskrise von 2015 und neuerdings auch die Corona-
Krise die Weltgesellschaft in Bedrängnis bringen würden. Tatsächlich aber handelt 
es sich hierbei lediglich um symptomatische Ausprägungen von nur einer ursäch-
lichen Krise, nämlich der Krise des Neoliberalismus, welcher die seit Jahrzehnten 
bestehenden sozialen Disparitäten innerhalb der westlich-liberalen Industrienati-
onen und der globalen Weltgesellschaft erst hervorgebracht hat und nun in unter-
schiedlichen Ausprägungen (Klimawandel, Spekulations- und Finanzkapitalismus, 
Kulturkampf, Armuts- und Fluchtmigration, Einsparungen im Sozial- und Gesund-
heitssystem) zum Vorschein bringt. Dieser Artikel setzt sich daher zum Ziel, den 
Zustand von Demokratie und Frieden im Zeitalter der Krise des Neoliberalismus 
näher zu beleuchten und versucht, mögliche Auswege und Perspektiven anhand 
des Ansatzes der Globalen Bildung aufzuzeigen. Das erste Kapitel nimmt den zu-
nehmenden, demokratiebedrohenden Populismus und nationalstaatlichen Protek-
tionismus unter die Lupe, das zweite beleuchtet die demokratiepolitischen Auswir-
kungen der Corona-Krise, welche die innergesellschaftlichen Disparitäten zum 
Vorschein bringt. Das dritte beleuchtet die Ideen von Immanuel Kants Streitschrift 
Zum Ewigen Frieden, welche im vierten und letzten Kapitel als Grundlage für den 
pädagogischen Ansatz der Globalen Bildung betrachtet werden, um die Dynamik 
der neoliberalen Krise und ihre Auswüchse zu überwinden. 

  



234  Ronald H. Tuschl 

Der schmale Grat zwischen Lüge und Wahrheit: Wie die 
Politik der „starken Männer“ unsere Demokratie 
gefährdet 

 
Wir dürfen den Glauben an die Republik nicht verlieren. An dem Tag, an dem wir 
nicht mehr an die Demokratie glauben, werden wir sie verlieren.1  

 

Das obige Zitat aus der Kultfilmreihe Star Wars schildert ein beunruhigendes Sze-
nario: Königin Jamillia von Naboo äußert angesichts der Krise der galaktischen Re-
publik gegenüber der Senatorin Padmé Amidala die Besorgnis, dass die Republik 
von populistischen und demokratiefeindlichen Kräften unterwandert werden 
könnte, um auf diese Weise ein Herrschaftssystem zu begründen, das die republi-
kanische Demokratie, welche sich zu Frieden, Freiheit und Menschenrechte ver-
pflichtet hat, bedrohen würde. Nur wenige Jahre später wird Senatorin Amidala 
Zeugin davon, wie der gegenwärtige Kanzler und ehemalige Senator Palpatine die 
republikanische Demokratie außer Kraft setzt und das „Erste galaktische Impe-
rium“ proklamiert, wohlgemerkt unter tosendem Applaus des Senats. 

Dieses schaurige und eigentlich paradox anmutende Szenario erinnert sehr an die 
Machtübernahme der Nationalsozialisten in Deutschland zu Beginn der 1930er 
Jahre, welche nicht durch einen Staatsstreich, sondern auf demokratischem Wege 
an die Macht gelangt waren, um anschließend mit dem Ermächtigungsgesetz die 
Demokratie endgültig auszuschalten. Diese Machtergreifung war nicht nur durch 
die Wirtschaftskrise und die damit einhergehende hohe Arbeitslosigkeit bedingt, 
sondern unter anderem auch dem Umstand geschuldet, dass die Menschen das 
Vertrauen in die damalige Demokratie der Weimarer Republik verloren hatten.  

Doch nun wieder zurück von der Fiktion in die politische Gegenwart: Im selben 
Land, in dem die besagte Kultserie Star Wars begründet wurde, sorgte bereits die 
Angelobung des US-Präsidenten für mehrfaches Erstaunen seitens der internatio-
nalen Öffentlichkeit. Donald Trump überraschte nicht nur die Meinungsforschung 
damit, dass er sich trotz seines befremdlichen Wahlkampfs gegenüber seiner Her-
ausforderin Hillary Clinton durchzusetzen vermochte, sondern vielmehr damit, 
dass er seit seinem Amtsantritt genau auf die Weise sein Land regierte, wie er zuvor 
Wahlkampf geführt hatte. Der Bau des Schutzwalls gegenüber dem benachbarten 
Mexiko wurde per Dekret bereits veranlasst und ein Einreiseverbot für Angehörige 
einiger muslimischer Staaten sorgte für ein entsprechendes Entsetzen innerhalb 

 
1  Filmzitat aus Star Wars – Episode II, 2002. 



 Die Krise des Neoliberalismus 235 

der internationalen Staatengemeinschaft. Noch beunruhigender als all diese xeno-
phoben Maßnahmen war wohl der Umstand, dass Trump kurz darauf den Medien 
und damit dem höchsten Gut der US-amerikanischen Demokratie, nämlich der 
Meinungsfreiheit, einen regelrechten Krieg erklärt hatte. Mit Kampfbegriffen wie 
„Fake News“ und „Alternative Facts“ zog Trump seit seinem Amtsantritt gegen nam-
hafte Zeitungen und Medien zu Felde und erfand damit seine eigene Wahrheit und 
Sicht der Dinge, die einer neuen Isolations- und Protektionspolitik den Weg ebnete 
und Muslim*innen unter Generalverdacht stellte. Er dürfte daher kein Zufall gewe-
sen sein, dass populistische und nationalistische Politiker*innen in Europa die Ers-
ten waren, die Trump zu seinem Wahlsieg gratulierten. Selbst nach dem ungeheu-
erlichen Anschlag auf das Herz der Demokratie in Washington am 6. Jänner 2021, 
dem zweiten Impeachment gegen Trump und dem Ende seiner Legislaturperiode, 
bleibt die latente Gefahr bestehen, dass sich auch andere radikale politische Kräfte 
außerhalb der USA die Ereignisse im Kapitol zum Vorbild nehmen könnten. Diese 
Sorge scheint angesichts der versuchten Erstürmung des deutschen Reichstags und 
des österreichischen Parlaments während Anti-Corona-Demos keinesfalls unbe-
rechtigt zu sein. 

Seit dem fehlgeschlagenen Putschversuch in der Türkei steht auch Staatspräsident 
Recep Tayyip Erdoğan unter schwerem politischem Druck. Durch die fortwähren-
den Anschläge der separatistischen kurdischen Arbeiterpartei PKK und der Terror-
miliz IS, sowie durch den Druck der Flüchtlingskrise aus dem benachbarten Syrien 
brach die türkische Tourismusbranche in sich zusammen und verursachte eine er-
neute wirtschaftspolitische Krise, welche die Macht von Erdoğans regierender AKP-
Partei ins Wanken brachte. Erdoğan reagierte darauf gegenüber seinen politischen 
Gegner*innen nicht nur mit Verhaftungen, sondern auch mit der Verfolgung und 
Inhaftierung von Journalist*innen, die Kritik an seinem neuen autoritären Kurs äu-
ßerten. Nach dem vereitelten Putsch war davon auszugehen, dass über 40.000 Men-
schen in der Türkei inhaftiert waren, darunter nicht nur Oppositionelle, Lehrende 
und Intellektuelle, sondern auch viele Journalist*innen, die sich der unabhängigen 
Meinungsfreiheit verpflichtet fühlen. Die Inhaftierung eines deutsch-türkischen 
Journalisten sowie Erdoğans jüngstes Bestreben, für sein geplantes Referendum 
zur Einführung eines autoritären Präsidialsystems in seinem Land, eine Wahl-
kampfkampagne in mehreren europäischen Ländern durchzuführen, führte zu ei-
ner schweren diplomatischen Verstimmung zwischen der Europäischen Union und 
der Türkei. Dies ist auch kaum verwunderlich, zumal hiermit wird der Versuch un-
ternommen wurde, mithilfe demokratischer Mittel im europäischen Ausland die 
Demokratie im eigenen Land auszuhebeln. 



236  Ronald H. Tuschl 

Auch in Ungarn zeichnet sich seit geraumer Zeit ein besorgniserregendes Bild ab. 
Bereits im Jahre 2011 verabschiedete Viktor Orbán mit den Stimmen seiner Fidesz-
Partei eine neue Verfassung, die nationalkonservative Werte wie Vaterland, Treue, 
Glaube und Nationalstolz in den Mittelpunkt rückt. Zugleich wurde auch der Na-
men des Staats von „Republik Ungarn“ in „Ungarn“ geändert, wodurch der repub-
likanische Charakter dieses Landes aus der offiziellen Staatsbezeichnung getilgt 
wurde. Noch im selben Jahr machte sich Orbán daran, ein neues Mediengesetz in 
Kraft zu setzen, das den staatlichen Presserat ausschließlich mit Mitgliedern seiner 
eigenen Partei besetzte, die auch einen weitrechenden Einfluss auf andere ungari-
sche Medien sowie auf die staatliche Rundfunkgesellschaft Magyar Televízió ausübt. 
Kritische Beobachter*innen sprechen in diesem Zusammenhang von einer regel-
rechten Gleichschaltung der ungarischen Medienlandschaft, die sich nicht nur ge-
gen die Pressefreiheit des Landes ausspricht, sondern auch in zunehmendem Maße 
die Ideen der rechtsradikalen Jobbik-Partei aufgreift, die sich dezidiert gegen im 
Land lebende Rom*nja und Sinti*zze und gegen Kriegsflüchtlinge aus Syrien rich-
tet. So soll die von Orbán in Auftrag gegebene Errichtung des 175 km langen Grenz-
zauns entlang der Grenze zu Serbien eine Idee eines Bürgermeisters der Jobbik-
Partei gewesen sein, die in den Umfragen nur knapp hinter Orbáns Fidesz-Partei 
liegt. Der jüngste Vorstoß der ungarischen Regierung, auswärtige Flüchtlinge in 
eingezäunte „Transitzonen“ internieren zu wollen, erinnert nicht nur an dunkle 
Zeiten, sondern lässt zugleich auch die Erinnerung verblassen, dass während des 
Ungarnaufstands im Jahre 1956 fast 200.000 ungarische Staatsangehörige Zuflucht 
vor politischer Verfolgung in Österreich gefunden hatten. 

Die obigen drei Fallbeispiele weisen zueinander nicht nur eine auffallende Ähn-
lichkeit bezüglich des autoritären Führungsstils der jeweiligen Politiker auf, son-
dern verdeutlichen gleichermaßen auch den Vertrauensverlust in die Demokratie 
all jener Wähler*innen, die ihnen die Stimme gegeben haben. Wie eine Studie im 
Journal of Democracy belegt, hält es in sechs klassischen westlich-liberalen Demo-
kratien (USA, Großbritannien, Australien, Neuseeland, Schweden und den Nieder-
landen) nur noch eine Minderheit von Menschen für „essenziell“, in einer Demo-
kratie zu leben. In den USA glaubt die Generation, die im Jahr 1950 geboren wurde, 
immerhin noch zu 55 Prozent, dass es essenziell sei, in einer Demokratie zu leben, 
wohingegen von denen, die 1980 geboren wurden, also Mittdreißiger, nur noch 27 
Prozent dieser Auffassung sind. In Großbritannien glaubt die 1950er-Generation zu 
rund 70 Prozent an die Demokratie, die 1980er-Generation nur zu 27 Prozent. In 
Schweden liegt die Zustimmung bei den 1950ern bei rund 80 Prozent, bei den 
1980ern immerhin noch bei 57 Prozent. In den Niederlanden glauben die 1950 ge-
borenen hingegen nicht mehrheitlich (47 Prozent) und die 1980er nur noch zu rund 



 Die Krise des Neoliberalismus 237 

30 Prozent an die absolute Notwendigkeit einer Demokratie (Foa und Mounk 2016). 
Zu einem ähnlich besorgniserregenden Befund kam auch das renommierte SORA-
Institut in einer Studie vom Oktober 2016, wonach in Österreich ein beträchtlicher 
Anteil der Befragten (39 Prozent) mit einem antidemokratischen Autoritarismus im 
Sinne von Trump, Erdoğan oder Orbán sympathisiert. Der Wahlforscher Christoph 
Hofinger schlussfolgert aus dieser überaus beunruhigenden Entwicklung, dass po-
litische Bildung fortan ein eigenständiges Kernfach werden müsse, nicht nur ein 
Unterrichtsprinzip (SORA 2017). Auch in Deutschland lag 2018 laut einer repräsen-
tativen Studie die latente oder manifeste Zustimmung zu diktaturbefürwortenden 
Aussagen bei 27 % (Decker, Kiess, Schuler, Handke und Brähler 2018, 75). 

Somit liegt die Lösung zur Überwindung dieser Vertrauenskrise im Grunde genom-
men klar auf der Hand: Wir brauchen eine neue politische Bildung, die das Ver-
trauen der Bevölkerung in die Demokratie dadurch stärkt, indem einerseits die Mei-
nungs- und Pressefreiheit als schützenswert erachtet werden und andererseits ein 
politisches Bewusstsein geschaffen wird, das sich über die nationalen Grenzen hin-
weg den Herausforderungen der Gegenwart und Zukunft stellt. Der Isolationismus 
und Protektionismus, den Trump, Erdoğan oder Orbán propagierten, hat sich als 
Irrweg erweisen, zumal die sozialpolitischen Probleme innerhalb einer globalisier-
ten Welt nicht vor nationalen Grenzen halt machen. Stattdessen wird kein Weg da-
ran vorbeiführen, die Herausforderungen der Zukunft gemeinsam auf europäi-
scher und internationaler Ebene zu bewältigen. Dazu brauchen wir eine starke De-
mokratie, die den betroffenen Menschen sowohl ein kritisches Bewusstsein als 
auch eine Möglichkeit zur politischen Partizipation einräumt, denn „starke Män-
ner“, die unter dem Deckmantel des „Volkswillens“ die Wahrheit für sich allein in 
Anspruch nehmen, stellen eine Bedrohung für die hart erkämpfte Meinungsfrei-
heit und Demokratie dar. Oder um es mit Aristoteles zu sagen: „Wer Sicherheit der 
Freiheit vorzieht, ist zu Recht ein Sklave.“ 

  



238  Ronald H. Tuschl 

Die offene Gesellschaft und ihr unsichtbarer Feind: Wie 
die Corona-Krise Freiheit und Frieden belastet 

 
Das Leben wird, selbst wenn es am Ende wieder zur Normalität zurückkehrt, auf an-
dere Weise normal sein, als wir es vor dem Ausbruch gewohnt waren.2 

 

Der Beginn der Corona-Krise wirkte wie eine Szene aus einem postapokalyptischen 
Science-Fiction-Film: menschenleere Plätze und Straßen, panische Hamsterkäufe, 
polizeilich überwachte Ausgangssperren, stillgelegte Geschäfte und öffentliche 
Einrichtungen, medizinische Versorgungsengpässe, geschlossene Grenzen. Da-
nach folgten wochenlange Ausgangsbeschränkungen und erhebliche Einschrän-
kungen der Grundfreiheiten, die von Teilen der Bevölkerung in Frage gestellt wer-
den. Wann die Corona-Krise überstanden sein wird, vermag noch niemand mit Ge-
wissheit zu prognostizieren. Fest steht aber jetzt schon, dass nach der Krise der 
wirtschaftspolitische und soziologische Diskurs ein anderer sein wird als bisher 
und dass wir alle etwas dazugelernt haben werden. 

Während die Volksrepublik China seit Beginn der Pandemie mit äußerst autokrati-
schen Maßnahmen gegen die drohende Pandemie im eigenen Land vorging, zeich-
net sich innerhalb der Europäischen Union bezüglich des Krisenmanagements ein 
sehr fragmentiertes und diffuses Bild ab. Länder wie Italien, Spanien oder Belgien 
setzten auf rigorose Maßnahmen, um die Pandemie unter Kontrolle zu bringen, 
was mancherorts das Gesundheitssystem an den Rand des Zusammenbruchs 
brachte. Schweden, Großbritannien oder die Niederlande verfolgten hingegen die 
Strategie der nicht unumstrittenen „Herdenimmunität“ bei gleichzeitigem Schutz 
von Risikogruppen. Österreich wiederum setzte bislang auf eine Abflachung der 
exponentiell ansteigenden Infektionskurve und auf eine Schadensbegrenzung 
durch wirtschaftliche Nothilfen zur Liquiditätssicherung für Großbetriebe, Klein- 
und Mittelunternehmen (KMUs) und Ein-Personen-Unternehmen (EPUs), wobei al-
lerdings ein Budgetdefizit, eine Massenarbeitslosigkeit und ein abnehmendes Wirt-
schaftswachstum in Kauf genommen werden mussten. Schon zu Beginn der Krise 
wurde Kritik laut, dass es bei dieser Strategie vornehmlich um die Aufrechterhal-
tung des Gesundheitssystems ginge, der Schutz von Risikogruppen und medizini-
schem Betreuungspersonal dabei aber in den Hintergrund getreten sei und diese 
Strategie insgesamt auf Kosten der persönlichen Grundfreiheiten ginge. Bemängelt 
wird auch der Umstand, dass man in den vergangenen Jahren das österreichische 

 
2  Žižek 2020. 



 Die Krise des Neoliberalismus 239 

Gesundheitssystem unter das Credo einer neoliberalen Ressourcensparsamkeit, 
ökonomischen Effizienz und „Just in Time“-Logistik gestellt habe, was im Falle der 
Pandemie das Gesundheitssystem schnell an seine Grenzen stoßen ließ. 

Bereits zu Beginn der Finanzkrise im Jahr 2008 musste sich die Europäische Union 
darüber im Klaren werden, dass sie in ein global vernetztes und überaus fragiles 
Netzwerk aus Banken und transnationalen Unternehmen eingebettet ist, das gewis-
sermaßen eine Verwundbarkeit gegenüber äußeren Einflüssen in sich birgt. Jener 
Dominoeffekt, den die Immobilienblase in den USA im Jahr 2008 ausgelöst hatte, 
sprang innerhalb der globalen wirtschaftlichen Verflechtung zuerst auf Island über 
und verbreitete sich anschließend rasant über den gesamten europäischen Wirt-
schaftsraum. Den Nährboden für diese virulente Kettenreaktion schuf die vorange-
gangene Deregulierung internationaler Finanzmärkte, wo der Staat kaum noch ei-
nen nennenswerten Einfluss auf die entfesselte Eigendynamik der Wirtschaft aus-
übte und diese der vermeintlich selbstregulativen „unsichtbaren Hand“ des freien 
Marktes überließ. Die Corona-Krise im Jahr 2020 verdeutlicht, dass nun aber staat-
lich-regulative Eingriffe zur Eindämmung der Pandemie vonnöten sind. Da jedoch 
offensichtlich kein supranationales und kohärentes Krisenmanagement auf euro-
päischer Ebene existiert, setzen immer mehr Mitgliedstaaten der Europäischen 
Union angesichts der pandemischen Virulenz auf einen nationalstaatlichen Protek-
tionismus, indem nationale Grenzen geschlossen und damit der bewegungsfreie 
Schengen-Raum de facto außer Kraft gesetzt wurde – ein Umstand, der auf lange 
Sicht nicht nur rechtspopulistischen Kräften nützt, sondern auch die heimische 
Tourismusbranche schädigt und die politische Integrität Europas gefährdet. 

Die erste Pandemie-Welle hatte in den USA weitreichende wirtschaftliche und so-
ziale Folgen. Donald Trumps beschwichtigendes Krisenmanagement hatte inner-
halb von nur wenigen Wochen eine Rekordinfektionszahl verursacht, welche in 
Verbindung mit dem wirtschaftlichen Lockdown zu einer Massenarbeitslosigkeit 
von mehr als 50 Mio. Menschen führte. Die Ermordung des Afroamerikaners 
George Floyd führte dazu, dass sich die Frustration der Bevölkerung in Form von 
Protestdemonstrationen gegen Rassismus und Polizeigewalt entlud. Unter dem 
Credo „I can´t breathe“, welches auf Corona-Schutzmasken geschrieben wurde, 
gingen nicht nur in den USA, sondern auch in Europa Menschen auf die Straße, um 
ihren Unmut gegen strukturellen Rassismus zu äußern. In Deutschland bemerkte 
Bundeskanzlerin Angela Merkel angesichts der Corona-Krise, dass diese „eine Zu-
mutung für die Demokratie“ sei und sollte damit recht behalten. In Frankreich er-
eigneten sich Proteste von sogenannten „Weißkitteln“ gegen die prekären Arbeits-
bedingungen in Kliniken. Auch in Serbien, Italien oder in den Niederlanden kam 
es zu schweren Ausschreitungen gegen die Polizei während des Lockdowns. Eine 



240  Ronald H. Tuschl 

ähnliche Verschränkung zwischen der Gesundheitskrise und demokratischer Re-
pression zeigte sich auch in Israel, wo die Bevölkerung nicht nur gegen die äußerst 
rigiden Pandemie-Maßnahmen auf die Straße ging, sondern auch ihren Ärger über 
die politische Korruption der israelischen Regierung Luft machte. Die Ausgangsbe-
schränkungen während des Lockdowns hatten darüber hinaus ein völliges Erliegen 
der Demokratiebewegung in Hongkong und jener von „Fridays for Future“ zur 
Folge. Die Situation in Ländern des Globalen Südens ist aufgrund der mangelhaften 
medizinischen Versorgung, der hohen Bevölkerungsdichte, der kaum vorhande-
nen sozialen Absicherungen noch prekärer als in den wohlhabenden Industriena-
tionen, zumal in ärmeren Ländern keine Notfallhilfefonds oder Rettungspakete 
existieren, welche die wirtschaftlichen Einbrüche abfangen könnten. Die durch die 
Covid-19-Pandemie verursachte Gesundheitskrise mutiert auf diese Weise zu einer 
globalen Sozialkrise. 

Durch die Corona-Krise geriet zudem auch die vorangegangene Debatte um Migra-
tion und Asyl völlig in den Hintergrund. Während in Europa tagtäglich über die 
Eindämmung der Covid-19-Pandemie diskutiert wurde, verschlimmerte sich die 
Lage in den Flüchtlingscamps auf den griechischen Inseln, insbesondere im Lager 
Moria auf Lesbos, immer mehr. In diesem Lager, das ursprünglich für knapp 3.000 
Personen konzipiert wurde, lebten zeitweilig mehr als 20.000 Menschen, weshalb 
entsprechend unmenschliche Zustände dort vorherrschten. Die Europäische Union 
hatte sich durch ein Rücknahmeabkommen mit der benachbarten Türkei freige-
kauft und hoffte auf diese Weise, sich des Migrationsproblems entledigen zu kön-
nen. Viele Monate zuvor hatten humanitäre Helfer*innen wegen der hohen Dichte 
von Menschen auf engstem Raum auf die Gefahr eines Seuchenausbruchs hinge-
wiesen. Als zu Beginn des Septembers 2020 in Moria mehr als 30 Menschen positiv 
auf Covid-19 getestet wurden und in Quarantäne gebracht werden sollten, brach in 
dem ohnehin schon überfüllten Lager eine Panik aus, die letztendlich zu Unruhen 
und Brandstiftung führte. Das von außenstehenden Beobachter*innen und huma-
nitären Helfer*innen als „Schandfleck Europas“ bezeichnete Flüchtlingscamp Mo-
ria wurde damit zu einem tragischen Sinnbild für die gescheiterte Migrations- und 
Flüchtlingspolitik der Europäischen Union, die sich auch nach dem Brand nicht 
besserte, zumal im Lager Kara Tepe ähnlich katastrophale Verhältnisse herrschen 
wie zuvor in Moria. 

Durch die Corona-Krise stößt sowohl die Logik der neoliberalen Effizienz und De-
regulierung als auch jene des nationalstaatlichen Protektionismus an ihre Grenzen. 
Was die Europäische Union in Zukunft braucht, um auch in Zukunft weiter beste-
hen zu können, ist ein kohärentes Krisenmanagement auf supranationaler Ebene, 
welches prophylaktische Maßnahmen, Notfallpläne, Frühwarnsysteme sowie das 



 Die Krise des Neoliberalismus 241 

Schließen von strukturellen Lücken in den nationalen Gesundheits- und Sozialsys-
temen vorsieht. Dabei ist es unabdingbar, auch zivilgesellschaftliche Kooperativen 
miteinzubeziehen, um die Entschleunigung der Gesellschaft und die Resilienz von 
fragilen Systemen zu stärken. Am Ende der Corona-Krise wird sich auch die Er-
kenntnis durchsetzen müssen, dass die digital beschleunigten Filterblasen und 
Echokammern der Informationsgesellschaft, derer sich vornehmlich Obsku-
rant*innen, Verschwörungstheoretiker*innen und Rechtspopulist*innen bedien-
ten, die Menschheit vor der globalen Gesundheitskrise, welche die bereits vorhan-
denen sozial- und demokratiepolitischen Disparitäten noch verstärkt hat, nicht ret-
ten werden und dass letztendlich jeder und jede Einzelne von uns gefragt ist, ent-
weder ein Teil des Problems oder ein Teil der Lösung zu sein, um den aus der Covid-
19-Pandemie entstandenen sozialen und demokratiepolitischen Kollateralschäden 
entgegenwirken zu können. Zu diesem Zweck wird es auch vonnöten sein, unser 
Verständnis von Individualität und Freiheit zu überdenken. Die Freiheit des einzel-
nen Individuums kann nicht in unbegrenzter Form ausgelebt werden, sondern en-
det dort, wo die persönliche Integrität der anderen beeinträchtigt wird. Gerade in 
Krisenzeiten ist es daher erforderlich, aufeinander Rücksicht zu nehmen und ge-
meinsame Lösungsansätze auf persönlicher, gesellschaftlicher und globaler Ebene 
zu entwickeln, um die gesundheitliche Krise und ihre sozialpolitischen Implikatio-
nen in den Griff zu bekommen. Dazu zählen effektive Frühwarnsysteme im Ge-
sundheitssystem, Investitionen in die Erforschung von Impfungen und Medika-
menten, die vorsorgliche Bereitstellung von Schutzmasken, medizinischer Ausrüs-
tung und Desinfektionsmitteln, aber auch Strategien zur Armutsbekämpfung sowie 
Solidaritätsabgaben von reichen Bevölkerungsschichten und Großunternehmen.  

Letztendlich offenbarte die Corona-Krise nicht nur die gesundheitlichen, sondern 
vor allem die sozialpolitischen Disparitäten unserer Gesellschaft, denen nur ur-
sächlich, nicht symptomatisch begegnet werden kann. Es wäre daher wesentlich 
effektiver, die erforderlichen Investitionen für die eben genannten Vorsorgemaß-
nahmen schon im Vorhinein zu tätigen, anstatt die wesentlich höheren Kosten für 
die Versäumnisse der Vergangenheit im Nachhinein begleichen zu müssen. Am 
Ende des Tages wird sich die Erkenntnis durchsetzen müssen, dass das oft gehörte 
Mantra vom „Sparen im System“, insbesondere im Gesundheits- und Sozialsystem, 
ein Ende haben muss, wenn eine Gesellschaft nicht nur für den durchoptimierten 
Normalbedarf, sondern auch für den Ausnahmezustand gerüstet sein will.  

 



242  Ronald H. Tuschl 

Immanuel Kants Traum vom ewigen Frieden: Weltfrieden 
als Utopie des Konkreten 

 
Denken ist die Arbeit des Intellekts, Träumen sein Vergnügen.3  

 

Aber der Friede erfordert unentwegten, zähen, dauernden Dienst, er verlangt Aus-
dauer, erlaubt keinen Zweifel.4  

 

Weltfrieden wird im alltäglichen Sprachgebrauch oft und gerne mit dem Attribut 
„utopisch“ in Verbindung gebracht und gilt daher gemeinhin als weltfremd und un-
realisierbar. Um diese Frage, ob dies tatsächlich der Fall ist, beantworten zu kön-
nen, scheint ein Blick auf den etymologischen und ideengeschichtlichen Ursprung 
dieses Begriffs vonnöten zu sein. Der Terminus Utopie leitet sich vom altgriechi-
schen Wort ou-tópos (griech.: ο-τόπος) her und bedeutet „Nicht-Ort“. Gemeint ist 
damit ein gesellschaftlicher Ort oder Zustand, der in seiner idealen Form als uner-
reichbar gilt, vergleichbar mit einem Fixstern am nächtlichen Himmel, wonach die 
Seefahrt seit jeher ihren Kurs ausrichtet, obwohl dieser Stern in unerreichbarer 
Ferne liegt.  

Die Idee von einer utopischen, besseren Gesellschaft ist beinahe so alt wie die 
Menschheit selbst. Bereits in der Antike beschrieb der griechische Philosoph Pla-
ton im zweiten Buch seiner Politeia die sagenhafte Insel Atlantis, die nicht nur 
durch ihren äußerlichen Glanz zu beindrucken vermochte, sondern auch durch 
den Umstand, dass dort die reiche Oberschicht höchstens viermal so viel verdienen 
durfte wie die arme Unterschicht und die Sklaverei weitestgehend abgeschafft war. 
Im Mittelalter rückte der Utopie-Gedanke deutlich in den Hintergrund, zumal die 
katholische Kirche den gläubigen Menschen ein besseres Leben nach deren Tode 
im Jenseits versprochen hatte. Dennoch berichteten heimkehrende Kreuzritter von 
Geschichten über das himmlische Jerusalem und von märchenhaften Städten aus 
dem Morgenland. Die Denktradition Platons von einer idealtypischen Inselwelt 
wurde später in der Renaissance durch den Humanisten Thomas Morus in seinem 
im Jahre 1516 erschienenen Buch über die Insel Utopia, welche ebenfalls einen vi-
sionären Entwurf einer besseren und sozial gerechteren Welt aufzeigte, erneut auf-
gegriffen (Logan, Adams und Miller 1995). Selbst in der gegenwärtigen Literatur 
findet sich beispielsweise beim französischen Schriftsteller Michel Houellebecq 

 
3  Victor Hugo, Les Misérables/Die Elenden, 2000. 
4  Aristide Briand, Dans la Voie de la Paix, 1929. 



 Die Krise des Neoliberalismus 243 

eine modernisierte Fortführung dieses klassischen Utopie-Gedankens in dessen 
Buch Die Möglichkeit einer Insel, worin der Protagonist sich ein erfülltes Leben in 
einer Inselwelt erhofft (Houellebecq 2005).  

In der frühen Neuzeit entwarf Thomas Hobbes in seinem im Jahre 1651 erschiene-
nen Werk Leviathan die Utopie von einem Staatssouverän als Antithese zum mittel-
alterlichen Absolutismus und schuf damit die Grundlage für das Gewaltmonopol 
des modernen Staates, der sich später durch Säkularisierung und Gewaltenteilung 
auszeichnete (Hobbes 2010). 1795 veröffentlichte Immanuel Kant seinen utopi-
schen Entwurf einer auf Föderalismus und gegenseitiger Toleranz beruhenden 
Weltordnung mit dem Titel Zum ewigen Frieden, der 150 Jahre später maßgeblich 
die Charta der Vereinten Nationen beeinflussen sollte.  

Immanuel Kant (1724–1804) wird nachgesagt, dass er seine Heimatstadt Königsberg 
zu Lebzeiten nie verlassen hätte. Umso erstaunlicher ist es, dass er der Welt ein 
Werk hinterließ, das bis zum heutigen Tag an friedenspolitischer Wirkung und Re-
levanz nichts verloren hat. Sein 1795 entstandenes Werk Zum ewigen Frieden ist in 
zwei Abschnitte unterteilt. Der erste Abschnitt enthält Verbotsgesetze in Form von 
sechs Präliminarartikeln, die für jeden Staat Gültigkeit besitzen und die Grundlage 
für den ewigen Frieden schaffen sollen. Im zweiten Abschnitt, der drei Definitivar-
tikel beinhaltet, nennt Kant die Voraussetzungen für einen ewigen Frieden.  

Kant beginnt seine Ausführungen mit eben jenen sechs Verbotsgesetzen (Prälimi-
narartikel), die Voraussetzungen für die definitiven Grundlagen eines ewigen Frie-
dens seien. Im ersten Präliminarartikel sollten nach Kants Vorstellungen bei einem 
Friedensvertrag jegliche spätere Streitigkeiten und Feindseligkeiten ausgeschlos-
sen werden. Weise beispielsweise ein Friedensvertrag Lücken in seiner Formulie-
rung auf oder wird er nur zum Schein formuliert, um die kriegführenden Parteien 
erneut in eine kriegerische Auseinandersetzung zu verwickeln, dann könne nur 
von einem Waffenstillstand die Rede sein. Denn wirklicher Friede bedeute, dass 
keinerlei Feindseligkeiten mehr vorhanden sind. Die Konzeption eines Friedens-
vertrages erfordere demnach ein bedachtes Vorgehen der Politiker, da fehlerhafte 
Formulierungen zu erneuten Streitigkeiten führen können.  

Im zweiten Präliminarartikel postuliert Kant, dass jeder Staat, wie auch jeder 
Mensch, das Recht habe, sich selbst zu verwalten und von keinem anderen Staat 
einverleibt werden dürfe. In diesem Zusammenhang muss erwähnt werden, dass 
es zu Kants Lebzeiten durchaus üblich war, seine Macht und seinen Besitz durch 
Schenkung, Kauf, Heirat oder Krieg zu vergrößern.  

 



244  Ronald H. Tuschl 

Im dritten Präliminarartikel fordert Kant die Abschaffung aller stehenden Heere 
(miles perpetuus). Der Umstand, dass diese bestehen, führe unweigerlich zu einem 
Wettrüsten zwischen den Staaten untereinander. Auf lange Sicht wäre diese Rüs-
tungsspirale für den Staatshaushalt unerschwinglich, wodurch ein Staat immer 
mehr Schulden machen müsse, was wiederum, um diesem Teufelskreis zu entrin-
nen, die Kriegsführung begünstige. Kant fordert daher, das Wettrüsten zu beenden, 
spricht sich allerdings nicht dagegen aus, die Staatsbürger an der Waffe auszubil-
den, da er die Landesverteidigung für nötig erachtete.  

Im vierten Präliminarartikel verlangt Kant, dass es Staaten grundsätzlich nicht er-
laubt sei, Schulden zu machen, um damit Kriege zu finanzieren. Ein kriegführender 
Staat sei nämlich niemals imstande, geliehenes Geld zurückzuzahlen. Vielmehr 
zwinge die Kriegsführung einen Staat dazu, noch weitere Kredite aufzunehmen, um 
den Krieg fortführen zu können. Die Rückzahlung von Kriegskrediten sei auch des-
wegen unmöglich, da erfahrungsgemäß ein Krieg mehr koste als er letztendlich 
einbringe. 

In seinem fünften Präliminarartikel greift Kant erneut die Autonomie der Staaten 
auf und verlangt, dass kein Staat das Recht besäße, sich in andere staatsinterne An-
gelegenheiten gewalttätig einzumischen. Selbst die Tatsache, dass die Bevölkerung 
eines anderen Staates ein negatives Beispiel für die eigene Bevölkerung darstellen 
könnte, bemächtige keinen Staat, sich gewalttätig in die inneren Konflikte eines an-
deren Staates einzumischen.  

Im sechsten und letzten Präliminarartikel fordert Kant schließlich, dass selbst im 
Zustand des Krieges eine Vertrauensbasis zwischen den Staaten bestehen müsse. 
Unehrenhafte Mittel seien in einem Krieg untersagt, da sie das Vertrauen in einen 
eventuellen späteren Frieden schmälerten. Kant nennt hier Meuchelmörder (per-
cussores), Giftmischer (venefici), Brechung der Kapitulation und Anstiftung zum 
Verrat (perduellio), die das wechselseitige Vertrauen im künftigen Frieden unmög-
lich machten. Demnach sei ein Staat, der die genannten Mittel im Krieg einsetzt, 
nicht imstande, einen Frieden mit anderen Staaten zu schließen, da diese ihm kein 
Vertrauen mehr entgegenbringen würden. Bei der Wahl der Kriegsmittel solle nach 
Kant auf jeden Fall darauf Bedacht genommen werden, dass das langfristige Ziel 
des Staates nicht permanente Kriegsführung sein könne. Kein Staat der Welt sei in 
der Lage, alle anderen Staaten zu besiegen, womit zwangsläufig irgendwann ein 
Zustand des Friedens angestrebt werden müsse. Folglich sei von vornherein darauf 
Bedacht zu nehmen, dass selbst in einem Zustand der Gesetzlosigkeit die elemen-
taren Rechte erhalten bleiben. 



 Die Krise des Neoliberalismus 245 

Die Definitivartikel bauen auf den durch die Präliminarartikel geschaffenen Vo-
raussetzungen auf und geben Anweisungen, wie der ewige Frieden zu erreichen 
sei: Erstens soll die bürgerliche Verfassung in jedem Staate republikanisch sein, 
zweitens soll das Völkerrecht auf einem Föderalismus freier Staaten gegründet wer-
den und drittens müsse das Weltbürgerrecht auf Bedingungen der allgemeinen 
Hospitalität (Besuchsrecht) eingeschränkt sein. 

Im ersten Definitivartikel vertritt Kant die Ansicht, dass die Republik die einzig 
wahre Staatsform wäre. Ein Zustand des Friedens innerhalb eines Volkes könne 
nicht aus sich selbst heraus entstehen, sondern müsse politisch begründet und ge-
sichert sein. Die Menschen verzichten demnach auf einen anarchischen Zustand 
der absoluten Freiheit, in dem keine Regeln gelten und unterwerfen sich stattdes-
sen einer herrschenden, friedensstiftenden Obrigkeit, die die innere und äußere 
Sicherheit zu gewährleisten vermag.  

Der zweite Definitivartikel ist für Kant wohl der wichtigste Schritt zur Erreichung 
des ewigen Friedens. Für Kant ist die Schaffung eines Weltstaates, zu dem sich alle 
Völker zusammengeschlossen haben, die idealste Lösung. In einem solchen Welt-
staat würden alle Staaten ihre Souveränität zugunsten einer Weltregierung aufge-
ben.  

Im dritten Definitivartikel befasst sich Kant mit den grundlegenden Rechten eines 
jeden Menschen auf Erden. Seiner Ansicht nach stünde jedem Menschen ein Be-
suchsrecht (Hospitalität) zu, denn solange ein Besucher uns nichts Böses antue, 
ließe sich daraus kein Recht auf Vertreibung ableiten. Dies gründe schon alleine 
auf der Tatsache, dass die Welt jedem Menschen gleichermaßen gehöre und jeder 
Mensch ein Recht auf Lebensraum habe. 

Schon beim Durchlesen der Präliminarartikel fällt auf, dass Kants Gedanken nicht 
nur reine Utopie, sondern in der Tat zur geistigen Grundlage des modernen Völker-
rechts und internationaler Konventionen geworden sind (z.B. die Völkerbundsat-
zung oder die Charta der Vereinten Nationen).  

In Anbetracht der heutigen, mit dem Bürgerkrieg in Syrien zusammenhängenden 
Flüchtlingskrise scheint der dritte Definitivartikel von ganz besonderer und aktuel-
ler Bedeutung zu sein: Demnach, so sagt Kant, habe ein Fremder ein Besuchsrecht 
(Hospitalität) für ein anderes Land und dürfe sich dort aufhalten, ohne dass man 
ihm feindselig gesinnt sein dürfe, solange er sich selbst rechtmäßig verhalte. Ein 
Mensch, der fremdes Staatsgebiet betritt, dürfe auch nicht ausgewiesen werden, 
sofern dies zu seinem Leid geschehe, es sei denn, er habe sich feindselig gegen den 
fremden Staat verhalten. Dieser Forderung wurde durch die im Jahre 1954 in Kraft 



246  Ronald H. Tuschl 

getretene Genfer Flüchtlingskonvention Rechnung getragen, die besagt, dass Men-
schen, die wegen Rasse, Religion, Nationalität, Zugehörigkeit zu einer bestimmten 
sozialen Gruppe oder politischer Überzeugung verfolgt werden, auch einen Antrag 
auf Asyl in einem sicheren Gastgeberland stellen können. Dem ist allerdings hinzu-
zufügen, dass hiervon sogenannte Wirtschafts- oder Klimaflüchtlinge ausgenom-
men sind und daher nicht in den Geltungsbereich der Flüchtlingskonvention fallen. 
In den öffentlichen Medien werden diese jedoch immer wieder mit sogenannten 
„Konventionsflüchtlingen“ gleichgesetzt, was in der öffentlichen Wahrnehmung zu 
der fälschlichen Annahme führt, dass alle in Europa ankommenden Menschen ein 
Recht auf Schutz und Asyl hätten. An diesem Umstand dürfte sich auch durch den 
im Dezember 2018 zu unterzeichnenden UN-Migrationspakt (Globaler Pakt für eine 
sichere, geordnete und reguläre Migration) nichts ändern, da dieser keine völker-
rechtliche Verbindlichkeit für die Signatarstaaten hat. 

Auch die im sechsten Präliminarartikel erwähnten „Meuchelmörder“ und „Giftmi-
scher“ wurden durch die UN-Genozid-Konvention und durch die UN-Chemiewaf-
fenkonvention im heute geltenden Völkerrecht berücksichtigt, die 1951 bzw. 1997 
in Kraft traten. Aber es gibt sie heute noch, wenn wir zum Beispiel an den Mord an 
Jamal Ahmad Khashoggi im saudischen Konsulat von Istanbul oder an den An-
schlag mit einem Nervengift auf Sergej Skripal in Großbritannien denken. Daran 
lässt sich deutlich erkennen, dass sich zwar Kants Traum vom ewigen Frieden noch 
in weiter Ferne befindet, jedoch von visionären Menschen schon deutliche Schritte 
zur Verwirklichung dieses Traums gemacht worden sind. 

Bin ich Bürger*in der Welt? Denken und handeln jenseits 
nationaler Grenzen: Warum uns die Globalisierung ein 
neues Bewusstsein für Erziehung und Bildung abverlangt 

 
Ich bin ein Bürger der Welt.5 

 

Der Begriff „Globalisierung“ ist seit ungefähr Mitte der 1980er-Jahre ins Bewusst-
sein der Öffentlichkeit gerückt. Seine Wurzeln liegen vermutlich in den 60er-Jahren 
des vorangegangenen Jahrhunderts, doch der Philosoph und Kulturkritiker Karl 
Jaspers erwähnte das dahinter stehende Konzept bereits in seinem Buch Die geistige 
Situation der Zeit im Jahr 1932 und verwendete dafür den Begriff „planetarisch“ (Jas-
pers 1932). Die Organisation für wirtschaftliche Zusammenarbeit und Entwicklung 

 
5  Diogenes von Sinope, o. J.  



 Die Krise des Neoliberalismus 247 

(OECD) definiert Globalisierung als „Prozess, durch den Märkte und Produktion in 
verschiedenen Ländern immer mehr voneinander abhängig werden – dank der Dy-
namik des Handels mit Gütern und Dienstleistungen und durch die Bewegung von 
Kapital und Technologie.“ Im Zuge des öffentlichen Diskurses der 80er-Jahre tauch-
ten immer mehr Begriffe auf, die mit der Globalisierung in Verbindung stehen, so 
beispielsweise Megatrends (Naisbitt 1982), Risikogesellschaft (Beck 1986) oder Weltpo-
litik im Umbruch (Czempiel 1993). Auf diese Weise wurde deutlich, dass sich Globa-
lisierung keineswegs nur auf eine ökonomische Dimension reduzieren lässt, wie 
dies gemäß der Definition der OECD der Fall ist, sondern dass Globalisierung eine 
Vielzahl von Dimensionen umfasst. Darunter fallen neben der ökonomischen Di-
mension auch solche, die von sozialer, politischer, ökonomischer oder ökologi-
scher Wesensart sind. Dazu zählen beispielsweise die Ausweitung von Technolo-
gien (Transport und Kommunikation), die digitale Revolution (Internet), die Öff-
nung der Weltmärkte (Liberalisierung), der Klimawandel und die Verknappung 
von Ressourcen (Umweltzerstörung) sowie das Bevölkerungswachstum und die 
weltweite Migration.  

All die oben genannten Dimensionen gehen mit einer globalen Entgrenzung einher 
und entziehen sich gewissenmaßen einer nationalstaatlichen Regulation, zumal 
Entscheidungsprozesse auf eine übergeordnete Ebene verlagert werden. Der klas-
sische Nationalstaat, der jahrzehntelang zuvor eine protektionistische Rolle ge-
spielt hatte, verliert daher zunehmend an Bedeutung und rückt damit in den Hin-
tergrund. Dies bedeutet keineswegs, dass der Nationalstaat auf lange Sicht hin ver-
schwindet, vielmehr zeigt sich, dass globale Entwicklungsprozesse (z. B. der Klima-
wandel oder die Migration) nicht mehr vor nationalen Grenzen haltmachen und 
daher auf einer supranationalen Ebene nach einer Lösung verlangen. Das Phäno-
men der Globalisierung brachte daher nicht nur wohlwollende Zustimmung seitens 
der politischen Entscheidungsträger*innen und der Zivilgesellschaft mit sich, son-
dern rief auch Kritik und Widerstand hervor. Unter den Schlagwörtern „Globalisie-
rungskritik“, „Globalisierungsgegner*innen“ oder „Globalisierungsverlierer*in-
nen“ machte sich seit den 90er-Jahren eine Gegenbewegung bemerkbar, die sich 
zum Ziel setzte, die Globalisierung in die Schranken zu weisen. Die Protestkundge-
bungen auf den G7-, G8- oder G20-Gipfeln sind ein Zeugnis hiervon. Die Kritik rich-
tet sich in erster Linie gegen die Dominanz transnationaler Konzerne und gegen 
den Freihandel, gegen sogenannte „verlängerte Werkbänke“ in Billiglohnländern, 
gegen den „Casino-Kapitalismus“ oder entlud sich u. a. in der sogenannten „Heu-
schrecken“-Debatte in Deutschland. 



248  Ronald H. Tuschl 

Seitens Organisationen wie Global 2000, Greenpeace oder Attac wurde auch Kritik 
an der globalen Umweltzerstörung und Ressourcenausplünderung laut, sich des-
halb offen gegen Freihandelsabkommen wie TTIP/CETA oder gegen Agrarkon-
zerne wie Monsanto richtete. Auf einer anderen politisch-weltanschaulichen 
Grundlage stellt der europäische Rechtspopulismus eine wesentlich problemati-
schere Gegenbewegung zur Globalisierung dar. Neuere Bewegungen, wie beispiels-
weise die in Frankreich gegründeten Identitären, die deutsche PEGIDA oder die 
AfD, waren maßgeblich an der „Festung Europa“-Kontroverse beteiligt. Jene spra-
chen sich vehement gegen Migration und Asylwesen in Europa aus, insbesondere 
gegen die Zuwanderungswelle im Sommer 2015, wodurch auch die europäische 
Asylpolitik und Willkommenskultur grundsätzlich infrage gestellt wurden. Die 
dadurch geschürten Ängste vor womöglich steigender Kriminalität oder Sozialmiss-
brauch wurden auf diese Weise zum Katalysator für Xenophobie und Fremden-
feindlichkeit und erfüllten damit vornehmlich den Zweck einer politischen Instru-
mentalisierung interkultureller Unterschiede.  

Eine weitere, aber meistens wenig beachtete Dimension von globalen Entgren-
zungsprozessen stellt die Globalisierung der Kultur dar. Zu Beginn der 90er-Jahre 
sprach der US-amerikanische Politologe Francis Fukuyama in seinem gleichnami-
gen Buch von einem „Ende der Geschichte“ und stützte sich dabei auf die Dialektik 
von Friedrich Hegel. Demnach wäre durch den Zusammenbruch des Sozialismus 
und dem damit einhergehenden Antagonismus zwischen West und Ost dem neoli-
beralen Kapitalismus zum weltweiten Durchbruch verholfen worden (Fukuyama 
1992). Der Soziologe George Ritzer sprach in diesem Zusammenhang von der soge-
nannten „McDonaldisierung“ der Weltgesellschaft, wonach sich insbesondere an 
den Fastfood-Ketten zeige, dass die Weltkultur eine immer homogenere Lebenskul-
tur und Organisationsstruktur nach US-amerikanischem Vorbild annehmen würde 
(Ritzer 1997). Zu einem eher negativen Befund kam zur selben Zeit der US-Polito-
loge Samuel P. Huntington, der in seinem gleichnamigen Buch einen „Kampf der 
Kulturen“ prophezeite (Huntington 1996). Demnach hätten sich innerhalb unserer 
Weltgesellschaft Bruchlinien entlang ethnisch-religiöser Grenzen gebildet, die je-
derzeit aufbrechen könnten. Dieser pessimistischen Prognose setzte der deutsche 
Friedensforscher Harald Müller den Begriff „Zusammenleben der Kulturen“ entge-
gen, wonach Multi- und Transkulturalität sehr wohl möglich seien und unter gege-
benen Umständen friedlich verlaufen könnten. Einen ebenfalls sehr interessanten 
Ausblick bietet der südkoreanische Philosoph Byung-Chul Han, der den postmo-
dernen Begriff der „Hyperkulturalität“ geprägt hatte und damit die Auflösung von 
Grenzen und Umzäunungen unterschiedlicher Kulturformen, die durch kulturelle 



 Die Krise des Neoliberalismus 249 

Gegensätze entstanden sind, beschreibt und zugleich die Annäherung und Vernet-
zung der einzelnen Kulturen bedeutet. Daraus entstünden gleichermaßen eine 
Gleichzeitigkeit und ein Nebeneinander verschiedener Kulturen an verschiedenen 
Orten (Han 2005). Daran anschließend findet sich in der einschlägigen Lektüre 
auch der Begriff der „Glokalisierung“, ein Kofferwort, das sich aus den Wörtern 
„Globalisierung“ und „Lokalisierung“ zusammensetzt. Das Wesensmerkmal des 
„Glokalen“ ist demnach die Verbindung zwischen der sozialen, ökonomischen, po-
litischen und kulturellen Dimension der Globalisierung. Kulturell betrachtet sind 
dank dieser Verbindung die einzelnen Individuen unserer Weltgesellschaft im-
stande, ihre jeweiligen Identitäten und kulturellen Besonderheiten zu bewahren 
(Robertson 1998). 

Die Idee, über den Tellerrand zu blicken und dadurch kulturelle Grenzen zu über-
winden, ist nicht neu und findet sich bereits in der Antike bei Diogenes von Sinope 
(410 – 323 v.Chr.). Der Philosoph, der für seinen gleichermaßen exzentrischen wie 
auch genügsamen Lebensstil in die Geistesgeschichte einging, bezeichnete sich 
selbst als „Bürger der Welt“ und prägte damit den Begriff des „cosmopolites“ 
(griech.: κοσμοπολίτης), der sich auch heute noch als „kosmopolitisch“ im gegen-
wärtigen Sprachgebrauch findet. Im Sanskrit des altindischen Hinduismus taucht 
auch die Weisheit „Die Welt ist eine Familie“ auf, wodurch nicht nur auf eine glo-
bale Zugehörigkeit der einzelnen Menschen verwiesen wird, sondern auch auf ein 
Gefühl der gegenseitigen Rücksichtnahme. Noch deutlicher zeigt sich dieser Um-
stand im iranischen Bahaitum, das sich auf die Lehren des Religionsstifters 
Bahāʾullāh beruft, der zu der Einsicht gelangte: „The earth is but one country, and 
mankind its citizens.“ (Bahá’í Reference Library, 2003). 

Im Jahr 2012 verabschiedete die UNESCO (United Nations Educational, Scientific 
and Cultural Organization) die sogenannte „Global Education First Initiative“, wo-
rin die Erziehung zum weltbürgerlichen Denken und Handeln an Schulen dargelegt 
wurde. Der darin vorkommende Begriff „Global Citizenship Education (GCE)“ wird 
darin als eine Form des Lehrens und Lernens definiert, die Lernende dazu ermuti-
gen soll, sich aktiv an Projekten zu beteiligen, welche sich mit globalen Herausfor-
derungen beschäftigen, die von sozialer, politischer, ökonomischer oder ökologi-
scher Wesensart sind. Eine Kerndimension von Global Citizenship Education ist die 
Schaffung eines globalen Bewusstseins („global consciousness”), welche die ethi-
sche und moralische Dimension repräsentiert. Dabei geht es um die Entwicklung 
von kritischen und transformativen Perspektiven, um die Erweckung einer globa-
len Aufmerksamkeit („worldmindedness”) sowie um ein ganzheitliches (holisti-
sches) Verständnis unserer Welt. Eine weitere Kerndimension stellt die sogenannte 



250  Ronald H. Tuschl 

globale Kompetenz („global competence”) dar, welche die technisch-rationale Di-
mension von GCE repräsentiert. Dabei spielt die Förderung der Sprachkompetenz, 
die interkulturelle Kompetenz (wie Kooperation und Empathie oder kommunika-
tive Kompetenzen) sowie das autonome Handeln (z. B. Identitätsstiftung, Lebens-
planung, Verteidigung und Geltendmachung von Rechten) eine wesentliche Rolle. 
Zu den Unterrichtsprinzipien und Lernkompetenzen zählen das kritische Lesen 
und Schreiben über sowie Analysieren von globalen Themen (z. B. Globalisierung, 
Interdependenz, Migration, Frieden, Konflikt, nachhaltige Entwicklung) und Kom-
petenzen im Umgang mit neuen digitalen Medien (Medienkompetenz/Digitale 
Kompetenz). Ferner ist auch das Verstehen von Zusammenhängen von politischen 
Entscheidungsprozessen auf lokaler, nationaler, regionaler und globaler Ebene, 
das vernetzte Denken und der Respekt vor der Vielfalt (z. B. in Bezug auf Kultur, 
Sprache, Geschlecht, Sexualität, Religion) wichtig. Letztendlich geht es im Unter-
richt auch um die ethische Verantwortlichkeit (z. B. in Bezug auf Klimawandel, 
Konsum, wirtschaftliche Globalisierung, fairen Handel, Migration, Armut und 
Reichtum, nachhaltige Entwicklung, Terrorismus oder Krieg) sowie das Engage-
ment und die demokratische Partizipation als Weltbürger*innen. Dazu gehören 
Mitgefühl, Empathie, Zusammenarbeit, Dialog, aktive Beteiligung und Social Ent-
repreneurship. Unter letzterem versteht man eine unternehmerische Tätigkeit, die 
sich innovativ, pragmatisch und langfristig für die Lösung sozialer Probleme und 
damit für einen wesentlichen, positiven Wandel einer Gesellschaft einsetzen will. 

Als Fazit kann festgehalten werden, dass uns die Globalisierung samt ihrer Viel-
schichtigkeit und Komplexität ein gänzlich neues Bewusstsein abverlangt. Dieses 
sollte in erster Linie neu definierte Bildungsziele prägen, um den globalen Heraus-
forderungen der Gegenwart und Zukunft nachhaltig begegnen zu können, die vor 
nationalen Grenzen nicht haltmachen. Oder um es mit Diogenes von Sinope zu sa-
gen: „Bildung ist für die Jungen Weisheit, für die Alten Ermutigung, für die Armen 
Reichtum und für die Reichen Schmuck.“ (zitiert nach Diogenes Laertius, o. J.) 

  



 Die Krise des Neoliberalismus 251 

Literatur 
Briand Aristide. 1929. Dans la Voie de la Paix. Discours du 8 Novembre 1929, Prononcé à la 

Chambre des Députés. 

Bahá’í Reference Library. 2003. „Gleanings From the Writings of Bahá’u’lláh.” Aufgerufen 
am 12. Juli 2021. https://reference.bahai.org/en/t/b/GWB/gwb-117.html. 

Beck, Ulrich. 1986. Risikogesellschaft: Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt: Suhr-
kamp. 

Czempiel, Ernst-Otto. 2002. Weltpolitik im Umbruch. Die Pax Americana, der Terrorismus und 
die Zukunft der internationalen Beziehungen. München: C.H. Beck Verlag. 

Decker, Oliver, Kiess, Johannes, Schuler, Julia, Handke ,Barbara und Brähler, Elmar. 2018. 
„Die Leipziger Autoritarismus-Studie: Methode, Ergebnisse und Langzeitverlauf.“ In 
Flucht ins Autoritäre, herausgegeben von Oliver Decker und Elmar Brähler, 65-116. Gies-
sen: Psychosozial-Verlag. 

Depeche Mode. 1983. Construction Time Again. London: Mute Records. 

Diogenes Laertius. O.J. Leben und Meinungen berühmter Philosophen, VI, 68. 

Fukuyama, Francis. 1992. The End of History and the Last Man. New York: Free Press. 

Han, Byung-Chul. 2005. Hyperkulturalität. Berlin: Merve-Verlag. 

Hobbes, Thomas. 2010. Leviathan. Or The Matter, Forme, & Power of a Common-Wealth Ecclesi-
asticall and Civill, herausgegeben von Ian Shapiro. New Haven: Yale University Press. 

Houellebecq, Michel. 2005. La possibilité d'une Île. Paris: Fayard. 

Hugo, Victor. 2000. Les Misérables / Die Elenden, übersetzt von Edmund Kaur. Berlin: Aufbau 
Taschenbuch. 

Huntington, Samuel P. 1996. The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. Lon-
don: Simon & Schuster UK. 

Jaspers, Karl. 1932. Die geistige Situation der Zeit. Berlin: Walter de Gruyter. 

Kant, Immanuel. 1795. Zum ewigen Frieden: Ein philosophischer Entwurf. Köln: Anaconda Ver-
lag. 

Lucas, George. 2002. Star Wars – Episode II: Angriff der Klonkrieger. Los Angeles: 20th Century 
Fox. 

Logan, George M., Adams, Robert M. und Miller, Clarence H. 1995. Thomas More: Utopia. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Naisbitt, John. 1982. Megatrends: Ten New Directions Transforming Our Lives. New York: War-
ner Books. 

Ritzer, George. 1997. Die McDonaldisierung der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Fischer-Ta-
schenbuch-Verlag. 

Robertson, Roland. 1998. „Glokalisierung: Homogenität und Heterogenität in Raum und 
Zeit.“ In Perspektiven der Weltgesellschaft, herausgegeben von Ulrich Beck, 192-220. Frank-
furt am Main: Suhrkamp. 



252  Ronald H. Tuschl 

SORA/ZukunftsFonds/Zeitgeschichte. 2017. „NS-Geschichtsbewusstsein und autoritäre Ein-
stellungen in Österreich.“ Aufgerufen am 12. Juli 2021. http://www.sora.at/filead-
min/downloads/projekte/2017_SORA-Praesentation_Demokratiebewusstsein.pdf 

Žižek, Slavoj. 2020. „Der Mensch wird nicht mehr derselbe gewesen sein: Das ist die Lektion, 
die das Coronavirus für uns bereithält“ Neue Zürcher Zeitung vom 13.03.2020. Aufgerufen 
am 12. Juli 2021. https://www.nzz.ch/feuilleton/coronavirus-der-mensch-wird-nie-mehr-
derselbe-gewesen-sein-ld.1546253?reduced=true 

https://www.nzz.ch/feuilleton/coronavirus-der-mensch-wird-nie-mehr-derselbe-gewesen-sein-ld.1546253?reduced=true
https://www.nzz.ch/feuilleton/coronavirus-der-mensch-wird-nie-mehr-derselbe-gewesen-sein-ld.1546253?reduced=true



