
WORT-SCHATZ 
BIBEL

Barbara Lumesberger-Loisl / Andrea Taschl-Erber
Redeverbot für Frauen bei Paulus? 
Die Macht der Rezeption

Graz University 
Library Publishing



Barbara Lumesberger-Loisl, Dr.in, Wissenschaftliche Mitarbeiterin Katholisches Bibelwerk Wien,
barbara.lumesberger@bibelwerk.at
Andrea Taschl-Erber, PD Dr.in, Vizerektorin für Religiöse Bildung und Interreligiösen Dialog, KPH Wien/Krems,
andrea.taschl-erber@kphvie.ac.at
https://doi.org/10.25364/102.WortschatzBibel.Frauen.2021.1.1
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz, ausgenommen von dieser 
Lizenz sind Abbildungen, Screenshots und Logos.
Wortschatz-Bibel, Hg. von Pichler, Josef, 2021

Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Redeverbot für Frauen 
bei Paulus?
Die Macht der Rezeption

mailto:barbara.lumesberger@bibelwerk.at
mailto:andrea.taschl-erber@kphvie.ac.at
https://doi.org/10.25364/102.WortschatzBibel.Frauen.2021.1.1
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de


2 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Zusammenfassung
Im Unterschied zu zahlreichen Belegen aktiver Mitwirkung von Frauen in Verkündigung und 
Gemeindeleitung in den Paulusbriefen, wird in 1 Kor 14,33b–36 ein Redeverbot für Frauen 
ausgesprochen. Der Beitrag wägt unterschiedliche Erklärungsmöglichkeiten für diese Wider-
sprüchlichkeit innerhalb des Corpus Paulinum ab und wirft ausgehend von 1 Tim 2,8–15 Licht 
auf interpretierende Fortschreibungen paulinischer Aussagen. Die restriktiven Bestimmungen 
nachpaulinischer Texte bezüglich der Rollen von Frauen in den Gemeinden demonstrieren die 
Wirklichkeit setzende Macht der Rezeption.

Schlagwörter: Paulus; Rezeption; Frauen; Geschlechterrollen; 1 Kor; 1 Tim/Pastoralbriefe; 
Diakonat/Diakoninnen; Haus; Schweigen; Verkündigung/Lehre; Unterordnung; Gemeinde-
ordnung

Did Paul Forbid Women to Speak?
The Power of Reception

Abstract
In contrast to abundant evidence of active participation of women in teaching and communal 
leadership in the Pauline epistles, according to 1 Cor 14,33b–36 women have to remain silent. 
The article weighs possible explanations for this inconsistency within the epistles of Paul and – 
based on 1 Tim 2,8–15 – casts light on interpretive reception of Pauline statements. Restric-
tive regulations concerning the role of women in communities within post-Pauline writings 
demonstrate the reality shaping power of reception.

Keywords: Paul; reception; women; gender roles; 1 Cor; 1 Tim; Pastoral epistles; diaconate/
deaconess; house; silence; preaching/teaching; subordination; communal order



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 3

Bezüglich der aktiven Partizipation von Frauen in Verkündigung und Lehre enthalten die 
paulinischen Briefe divergierende Aussagen, die Exegese und kirchliche Praxis seit jeher vor 
Herausforderungen stellen. Schon die nachpaulinischen Texte des Neuen Testaments zeigen, 
dass die Aussagen des Paulus auf ganz unterschiedliche Weise rezipiert werden konnten. So 
spiegeln etwa die Pastoralbriefe einerseits eine Gemeindewirklichkeit, in der Frauen ebenso 
lehren, suchen andererseits mit dem Anspruch einer autoritativen, wenn auch „fiktiven Selbst-
auslegung“1 des Paulus in Form restriktiver Bestimmungen gegenüber Frauen gerade dies zu 
untergraben. Indem sie die Deutungsmacht über das paulinische Erbe beanspruchen, etablie-
ren sie freilich eine Rezeption, die lange Zeit wirkmächtig war. Der folgende Beitrag beleuchtet 
die einschlägigen Passagen in 1 Kor und 1 Tim aus verschiedenen Blickwinkeln.

1. 1 Kor 14: Von Schweigen und Unterordnung der Frauen
1 Kor 14,33b Wie in allen Versammlungen der Heiligen
34 sollen die Frauen in den Versammlungen schweigen;
denn es ist ihnen nicht gestattet zu reden,
sondern sie sollen sich unterordnen,
wie auch das Gesetz sagt.
35 Wenn sie aber etwas lernen wollen,
sollen sie zu Hause die eigenen Männer fragen;
denn es ist schändlich für eine Frau, in einer Versammlung zu reden.
36 Ist etwa von euch das Wort Gottes ausgegangen,
oder ist es zu euch allein gekommen?

In aller Nachdrücklichkeit wird in 1 Kor 14,34 die Botschaft formuliert: Frauen sollen in den 
Versammlungen schweigen! Und als wäre es damit noch nicht genug, wird jede Unsicherheit 
in dieser Sache mit der direkt folgenden Feststellung ausgeschlossen, dass Frauen das Reden 
nicht gestattet sei. Ihr Schweigen ist gewissermaßen Folge und Ausdruck der geforderten 
Unterordnung, die pauschal mit dem Verweis auf „das Gesetz“ (die Tora) begründet wird, ohne 
jedoch eine Belegstelle zu zitieren.2 Aus dem Zusammenhang wird auch klar, wem die Frauen 
sich unterzuordnen haben: den Männern – vor allem ihren eigenen. An diese sollen sie „im 
Haus“ (en oikō) ihre Fragen richten, wenn sie etwas lernen wollen, und nicht „in einer Ver-
sammlung“ (en ekklēsia) das Wort erheben (V. 35).

1	 Vgl. die unter diesem Titel erschienene Monographie: Merz, Anette: Die fiktive Selbstauslegung des Paulus. 
Intertextuelle Studien zur Intention und Rezeption der Pastoralbriefe, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 
2004.

2	 Viele AuslegerInnen vermuten eine Anspielung auf Gen 3,16, z. B. Kremer, Jacob: Der erste Brief an die Korin-
ther, Regensburg: Pustet 1997 (= RNT), 312; Zeller, Dieter: Der erste Brief an die Korinther, Göttingen 2011 
(= KEK 5), 444. Weitere Belege zu dieser seit altkirchlicher Zeit verbreiteten Ansicht bei Schrage, Wolfgang: 
Der erste Brief an die Korinther. 3. Teilband: 1 Kor 11,17–14,40, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1999 
(= EKK 7/3), 490f. 499.



4 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Aber nicht nur „das Gesetz“, d. h. eine dahingehende Schriftauslegung, sondern auch die „allen 
Versammlungen der Heiligen“3 entsprechende Sitte (V. 33b), Etikette und Anstand machen das 
Schweigen der Frauen in der Gemeindeöffentlichkeit offenbar erforderlich, „denn es bedeutet 
Schande für eine Frau, in einer Versammlung zu reden“ (V. 35).

Nachhaltig hallen diese Zeilen aus dem ersten Brief an die Gemeinde in Korinth in den 
Ohren von ChristInnen durch die Jahrhunderte wider und verankern in vielen Köpfen die fixe 
Vorstellung des misogynen Apostels Paulus. Zugegeben: Als Förderer weiblicher Emanzipation 
tut sich Paulus mit den zitierten Bestimmungen nicht gerade hervor. Werden die Verse aller-
dings nicht isoliert betrachtet, sondern im Kontext des 1 Kor wie der Paulusbriefe insgesamt, 
dann ist Zurückhaltung gegenüber vorschnellen Urteilen angebracht. Wie so oft gilt auch hier: 
Eine differenzierte Betrachtungsweise ist gefordert. Im Folgenden wird darum der Versuch 
unternommen, die Passage 1 Kor 14,33b–36 von unterschiedlichen Blickwinkeln und in ihrer 
kontextuellen Einbettung wahrzunehmen, um verschiedene Deutungsmöglichkeiten ans Licht 
zu heben.

1.1. Wurde und wird Paulus missverstanden?

Die Briefe des Paulus sind keine systematischen theologischen Traktate, sondern Ausdruck 
lebendiger Kommunikation zwischen dem Missionar und Gemeindegründer Paulus und den 
jungen Gemeinden in ihren ganz unterschiedlichen geographischen wie soziokulturellen Kon-
texten und mit ihren je eigenen Fragen und Problemen. Dabei ist es ein bisschen so, als würde 
man ein Telefonat belauschen und versuchen, dessen Inhalt auf Basis des von nur einem Ge-
sprächsteilnehmer Gesagten zu erschließen. Missverständnisse sind dabei vorprogrammiert. 
Wir haben mit den Briefen des Paulus lediglich eine Seite der Kommunikation vor uns und 
können daher nur mit größter Vorsicht und indirekt darauf schließen, was die Gesprächspart-
nerInnen des Apostels umtreibt.

1.1.1. Möglichkeit 1: Ist es etwa gar nicht die Meinung des Paulus, 
die in den Versen 34f. umrissen wird?

Die Deutung des an das Redeverbot anschließenden V. 36 bereitet Schwierigkeiten: Während 
Paulus in den voranstehenden Versen 34f. in der dritten Person über „die Frauen“ schreibt, 
wechselt er nun in die zweite Person und spricht mit „euch“ direkt seine korinthischen Adres-
satInnen an. Die an sie gerichtete Frage, ob „das Wort Gottes etwa von euch ausgegangen“ 
oder „zu euch allein gekommen“ sei, schließt inhaltlich an den Verweis auf die Praxis „in allen 

3	 Der Begriff ekklēsia bedeutet nicht sogleich „(die) Kirche“, sondern zunächst die gemeindliche Versammlung 
im Rahmen des paulinischen Konzeptes konkreter Ortsgemeinden. Der Ehrentitel „Heilige“ für die Ge-
meindemitglieder (siehe schon im Präskript: 1 Kor 1,2) ist typisch für die apokalyptische Tradition (siehe z. B. 
Dan 7,18ff.) und begegnet auch in zeitgenössischen jüdischen Schriften, beispielsweise aus Qumran; vgl. auch 
im äthiopisch überlieferten Henochbuch die Bezeichnung „die Gemeinde der Auserwählten und Heiligen“ 
(1 Hen 62,8).



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 5

Versammlungen“ in V. 33 an und will zum Ausdruck bringen, dass die Korinther – und ins-
besondere die Korintherinnen – keine Sonderstellung einnehmen und sich an den übrigen 
christlichen Gemeinden orientieren sollen. Wie ist dieser Vers im Zusammenhang mit den 
vorangehenden Aussagen zu Schweigen und Unterordnung der Frauen zu verstehen?

Manche ForscherInnen erwägen die Möglichkeit, dass Paulus mit dem Schweigegebot für 
Frauen in den Versen 34f. lediglich die Meinung anderer, gerade auch korinthischer Gemeinde-
mitglieder, zitiert, um diese mit der vorwurfsvollen Frage in V. 36 klar zurückzuweisen.4 Ähn-
liche Zitate finden sich auch an anderen Stellen im Brief (vgl. 1 Kor 6,12; 7,1; 8,1; 10,23): So greift 
Paulus etwa in 7,1 das von den KorintherInnen hochgehaltene Ideal der Enthaltsamkeit auf, 
oder zitiert in 6,12 und 10,23 das offenbar in der Gemeinde verbreitete Schlagwort „Alles ist 
mir erlaubt“, um sich jeweils im Folgenden kritisch bzw. relativierend dazu zu äußern. Aller-
dings fehlt in 14,34f. ein eindeutiger Hinweis, dass es sich um ein Zitat handelt, ebenso wie eine 
weitere korrigierende Bezugnahme auf die zitierte Meinung.

1.1.2. Möglichkeit 2: Ist etwa kein generelles Redeverbot gemeint, 
sondern ein Schweigen in einem bestimmten Kontext 
bzw. aufgrund eines konkreten Anlasses?

Die an konkreten Fragen gemeindlicher Praxis orientierte Briefkommunikation legt nahe, dass 
Paulus nicht ein für alle Zeiten und Kontexte gültiges, generelles Redeverbot für Frauen fest-
schreiben will, sondern dass seinen Worten ein ganz konkreter Anlass in der Gemeinde von 
Korinth vorausliegt. Es braucht einen genauen Blick auf den Text: Wie aus V. 34f. hervorgeht, 
bezieht sich das gebotene Schweigen auf ein Reden von Frauen in der Gemeindeversammlung. 
Demgegenüber werden Frauen angewiesen, zu Hause „die eigenen Männer“ zu fragen, um 
etwas zu lernen. Daraus kann erstens geschlossen werden, dass an dieser Stelle speziell Ehe-
frauen angesprochen sind, die zur Unterordnung unter (ihre) Männer ermahnt werden. Zwei-
tens wird deutlich, dass das Problem offenbar vor allem darin besteht, dass Frauen durch ihr 
Reden im öffentlichen Rahmen der Versammlung (siehe die Gegenüberstellung „im Haus“ – 
„in der Versammlung“) Männer, insbesondere auch ihre eigenen, brüskieren. Ein solches Ver-
halten aber wird unter Berufung auf einen mit den Begrifflichkeiten von Ehre/Schande operie-
renden Sozialkodex als höchst unschicklich gescholten. Den eigenen Mann durch öffentliches 
Reden und Fragen bloßzustellen, ihm vielleicht gar zu widersprechen, könnte das eheliche Zu-
sammenleben und die (patriarchale) Struktur des antiken Hauses (oikos) insgesamt gefährden. 
Um der Ordnung willen werden Frauen deshalb zum Schweigen und zur Unterordnung auf-
gefordert – ganz ähnlich wie etwa kurz zuvor in 14,32 die prophetischen Geistkundgebungen 
den ProphetInnen „untergeordnet“ bzw. deren Verantwortung unterstellt werden (im Grie-

4	 Vgl. etwa Allison, Robert W.: Let Women be Silent in the Churches (1 Cor 14:33b–36): What did Paul Really 
Say, and What did it Mean?, in: Journal for the Study of the New Testament 3 (1988) 27–60.44–52; Flanagan, 
Neal M./Snyder, Hunter: Did Paul Put Down Women in 1 Cor 14:34–36?, in: Biblical Theology Bulletin 11 
(1981) 10–12.



6 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

chischen wird dafür dasselbe Verb hypotassō verwendet). Gott sei nämlich nicht ein Gott der 
Unordnung, sondern des Friedens (V. 33a).

Damit muss aber ebenso wenig ein absolutes Redeverbot für Frauen ausgesprochen sein, wie 
für ZungenrednerInnen und ProphetInnen (für die inklusive Perspektive spricht 1 Kor 11,5: 
dazu unten), die zuvor auch dazu angehalten werden, unter bestimmten Umständen zu schwei-
gen (vgl. 14,28.30).5

Freilich ist damit das Problem der auf das Schweigegebot folgenden, sehr entschieden und 
allgemeingültig formulierten Feststellung „denn es ist schändlich für eine Frau, in einer Ver-
sammlung zu reden“ (V. 35b) nicht gänzlich ausgeräumt. Sollte hier wirklich nur ein „Da-
zwischenreden“ oder Sprechen mit anderen Männern im Gottesdienst gemeint sein?

1.1.3. Möglichkeit 3: Stammen die Aussagen etwa 
gar nicht aus der Feder des Paulus?

Viele ExegetInnen betrachten die problematischen Verse 34f. als Interpolation, d. h. als einen 
nachträglichen Einschub, der nicht von Paulus selbst stammt.6 Als Hauptargument dafür wird 
die Widersprüchlichkeit der Aussagen zum Schweigen der Frauen in ihrem Kontext ins Treffen 
geführt: Der Abschnitt sperrt sich nämlich im Argumentationszusammenhang der Passage 
1 Kor 14,26–40 wie im Briefkontext insgesamt und auch im Vergleich zur Rolle von Frauen, wie 
sie anderswo in den unumstrittenen Briefen des Paulus zum Ausdruck kommt.

1.2. Die problematischen Verse im Kontext von 1 Kor 14 …

Der in V. 26 mit der Anrede „Brüder (und Schwestern)“ eröffnete Argumentationsgang legt die 
rechte Ordnung im Gottesdienst dar. Die Geistesgaben der Zungenrede (Glossolalie) ebenso 
wie das von Paulus besonders hoch geschätzte prophetische Reden, zu dem alle (pantes) auf-
gefordert sind (V. 31), sollen in geordneter Weise geschehen. Die verschiedenen Geistesgaben 
sollen nicht gegeneinander ausgespielt werden und auf ein angemessenes Maß beschränkt blei-
ben („zwei oder drei“: V. 27.29). Zungenreden wie prophetisches Reden sind nicht Selbstzweck, 

5	 Vgl. Jantsch, Torsten, Schweigend und verschleiert: Ein frühchristliches Ideal?, in: Welt und Umwelt der 
Bibel 78 (4/2015) 26–31; Kremer: 1997 [Anm. 2], 312; Wolff, Christian: Der erste Brief an die Korinther, Leip-
zig: Evangelische Verlagsanstalt 32011 (= ThHK 7), 344–346.

6	 Vgl. etwa Dautzenberg, Gerhard: Urchristliche Prophetie. Ihre Erforschung, ihre Voraussetzungen im Juden-
tum und ihre Struktur im ersten Korintherbrief, Stuttgart: Kohlhammer 1975 (= BWANT 104), 257–273; Fee, 
Gordon D.: The First Epistle to the Corinthians, Grand Rapids: Eerdmans 22014 (= NICNT), 780–789; Lin-
demann, Andreas: Der Erste Korintherbrief, Tübingen: Mohr Siebeck 2000 (= HNT 9/1), 319f.; Merklein, 
Helmut/Gielen, Marlis: Der erste Brief an die Korinther. Kapitel 11,2–16,24, Gütersloh: Gütersloher Ver-
lagshaus 2005 (ÖTK 7/3), 216–218; Merz: 2004 [Anm. 1], 335; Oberlinner, Lorenz: Die Pastoralbriefe. Erste 
Folge: Kommentar zum Ersten Timotheusbrief, Freiburg/Basel/Wien: Herder 1994 (= HThKNT 11/2), 93f.; 
Schottroff, Luise: Der erste Brief an die Gemeinde in Korinth, Stuttgart: Kohlhammer 2013 (= ThKNT 7), 
283; Schrage: 1999 [Anm. 2], 479–492; Zamfir, Korinna: Men and Women in the Household of God. A Con-
textual Approach to Roles and Ministries in the Pastoral Epistles, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2013 
(= NTOA/StUNT 103), 344.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 7

sondern sollen allen zugutekommen und der Auferbauung und dem Frieden der Gemeinde 
dienen (V. 26.31.33). Das geordnete Vorgehen entspricht allgemeinem Brauch (V. 33b), dem 
sich auch die KorintherInnen fügen sollen.

Schon der Anfang von V. 34 wirkt im Anschluss an V. 33b etwas holprig: Die Verdoppelung 
der Wendung en tais ekklēsiais wird freilich in gängigen deutschen Übersetzungen7 durch 
die variierende Wiedergabe mit „in den Gemeinden“ (V. 33b) bzw. „in den (Gemeinde-)Ver-
sammlungen“ (V. 34a) kaschiert – in beiden Fällen liegt dasselbe griechische Wort (ekklēsia) 
zugrunde. Die in V. 36 ausgesprochene Frage, ob das Gotteswort etwa von den KorintherIn-
nen ausgegangen bzw. ausschließlich zu ihnen gekommen sei, kann inhaltlich direkt an V. 33b 
anschließen. Die Verse 34f. sind zwar durch Begriffe wie „reden“ (lalein, V. 27.28.29.35.39), 
„schweigen“ (jeweils als Aufforderung: sigato[-san], V. 28.30.34) oder „unterordnen“ (V. 32.34) 
in die Passage 1 Kor 14,26–40 eingebunden, fallen inhaltlich aber doch aus dem Zusammen-
hang und lassen sich auch problemlos herauslösen, ohne den Sinn des Textes zu entstellen. Es 
fehlt der Bezug zu Prophetie und Zungenrede, der gleich ab V. 37 wieder aufgenommen ist. 
Dass Frauen in den Versammlungen schweigen sollen, widerspricht auch dem kurz zuvor in 
V. 31 ausgedrückten Anliegen, dass alle die Möglichkeit erhalten sollen, prophetisch zu reden. 
Zwar wird auch ZungenrednerInnen und ProphetInnen in V. 28.30 Schweigen verordnet – al-
lerdings nur unter bestimmten Umständen, zeitlich begrenzt und sofern es dem ordentlichen 
Ablauf des Gottesdienstes und der Erbauung der Gemeinde dient. In V. 34f. hingegen scheint 
ein generalisiertes Redeverbot für Frauen ausgesprochen.
Dies steht in Widerspruch zum gesamten Argumentationsgang V. 26–40, der in V. 39 in der 
durch die erneute Anrede „Brüder (und Schwestern)“ (vgl. V. 26) eingeleiteten Aufforderung 
kulminiert, nach prophetischem Reden zu streben und Zungenreden nicht zu hindern 
(vgl. 14,1.5 usw.). Die Inkohärenz und Widersprüchlichkeit der Verse 34f. in ihrem Kontext 
wurde offenbar auch von späteren AbschreiberInnen des Textes wahrgenommen: In einigen 
Handschriften sind nämlich die Verse 34f. erst nach Vers 40 angeordnet.

1.3. … im Kontext des Briefganzen von 1 Kor …

Aber nicht nur im Kontext des Textabschnitts 14,26–40, auch darüber hinaus wirken die 
Verse 14,34f. unpassend. In den vorausgehenden Kapiteln werden die Charismen der Prophetie 
wie auch der Zungenrede hochgehalten. Immer wieder ergeht die Ermutigung, insbesondere 
nach der Geistgabe der Prophetie zu streben, so etwa in 1 Kor 14,5: „Ich will aber, dass ihr alle 
in Zungen redet, noch mehr aber, dass ihr prophetisch redet.“ Ein Redeverbot für Frauen liefe 
diesem grundlegenden Anliegen völlig zuwider. Dass aber lediglich alle Männer angesprochen 
sein sollten, geht aus dem Text in keiner Weise hervor – im Gegenteil: 1 Kor 11,5 liefert den Be-
weis dafür, dass selbstverständlich auch Frauen im Gottesdienst (prophetisch) reden:

7	 Vgl. etwa die rev. Einheitsübersetzung, Gute Nachricht Bibel, Lutherbibel 2017, Zürcher Bibel, Bibel in ge-
rechter Sprache.



8 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

1 Kor 11,4 Jeder Mann, der betet oder prophetisch redet,
wobei er [etwas] über das Haupt hinab hat,8

bringt Schande über sein Haupt;
5 jede Frau aber, die betet oder prophetisch redet
mit unverhülltem Haupt,
bringt Schande über ihr Haupt;
denn ein und dasselbe ist es der Geschorenen.

Die Verse finden sich in einen größeren Abschnitt (1 Kor 11,2–16) eingebettet, der als Auftakt 
der Kritik des Paulus an der Gottesdienstpraxis in Korinth einen besonderen Fokus auf die 
Geschlechterordnung legt.9 Mit einer komplexen Argumentation, in der verschiedene Thesen 
und Begründungsfiguren, von einer midraschartigen Schriftinterpretation mit schöpfungs-
theologischer Beweisführung bis zum Rekurs auf die „Natur“ und soziale Konventionen, da-
rüber hinaus auch appellative Sprechweisen ineinanderfließen, müht sich Paulus in folgender 
Intention ab: Frauen sollen beim Beten und Prophezeien in der Gemeinde als Ausdruck der 
Geschlechterdifferenz „ihr Haupt verhüllen“.10 Offenbar bezieht er sich auf einen konkreten 
Anlassfall in Korinth, der uns in der vorliegenden Briefkommunikation heute nicht mehr 

8	 Die wörtliche Übersetzung spiegelt die Offenheit des griechischen Textes. Zur dahinter liegenden Vorstellung 
ist als zeitgeschichtlicher Hintergrund anzumerken, dass im römischen Korinth in der sogenannten Julischen 
Basilika am Ende des Forums eine überlebensgroße Statue Augustus bei einer Opferhandlung mit über den 
Kopf gezogener Toga zeigte.

9	 Ausführlichere Untersuchung, als in diesem Rahmen möglich ist, in Taschl-Erber, Andrea: Genesis-Rezep-
tion in 1 Kor 11,2–16: „die Frau“ als „Abglanz des Mannes“?, in: Krannich, Laura-Christin/Reichel, Hanna/
Evers, Dirk (Hg.), Menschenbilder und Gottesbilder. Geschlecht in theologischer Reflexion, Leipzig: Evange-
lische Verlagsanstalt 2019, 73–110.

10	 Mit der „natürlichen“ Analogie des Haares, das Frauenköpfe verhüllt (vgl. 1 Kor 11,14–15), votiert Paulus für 
eine Kopfbedeckung bei Frauen. Siehe z. B. Küchler, Max: Schweigen, Schmuck und Schleier. Drei neutesta-
mentliche Vorschriften zur Verdrängung der Frauen auf dem Hintergrund einer frauenfeindlichen Exegese 
des Alten Testaments im antiken Judentum, Fribourg/Göttingen: Universitätsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht 
1986 (= NTOA 1), 73–83.88–114; Wolff: 1996 [Anm. 5], 244–256; Økland, Jorunn: Women in Their Place. 
Paul and the Corinthian Discourse of Gender and Sanctuary Space, London/New York: Continuum 2004 
(= JSNTS 269), 189–194; Merklein/Gielen: 2005 [Anm. 6], 33–44; Zeller: 2011 [Anm. 2], 354–357; Ciampa, 
Roy E./Rosner Brian S.: The First Letter to the Corinthians, Grand Rapids: Eerdmans 2010 (= PilNTC), 539; 
Schottroff: 2013 [Anm. 6], 195–211. – An eine bestimmte Frisur (mit geordneter Haartracht wird „weibliche“ 
Erotik bzw. „männliche“ Begehrlichkeit „gebändigt“) denken dagegen z. B. Schrage: 1999 [Anm. 2], 492–
494.504–509.522–523; Böhm, Martina: 1 Kor 11,2–16. Beobachtungen zur paulinischen Schriftrezeption und 
Schriftargumentation im 1. Korintherbrief, in: Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 97 (2006) 
207–234: 211–213.222–225; Jantsch, Torsten: Die Frau soll Kontrolle über ihren Kopf ausüben (1 Kor 11,10). 
Zum historischen, kulturellen und religiösen Hintergrund von 1 Kor 11,2–16, in: ders. (Hg.), Frauen, Männer, 
Engel. Perspektiven zu 1 Kor 11,2–16, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2015 (= BThSt 152), 97–144; 
im Sinne einer (männlich konnotierten) Kurzhaarfrisur, welche die Gendergrenzen überschreitet: Gielen, 
Marlis: Beten und Prophezeien mit unverhülltem Kopf? Die Kontroverse zwischen Paulus und der korinthi-
schen Gemeinde um die Wahrung der Geschlechtsrollensymbolik in 1 Kor 11,2–16, in: Zeitschrift für die neu-
testamentliche Wissenschaft 90 (1999) 220–249; Ebner, Martin: Wenn alle „ein einziger“ sein sollen … Von 
schönen theologischen Konzepten und ihren praktischen Problemen: Gal 3,28 und 1 Kor 11,2–16, in: Klinger, 
Elmar/Böhm, Stephanie/Seidl, Theodor (Hg.), Der Körper und die Religion. Das Problem der Konstruktion 
von Geschlechterrollen, Würzburg: Echter 2000, 159–183: 163ff.; Lindemann: 2000 [Anm. 6], 240–242.246.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 9

zugänglich ist. Gab es Beschwerden über selbstbewusste Korintherinnen, die in den Augen 
des Paulus und wohl auch mancher Gemeindemitglieder traditionelle geschlechtsspezifische 
Grenzen überschritten?

Die Rede vom „Haupt“ verknüpft in einer körperpolitischen Sinnkonstruktion physi-
sche und metaphorische Ebene. Was die am „Haupt“ sichtbare Geschlechterrollensymbolik 
betrifft, sollen sich die Korintherinnen in Entsprechung zur von Paulus herausgestellten 
Schöpfungsposition „der Frau“ in herkömmliche genderspezifische Normen fügen, die frei-
lich eine hierarchische Ordnung spiegeln (und wiederum hervorbringen): „Haupt11 der Frau 
ist der Mann“ (V. 3).12 Dabei schließt sich Paulus einer androzentrischen Rezeptionslinie der 
Genesis an, wenn er vom Schöpfungsprimat des Mannes ausgeht (V. 3.8–9.12) und der Frau nur 
abgeleitete Gottesbildlichkeit zuspricht (V. 7). Dennoch ergänzt er aus der eschatologischen 
Vision einer neuen Menschheit jenseits Hierarchien generierender Differenzen (vgl. die pro-
grammatische Taufformel in Gal 3,28: „da ist nicht männlich und weiblich“) eine alternative 
Lesart, die auf Gleichwertigkeit und Partnerschaftlichkeit zielt: „Indes ist weder die Frau ohne 
den Mann noch der Mann ohne die Frau im Herrn“ (V. 11; ähnlich z. B. auch im rabbinischen 
Midrasch Genesis Rabbah 8,9; 22,2 formuliert). Obwohl er in 1 Kor 11 für eine Beibehaltung 
der als schöpfungsgemäß begründeten Unterschiedenheit der Geschlechter eintritt und deren 
visuelle Markierung einfordert, zielt er nicht explizit auf eine Hierarchie der Geschlechter. 
Mit der Geschlechterdualität ist auch in Gen 1–2 noch keine Herrschaft des Mannes impli-
ziert, erst mit dem „Sündenfall“ in Gen 3 wird die Geschlechterdifferenz zur Geschlechter-
hierarchie (siehe Gen 3,16: „er aber wird über dich herrschen“; beruft sich darauf der Hinweis 
auf „das Gesetz“ in 1 Kor 14,34?13). Entsprechend der universalen Geistausgießung in Joel 3,1f. 
(zitiert beim Pfingstereignis in Apg 2,17f.) steht Beten und Prophezeien im Gottesdienst Frauen 
ebenso zu wie Männern ‒ die Differenz besteht nach 1 Kor 11 in einem genderspezifizieren-
den Dresscode. Dafür beruft sich Paulus hier neben der kosmischen Ordnung ebenfalls auf 
einen Ehre-/Schande-Diskurs, mit teils drastischer Rhetorik (in 1 Kor 11,6 begegnet derselbe 
disqualifizierende Terminus „schändlich“ wie in 1 Kor 14,35), „von oben“ noch bekräftigt mit 
einem Hinweis auf die im Gottesdienst offenbar anwesend gedachten Engel (V. 10),14 sowie auf 
den allgemeinen Usus in den „Gemeinden Gottes“ (V. 16). Der gesamte Argumentationsgang 
würde angesichts des in 14,34f. gebotenen Schweigens von Frauen allerdings seinen Sinn ver-
lieren.

11	 Der griechische Terminus kephalē kann auch „Ursprung“ bedeuten. Doch auch die Sicht des Mannes als „Ur-
sprung“ der Frau (vgl. Gen 2) ist überlagert von Konnotationen der Macht und Herrschaft: Die zeitliche Vor-
ordnung bewirkt hierarchische Überordnung, wie die breite Resonanz in der Rezeption verdeutlicht.

12	 Insofern bringt sie mit gegenläufigem Verhalten auch über ihn als ihr Haupt Schande (doppelbödig in V. 5).
13	 Siehe Anm. 1.
14	 Mit ähnlicher Begründung wird in der „Gemeinderegel“ von Qumran Reinheit gefordert: „denn Engel der 

Heiligkeit sind in ihrer Gemeinde“ (1QSa II,8f.; vgl. CD XV,17; 4QFlor [= 4Q174] fr. 1 I,4). Möglicherweise 
spielt auch die in der frühjüdischen Literatur breite Rezeption der Tradition der Göttersöhne in Gen 6,1–4 (z. B. 
im „Wächterbuch“ des Henochbuchs oder im Jubiläenbuch) hier herein.



10 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Freilich ist dieses Programm einer „Gleichheit in Differenz“ nicht frei von Macht- und 
Herrschaftsansprüchen. Während aber Paulus ein Verständnis seiner Schriftargumentation 
in Richtung Unterordnung von Frauen auszuschließen versucht, wird diese in der Paulusre-
zeption unter Berufung auf die Autorität des Apostels gerade festgeschrieben, so z. B. in den 
sogenannten „Haustafeltexten“ der „deuteropaulinischen“ Briefe, die nach dem Tod des Apos-
tels in seinem Namen paulinische Tradition fortschreiben. Kol 3,18 etwa fügt der geforderten 
Unterordnung (vgl. 1 Kor 14,34) die Begründung „wie es sich ziemte im Herrn“ hinzu, wo-
hingegen in 1 Kor 11,11 und Gal 3,28 „im Herrn“ gerade eine Aufhebung der herkömmlichen 
Geschlechterordnung formuliert wird. In Eph 5,22 sollen sich „die Frauen den eigenen Män-
nern wie dem Herrn“ unterordnen (in V. 24 mit dem Zusatz „in allem“), „denn der Mann ist 
Haupt der Frau“ (V. 23; in Aufnahme von 1 Kor 11,3) – wie Christus Haupt der Kirche ist und 
sich die Kirche Christus unterordnet (V. 23f.). 1 Tim 2,11 und Tit 2,5 setzen diese Linie später 
fort (dazu unten).

1.4. … und im Kontext der unumstrittenen Paulusbriefe

Ein generelles Redeverbot findet sich auch nirgends sonst in den als authentisch betrachteten 
Paulusbriefen. Das widerspräche zudem gänzlich der anderswo greifbaren Rolle von Frauen.15 
Schon allein die abschließende Grußliste des Briefes an die Gemeinde in Rom ist ein anschau-
liches Beispiel für die Vielfalt und große Bedeutung des Wirkens von Frauen in der frühchrist-
lichen Mission und Gemeindeorganisation.

Hier wird an erster Stelle Phöbe genannt, die als Diakonin der Gemeinde von Kenchreä, 
einer Hafenstadt in der Nähe von Korinth, vorgestellt wird und wohl auch als Überbringerin 
des Briefes fungiert (Röm 16,1–2). Der maskuline Terminus diakonos ist als titulare Be-
zeichnung für eine gemeindliche Funktion mit eigenem Profil zu verstehen, das davor gesetzte 
feminine Präsens-Partizip („seiend“) mit linear-durativer Aktionsart deutet auf eine dauer-
haft ausgeübte Funktion in der Gemeinde von Kenchreä. Worin die Aufgaben von diakonoi 
genau bestehen (maskuline Pluralformen wie z. B. in Phil 1,1 lassen sich vor dieser Hinter-
grundfolie inklusiv lesen), beschreibt Paulus nicht ausdrücklich, konnte aber offenbar von den 
BriefadressatInnen ohne weitere Erklärungen eingeordnet werden. Nachdem in Röm 12 unter 
den Charismen die diakonia an zweiter Stelle zwischen Prophetie und Lehre aufgezählt wird 
(V. 7), dürfte der Begriff auf den beauftragten Dienst am Evangelium, die Verkündigung zielen. 
In diesem Sinne bezeichnet sich Paulus selbst als diakonos (vgl. z. B. 1 Kor 3,5; 2 Kor 3,6; 6,4; 
außerdem wird die Titulierung aufgenommen in Kol 1,23).

Eine verantwortliche Einbindung von Frauen in die gemeindliche Arbeit und leitende 
Funktionen bezeugen gerade auch die anderen in Röm 16 aufgelisteten Mitarbeiterinnen. Zum 
missionarischen Team des Paulus gehört etwa das auch aus Apg 18 bekannte Ehepaar Priska 
und Aquila. Priska, die hier vor ihrem Ehemann Aquila genannt wird, steht gemeinsam mit 

15	 Dazu etwa Gielen, Marlis: Frauen in den Gemeinden des Paulus. Von den Anfängen bis zum Ende des 1. Jahr-
hunderts, in: Salzburger Theologische Zeitschrift 6 (2002) 182–191: 182–186; Zamfir: 2013 [Anm. 6], 339–342.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 11

diesem einer Hausgemeinde vor (Röm 16,3‒5). Einer Frau räumt Paulus sogar eine heraus-
ragende Stelle „unter den ApostelInnen“ ein: In Röm 16,7 ist von der Apostelin Junia die Rede, 
die ebenso wie der mit ihr genannte Andronikus schon vor Paulus zum Glauben an Chris-
tus gekommen sei.16 Darüber hinaus werden hier Maria (Röm 16,6), Tryphäna, Tryphosa und 
„die geliebte Persis“ (16,12) erwähnt, die sich im Dienst des Evangeliums und der Gemeinden 
„abgemüht“ bzw. viel Mühe auf sich genommen haben. Da Paulus auch sein eigenes Wirken 
wiederholt mit demselben, geradezu technisch verwendeten Verb (kopiaō) beschreibt, verweist 
das „Abmühen“ erneut auf eine aktive, keinesfalls stumme Rolle im Gemeindeaufbau.17

Kurzum: Paulus selbst spricht in seinen Briefen mit Hochschätzung von seinen Mit-
arbeiterinnen und bezeugt das vielfältige, aktive Wirken von Frauen in Verkündigung und 
Gemeindeleitung, dem die Aussagen in 14,34f. völlig zuwiderliefen. Diese Selbstwidersprüch-
lichkeit des Paulus scheint am einfachsten durch die Annahme einer Interpolation zu klären 
zu sein. Wenn es sich – wie viele BibelwissenschafterInnen annehmen – in 1 Kor 14,34–35 um 
eine nachträgliche Einfügung handelt, wäre jedoch zu fragen: Wie, wann und warum kam es 
dazu?

2. 1 Tim 2: „Zu lehren aber gestatte ich einer Frau nicht …“
Ein Blick auf nachpaulinische Texte des Neuen Testaments zeigt manche Parallelen in der Dar-
stellung von Frauenrollen. Die Aussagen in 1 Kor 14,34–35 weisen so in eine spätere Phase in 
den frühchristlichen Entwicklungen mit ihren ganz eigenen Herausforderungen und kontex-
tuellen Gegebenheiten. Hier sind insbesondere die sogenannten „Pastoralbriefe“ (1/2 Tim, Tit) 
aufschlussreich. Die unter dieser Bezeichnung versammelten Briefe richten sich an die Paulus-
mitarbeiter Timotheus und Titus, die als Hirten („Pastoren“) ihrer jeweiligen Gemeinde und als 
Ideal der Gemeindeleitung gezeichnet werden. In der Forschung besteht weitgehender Konsens 
darüber, dass die beiden Briefe an Timotheus und der Brief an Titus (ebenso wie etwa Kol, Eph, 
2 Thess und Hebr) nicht von Paulus selbst, sondern erst nach seinem Tod, in seinem Namen 
und in Fortführung seiner Theologie verfasst wurden. Für diese Annahme sprechen vor allem 
sprachlich-stilistische Auffälligkeiten, inhaltliche Widersprüche zu den übrigen Paulusbriefen, 
andere Schwerpunkte und theologische Begrifflichkeiten, sowie die Auseinandersetzung mit 
Themen und Gruppierungen, die auf spätere Zeiten verweisen. Unserer modernen, von der Auf-
klärung beeinflussten Wahrnehmung mag das als Fälschung erscheinen, als unrechtmäßiger 
Versuch, sich „mit fremden Federn zu schmücken“. Im antiken Entstehungskontext aber wurde 
häufig die Autorität herausragender Gestalten in Anspruch genommen, um in Fortführung 

16	 Gerade aufgrund des Aposteltitels wurde Junia freilich in der Auslegungsgeschichte in einen Mann (Junias) 
verwandelt. Vgl. dazu die Pionierarbeit von Brooten, Bernadette: „Junia … Outstanding among the Apostles“ 
(Romans 16:7), in: Swidler, Leonard/Swidler, Arlene (Hg.): Women Priests: A Catholic Commentary on the 
Vatican Declaration, New York: Paulist 1977, 141–144.

17	 Siehe Schreiber, Stefan: Arbeit mit der Gemeinde (Röm 16.6, 12): Zur versunkenen Möglichkeit der Ge-
meindeleitung durch Frauen, in: New Testament Studies 46 (2000), 204–226.



12 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

ihres Denkens in einen neuen, veränderten Kontext hinein zu sprechen. Das Anliegen ist also, 
den „fremden Federn“ des Meisters neuen Glanz zu verleihen.

Zahlreiche Entsprechungen sprachlich-stilistischer Art wie auch in Bezug auf die Inhalte 
zeigen, dass die beiden Briefe an Timotheus wie der Brief an Titus eine aktualisierende Rezep-
tion paulinischer Theologie darstellen. Dabei ist ein erheblicher zeitlicher Abstand zu den als 
authentisch erachteten Paulusbriefen anzunehmen, denn die Pastoralbriefe sind wohl erst im 
frühen 2. Jh.,18 möglicherweise gar erst im 2. Viertel des 2. Jh.19 verfasst worden. Kein Wun-
der also, dass sich im Vergleich zu den „echten“ Paulusbriefen, die aus der Mitte des 1. Jahr-
hunderts unserer Zeitrechnung stammen, eine Entwicklung abbildet – in der Theologie, dem 
Bild und Begriff von „Kirche“, der Ausbildung von Ämtern ebenso wie in der Bewertung der 
Rollen von Frauen in den Gemeinden. Frauen werden in nachstehendem Textbeispiel aus dem 
1. Timotheusbrief deutlich in eine passive Rolle gedrängt:

1 Tim 2,8 Ich will also, dass die Männer an jedem Ort beten,
indem sie reine Hände erheben,
ohne Zorn und schlechte Gedanken.
9 Ebenso [auch], dass Frauen in anständiger Haltung mit Scham und Sittsamkeit sich 
putzen,
nicht mit [kunstvoll] geflochtener Haartracht und Gold oder Perlen oder kostbarer Klei-
dung,
10 vielmehr, was sich ziemt für Frauen, die sich zu Gottesfurcht bekennen,
durch gute Werke.
11 Eine Frau soll in Stillschweigen lernen in aller Unterordnung;
12 zu lehren aber gestatte ich einer Frau nicht,
auch nicht, zu herrschen über einen Mann,
vielmehr [hat sie] in Stillschweigen zu sein.
13 Denn Adam wurde zuerst gebildet,
danach Eva.
14 Und nicht Adam wurde verführt,
sondern die Frau ließ sich verführen
und geriet in Übertretung [des Gebots];
15 sie wird aber durch Kindergebären gerettet werden,
wenn sie bleiben in Glaube, Liebe und Heiligkeit mit Sittsamkeit.

Die Passage ist Teil eines längeren zusammenhängenden Abschnitts (1 Tim 2,1–3,16), der die 
rechte Ordnung der Gemeinde zum Thema hat. In 2,1 wird dieser Abschnitt mit einer Auf-
forderung zum Gebet für alle Menschen eröffnet, wobei insbesondere die Machthabenden 

18	 Merz: 2004 [Anm. 1], 188, und Zamfir: 2013 [Anm. 6], 2, denken an die Wende vom 1. zum 2. Jh.
19	 So Theobald, Michael: Israel-Vergessenheit in den Pastoralbriefen. Ein neuer Vorschlag zu ihrer historisch-

theologischen Verortung im 2. Jahrhundert n. Chr. unter besonderer Berücksichtigung der Ignatius-Briefe, 
Stuttgart: Katholisches Bibelwerk 2016 (= SBS 229).



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 13

hervorgehoben werden, „damit wir ein stilles und ruhiges Leben führen (können) in aller 
Frömmigkeit und Ehrbarkeit“ (2,2). Die Ausführungen in der zitierten Passage 2,8–15 richten 
sich auf die rechte Haltung von Männern und Frauen bei diesem Gebet. Im direkt voraus-
gehenden Vers 7 wird die apostolische Autorität des Paulus untermauert, der „als Lehrer der 
Völker im Glauben und in der Wahrheit“ eingesetzt sei. Es ist diese Autorität, die den folgen-
den Anordnungen zusätzliche Wucht verleiht.

Der Abschnitt beginnt mit einem knappen Hinweis auf die rechte Gebetshaltung der Män-
ner (V. 8), um die es in weiterer Folge aber gar nicht mehr geht. Wie sich in 1 Kor 1120 bei 
den geschlechtlich differenzierten Ausführungen zum Beten der Fokus stärker auf die Frauen 
richtet, sind diese ab 1 Tim 2,9 allein im Blick – zunächst, was ihr äußerliches Erscheinungs-
bild betrifft: Anstand und Zurückhaltung in Bezug auf Kleidung, Haartracht, -schmuck und 
Accessoires werden eingemahnt. Nicht sich aufzuputzen mit kunstvollen (Hochsteck-)Frisuren 
und teuren Kleidern (archäologisches Vergleichsmaterial gewährt kulturgeschichtlich interes-
sante Einblicke in kaiserzeitliche Moden),21 sondern „gute Werke“ seien der rechte Schmuck 
für gottesfürchtige Frauen (V. 10). Diese Verordnungen dienen wohl nicht nur dazu, die se-
xuelle Anziehungskraft von Frauen zu mindern (insbesondere das Haar wirkt erotisierend und 
soll daher auch – siehe 1 Kor 11 – bedeckt werden), sondern ebenso dazu, soziale Unterschiede 
innerhalb der Gemeinde (zumindest an der Oberfläche) einzuebnen.22

Während in V. 9f. von Frauen im Plural die Rede ist, wird ab V. 11 der Singular verwendet, 
wodurch der Eindruck erweckt wird, dass es hier nicht länger nur um die Gebetspraxis geht, 
sondern in den Versen 11–15 Grundsätzliches zu Stellung und Rolle einer Frau festgeschrieben 
wird. Die Formulierungen sind äußerst restriktiv: Eine Frau hat sich still zu verhalten, soll sich 
unterordnen und (immerhin) lernen (V. 11f.), anstatt selbst zu lehren und so in eine autorita-
tive Machtposition, auch über Männer, zu gelangen (V. 12). In weiterer Folge (V. 15) wird ihr 
Wirkungsbereich auf den engen Rahmen der Familie beschränkt. Innerhalb der Gemeinde 
nimmt sie damit lediglich eine passive Rolle ein; aktiv wird sie nur als Gebärerin (und Er-
zieherin) von Kindern.

Insbesondere die Verse 11f. zeigen deutliche Parallelen zu 1 Kor 14,34f.: Die beiden Verse 
werden durch die doppelte Mahnung an Frauen, „in Stillschweigen“ (en hēsychia) sich belehren 
zu lassen bzw. sich zu verhalten, gerahmt. Die geforderte „Unterordnung“ (hypotagē) wird mit 
dem entsprechenden Verb auch in 1 Kor 14,34 eingemahnt (vgl. ferner Kol 3,18; Eph 5,22.24). 
Mit demselben Verb (epitrepō), mit dem Frauen in 1 Kor 14,34 das Reden untersagt wird (hier 
aber im unbestimmten Passiv), gewährt ihnen die auktoriale Stimme in 1 Tim 2,12 nicht, zu 
lehren. Erfolgt allerdings die Legitimation in 1 Kor 14,34 mit Verweis auf die Autorität der 

20	 Zur Rezeption von 1 Kor 11 in 1 Tim 2,13 vgl. etwa Merz: 2004 [Anm. 1], 339–343.
21	 Siehe z. B. zur Frisurenmode Thompson, Cynthia L.: Hairstyles, Head-coverings, and St. Paul. Portraits from 

Roman Corinth, in: Biblical Archaeologist 51 (1988) 99–115.
22	 Dass der Verfasser von 1 Tim mit der Zurschaustellung von Reichtum auch Autorität und Einflussnahme wohl-

habender Frauen unterbinden möchte, erörtert Zamfir: 2013 [Anm. 6], 362–384; vgl. Merz: 2004 [Anm. 1], 
277–279.



14 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Tora, ist es in 1 Tim 2,12 die Autorität des Apostels, die Frauen das Lehren – gleichsam in eins 
gesehen mit Herrschaft über den Mann (was in Bezug auf Gen 3,16 eine Rollenumkehr be-
deuten würde) – verbietet: „zu lehren aber gestatte ich einer Frau nicht“. Es ist der Autoritäts-
anspruch der Lehre, welcher Frauen eine übergeordnete Position zuweisen würde – die wiede-
rum der gängigen Auslegung der Schöpfungstexte widerspricht.23

In den folgenden Versen 13f. werden nämlich die Bestimmungen mit Bezug auf die 
Schöpfungserzählung in Gen 2 und die Sündenfallgeschichte in Gen 3 argumentativ unter-
mauert.24 Dabei wird wie in 1 Kor 11 nicht direkt aus dem Buch Genesis zitiert, sondern frei 
darauf Bezug genommen, wodurch es noch leichter wird, die Schrifttexte in den Dienst der 
eigenen Aussageabsicht zu stellen. Analog zu 1 Kor 11,8f. rekurriert „Paulus“ in 1 Tim 2,13 auf 
die gegenüber jener des Adam (hier nicht als Gattungswesen gedacht, sondern in der Gegen-
überstellung mit Eva bereits als Eigenname)25 zeitlich nachgeordnete Erschaffung der Frau. 
Aus dem erzählten Nacheinander in Gen 2 wird Nachrangigkeit. Das Geschick Evas bestimmt 
den Status aller Frauen. Dass mit der Zweiterschaffung der Frau und der Unterschiedenheit 
der Geschlechter automatisch eine Vorrangstellung und Herrschaft des Mannes einhergehe, 
entspricht nicht der Erzähllogik in Gen 2, wo der Akzent gerade auf der Ebenbürtigkeit und 
Gleichwertigkeit der Geschlechter liegt. Erst in der folgenden Sündenfallerzählung (Gen 3) 
wird die Geschlechterdifferenz – aufgrund der Verkehrung der guten Schöpfungsordnung – zu 
hierarchischer Über- und Unterordnung (vgl. Gen 3,16). Auf Gen 3 nimmt 1 Tim 2,14 Bezug. 
Dass hier jedoch in explizitem Gegensatz zu Adam allein „die Frau“ als Verführte und Über-
treterin des göttlichen Gebots angeklagt wird, spießt sich mit dem ersttestamentlichen Prätext, 
in dem ebenso jener zur Rechenschaft gezogen wird (Gen 3,17–19), aber auch mit der paulini-
schen Adam-Christus-Typologie (siehe Röm 5,12–21).

Im abschließenden V. 15 wird der Frau eine Heilsmöglichkeit in Aussicht gestellt: Rettung 
wird ihr zuteil, wenn sie sich als Mutter bewährt und Kinder zur Welt bringt – sofern diese 
in „Glaube, Liebe und Heiligkeit“ leben. Das verträgt sich nicht nur schlecht mit dem Emp-
finden vieler heutiger Leserinnen (und Leser), es finden sich auch keine vergleichbaren Aus-
sagen in den authentischen Paulusbriefen – im Gegenteil: Dieser Vers, der das Heil für Frauen 
nicht vom Glauben bzw. von der Kreuzestat Jesu abhängig macht, sondern vom Kinderkriegen, 
klingt höchst unpaulinisch.

23	 Vgl. auch Merz: 2004 [Anm. 1], 291–295; Zamfir: 2013 [Anm. 6], 226–231.
24	 Zur Reinterpretation von Gen 2–3 in 1 Tim 2,13–15 vgl. etwa Zamfir: 2013 [Anm. 6], 232–257.
25	 Der in Gen 2,7 aus der adamah („Erde“) geformte adam („Erdling“) stellt zunächst ein geschlechtlich nicht 

differenziertes Gattungswesen dar. Erst mit der Erschaffung der Frau nimmt sich der adam im Gegenüber zu 
ihr als Mann wahr (vgl. Gen 2,23). Deutlich tritt die Verschiebung vom „Menschenwesen“ als Gattungsbegriff 
zu Adam als männlichem Individuum in der antiken griechischen Übersetzung der Hebräischen Bibel, der 
Septuaginta, zu Tage: Ab dem Dialog mit Gott in Gen 2,16 fungiert der transkribierte hebräische Begriff Adam 
als Eigenname.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 15

2.1. Wie kann diese Zurückdrängung von Frauen erklärt werden?

Ein Blick auf die ursprüngliche Kommunikationssituation des 1. Timotheusbriefes, seinen 
geschichtlichen Kontext, kann hier vielleicht weiterhelfen. Im Hintergrund des Textes wird 
eine Auseinandersetzung mit einer gegnerischen Gruppe greifbar, die aus Sicht des Verfassers 
falsche Lehren verbreitet. Schon im 1. Kapitel werden KontrahentInnen gezeichnet, die sich 
„Fabeleien“ und „leerem Geschwätz“ zuwenden sowie „GesetzeslehrerInnen“ sein wollen, ohne 
zu verstehen, „was sie sagen und worüber sie festes Zeugnis ablegen“ (vgl. 1,3–7). In 4,7 be-
zeichnet der Verfasser diese für ihn heterodoxen Meinungen in der Auseinandersetzung um 
das paulinische Erbe gar als „altweiberhafte“ (graōdēs) Mythen. Zu dieser mit Geschlechter-
stereotypen operierenden Polemik passt auch, dass zur Beschreibung von in den Augen des 
Verfassers typisch weiblichem Verhalten etwa in 5,13 gerade Geschwätzigkeit und unnötiges 
Gerede genannt werden. Auch streicht 2 Tim 3,6f. die hohe Anziehungskraft falscher Lehren 
auf (lernwillige) Frauen hervor. Ob diese Stellen nun als Hinweis auf eine wichtige (oder gar 
führende?) Rolle von Frauen im Kreis der durch den Verfasser bekämpften Gruppe gewertet 
werden können26 oder nicht27 – sie machen jedenfalls das von typischen Vorurteilen geprägte 
Frauenbild des 1 Tim deutlich.

Interessant ist der Hinweis in 1 Tim 4,3, dass die gegnerische Gruppe nicht nur den Ver-
zicht auf bestimmte Speisen, sondern auch auf die Heirat fordert. Ob überzeichnet oder nicht, 
der Aspekt der verlangten Ehelosigkeit könnte Licht auf das Ende unseres Abschnitts werfen: 
Das starke Plädoyer für Mutterschaft und Kinderreichtum in 2,15 scheint sich gerade gegen 
dieses asketische Ideal zu wenden.28

Das demgegenüber propagierte Ideal der in Haus und Familie engagierten Frau entspricht 
konservativen Rollenvorstellungen im Rahmen der griechisch-römischen Gesellschaft,29 in 
welche die Pastoralbriefe eingebettet sind. Aus der verstärkten Öffnung gegenüber diesem ge-
sellschaftlich-politischen Kontext im römischen Imperium und dem Bemühen, hier die posi-
tive Anschlussfähigkeit der christlichen Botschaft hervorzukehren, folgt die Übernahme des 
in diesem Rahmen bestimmenden Strukturprinzips des „Hauses“ auch in der christlichen 
Gemeinde: Die Kirche ist „Haus (oikos) Gottes“ (vgl. 3,15) und als solches analog zum Mo-
dell des antiken Hauses geordnet. Das patriarchal strukturierte oikos-Modell sieht eine klare 
Vorrangstellung des Mannes als Hausvorstand und die Unterordnung von Frauen, Kindern 

26	 So vermuten etwa Merz: 2004 [Anm. 1], 285; Oberlinner: 1994 [Anm. 6], 94; Roloff, Jürgen: Der erste Brief 
an Timotheus, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1988 (= EKK 15), 147.

27	 So Zamfir: 2013 [Anm. 6], 179–195.
28	 Vgl. z. B. Merz: 2004 [Anm. 1], 373f.
29	 Vgl. etwa Plutarch, Moralia 139F–140A; Conjugalia praecepta 33,142E; sowie das Lob der Turia 1,27–41 (eine au-

gusteische Grabinschrift); außerdem Flavius Josephus, Contra Apionem 2,201; Philo, Apologia pro Judaeis 7,3. 
Weitere Belege bei Zeller: 2011 [Anm. 2], 445. Wenn auch die gesellschaftliche Realität vielschichtiger war als 
ihre Abbildung in der Literatur, so sehen die in den Texten zeitgenössischer Autoren transportierten Idealvor-
stellungen doch deutlich die Unterordnung „der Frau“ und ihre Beschränkung auf Haus und Familie vor. Die 
antiken Belege für öffentliches Wirken oder Reden von Frauen sind demgegenüber spärlich. Dazu Zamfir: 
2013 [Anm. 6], 195–216.



16 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

und SklavInnen vor (vgl. v. a. die sogenannten „Haustafeln“ in Kol 3,18–4,1; Eph 5,21–6,9). 
Dementsprechend gehört es zum Anforderungsprofil der idealen Gemeindeleiter (näherhin 
der „Episkopen“30 und Diakone), auch ein guter Vorsteher des eigenen Hauses zu sein (vgl. 
den entsprechenden Ämterspiegel in 1 Tim 3,5–12). Die Aufnahme dieses Modells in den 
christlichen Gemeinden wird dadurch begünstigt, dass frühchristliches Gemeindeleben sich 
zunächst vorrangig im privaten Rahmen abspielt – in den Häusern der wohlhabenderen Ge-
meindemitglieder. Auch die sich ausbildende Gemeindeverfassung orientiert sich also in nach-
paulinischer Zeit an diesem oikos-Modell, prägt dieses jedoch zugleich insofern um, als die 
Hausherren selbst – ebenso wie Frauen, Kinder und SklavInnen – Christus untergeordnet sind 
(vgl. etwa Kol 4,1; Eph 6,9). Dennoch ist damit ab der zweiten und dritten christlichen Gene-
ration ein Wandel eingeleitet: Lag die Leitung der paulinischen Gemeinden zu Anfang noch 
in der Hand einer Gruppe beiderlei Geschlechts, wie beispielsweise die Grußliste in Röm 16 
suggeriert, werden Leitungsfunktionen in den Pastoralbriefen – zumindest auf der Textober-
fläche – nur noch den Männern überlassen. Insbesondere das öffentliche Lehramt wird an den 
Dienst des Episkopats gebunden – mit klarer Tendenz, Frauen davon auszuschließen, vor allem 
auch gegenüber „emanzipatorischen“ Entwicklungen auf Seiten einer entsprechend stilisierten 
gegnerischen Partei.

Immerhin ist festzuhalten: Die Texte sind nicht rein deskriptiv angelegt, sie stellen also nicht 
einfach den Ist-Zustand dar, sondern appellativ – gerade die zitierte Passage 1 Tim 2,8–15 ist 
ein deutlicher Appell zur Änderung einer offenbar anders aussehenden gemeindlichen Realität. 
Das heißt aber, dass in der Gemeindepraxis, in die dieser Text und die Pastoralbriefe insgesamt 
hineinsprechen, durchaus Frauen in Gottesdienst und Gemeindeleitung, in Verkündigung und 
Lehre engagiert sind. So war ja schon mit Blick auf den 1. Brief an die KorintherInnen festzu-
stellen: Selbstverständlich reden, beten und prophezeien Frauen in den Gemeinden; selbstver-
ständlich beteiligen sie sich tatkräftig in der Verkündigung des Evangeliums.

2.2. Ehefrauen von Diakonen oder weibliche Diakone in 1 Tim 3?31

Auch zur Abfassungszeit der Pastoralbriefe ist wohl eine Gemeindesituation vorauszusetzen, 
in der offenbar das Diakonat von Frauen wie auch Männern üblich ist. Die Korrespondenz 
von Plinius dem Jüngeren mit Kaiser Trajan (um 112) liefert ein Zeugnis für die Situation in 
Kleinasien am Beginn des 2. Jahrhunderts: Plinius wollte „aus zwei Sklavinnen, die ministrae 
genannt wurden“ die Wahrheit über das Christentum erfahren (Epistulae 10,96,8). Die amt-
lich-offizielle Titulatur deutet auf einen festen Sprachgebrauch.

30	 Wörtlich spiegelt sich im griechischen Terminus (in dem das spätere Bischofsamt transparent wird, ohne 
damit bereits deckungsgleich zu sein) die leitende Funktion eines „Aufsehers“ mit gesamtgemeindlicher Ver-
antwortung.

31	 Dazu Taschl-Erber, Andrea: Mogli di diaconi o diaconi donna?, in: L’Osservatore Romano/Donne Chiesa 
Mondo 72 (Oktober 2018) 32–38; abgedruckt auch in: Calduch-Benages, Nuria (Hg.), San Paolo e le donne 
(Grani di Senape), Mailand: Vita e Pensiero 2019, 79–85; auf Deutsch erschienen in: L’Osservatore Romano, 
Wochenausgabe in deutscher Sprache (30.11.2018) 6.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 17

Im „Ämterspiegel“ von 1 Tim 3 richtet sich nach den teilweise parallel formulierten mo-
ralisch-ethischen Anforderungen für einen episkopos sowie für diakonoi der Fokus auf eine 
dritte Gruppe: „Frauen [sollen] ebenso ehrbar [sein], nicht verleumderisch, nüchtern (wie der 
episkopos in V. 2), zuverlässig in allem.“ (V. 11) Der knappe Hinweis ist sprachlich ganz parallel 
zum Anforderungskatalog an die diakonoi in V. 8 gestaltet. Da auch die anderen Eigenschaften 
einander inhaltlich entsprechen, entsteht der Eindruck, dass eine weitere Gruppe von Amtsin-
habenden eingeführt wird.

Der folgende Vers 12 hält in einer neu einsetzenden Satzkonstruktion die Monogamie 
männlicher Diakone fest. Wie der episkopos sollen sich diese gemäß dem Konzept der ekklēsia 
als Haus (oikos) jeweils als leitungskompetenter Hausvorstand erweisen. Denn – wie bei jenem 
ein Einschub (V. 5) erläutert – wer nicht fähig ist, in seinem eigenen Haus für Ordnung zu 
sorgen, wird auch nicht für qualifiziert gehalten, die ekklēsia als „Haus Gottes“ (V. 15) zu ma-
nagen. Da nun in 3,12 der Blick auf das Haus bzw. die Familie von diakonoi gelenkt wird, 
könnte es sich in V. 11 – einer gängigen Lesart folgend – auch um deren (Ehe-)Frauen handeln. 
Doch sagt der Text nicht explizit, dass es ihre Frauen sind. Außerdem erhebt sich die Frage, 
warum diese in einem Ämterspiegel – anders als beim episkopos, wo ein entsprechender Hin-
weis fehlt – direkt adressiert sein sollten. Dass an die Familien der diakonoi höhere Ansprüche 
als an jene eines episkopos gestellt werden, dürfte ja nicht abzuleiten sein.

So liegt es näher, an weibliche diakonoi zu denken.32 Nachdem keine feminine Sprachform 
für Diakoninnen im biblischen Griechischen belegt ist, sondern diese mit der maskulinen 
Form bezeichnet werden (siehe Phöbe in Röm 16), ist zur geschlechtlichen Bestimmung dieser 
Gruppe die Umschreibung mit gynaikes/„Frauen“ nötig, um sie als weibliche Diakone zu kenn-
zeichnen. In einem Abschnitt über diakonoi scheint für antike Leser und Leserinnen wieder-
um klar zu sein, dass es sich um Frauen handelt, die diakonoi sind, sodass dieser erläuternde 
Zusatz fehlen kann. In diesem Sinn ergänzt beispielsweise Johannes Chrysostomos (4. Jahr-
hundert) in Homilie 11 zu 1 Tim 3 zu den „Frauen“ in V. 11 ausdrücklich, dass Diakoninnen 
gemeint sind (wobei er die maskuline Pluralform benutzt). Dazu kommentiert er: „Manche 
behaupten, dass dies einfach über Frauen gesagt ist, aber es ist nicht [so]: Denn warum würde 
er zwischen dem Gesagten etwas über Frauen einwerfen wollen? Vielmehr redet er über die 
[Frauen], welche die Würde der diakonia innehaben (im Griechischen feminines Partizip).“ 
Zur Anforderung der Monogamie in V. 12 hält Johannes Chrysostomos fest: „Diesbezüglich ist 
angemessen, dass es auch über Frauen [als] Diakone/weibliche Diakone (gynaikōn diakonōn) 
gesagt ist.“ Hier werden die Diakoninnen umschrieben, indem zum Begriff „Frauen“ die mas-
kuline Form diakonoi gesetzt wird. Aber auch etwa Theodor von Mopsuestia oder Theodoret 
von Kyros gehen in ihren Kommentaren von Diakoninnen aus, wie auch immer deren „Dienst“ 
inhaltlich interpretiert wird.

32	 So auch Lohfink, Gerhard: Weibliche Diakone im Neuen Testament, in: Dautzenberg, Gerhard/Merklein, 
Helmut/Müller, Karlheinz (Hg.): Die Frau im Urchristentum, Freiburg i. Br.: Herder 51992 (= QD 95), 320–
338: 332–334; Gielen: 2002 [Anm. 12], 188f. (Anm. 8); Oberlinner: 1994 [Anm. 6], 139–143; Zamfir: 2013 
[Anm. 6], 350.



18 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Dass aber die Diakoninnen in 1 Tim 3,11 nur beiläufig erwähnt werden, im Schatten ihrer 
männlichen Kollegen, in einem kurzen Hinweis als Reflex vorhandener Praxis, entspricht der 
restriktiven Linie in 1 Tim 2, die auf eine Beschränkung der Lehrautorität von Frauen zielt 
(ausdrücklich in V. 12).33 Damit treten aber neben die präskriptiven Aussagen, die traditionelle 
Rollenbilder festschreiben wollen – ähnliche normative Äußerungen finden sich etwa bei zeit-
genössischen römischen Autoren –, dennoch Notizen über die faktische Präsenz und Autorität 
von Frauen: Die gemeindliche Realität ist komplexer und inklusiver, als es die Textoberfläche 
auf den ersten Blick suggeriert. Die Unterscheidung in den Texten zwischen dem, was ist und 
was sein soll, legt den Blick frei auf die Differenz von Realität und Konstruktion, wobei Letztere 
in der Rezeption selbst wiederum weitgehende Realität geschaffen hat.

Das Corpus der Pastoralbriefe hinterlässt jedenfalls Verschiebungen im Bild des erinnerten 
Paulus (neben dem Blick auf Frauenrollen etwa auch in seiner „Israel-Vergessenheit“34). Als 
„Schlussstein“35 einer bereits im Werden begriffenen Sammlung der Paulusbriefe könnte es der 
davor vorliegenden Briefsammlung auch insofern seinen Stempel aufdrücken, als bei seiner 
literarischen Integration Themen aus dieser Zeit in die „echten“ Briefe einfließen – in Bezug auf 
1 Kor 14,34f. erscheint dies denkbar.

3. Unabschließbare Offenheit von Rezeptionsprozessen
Es zeigen sich unterschiedliche Tendenzen in der Bewertung gemeindlicher Rollen und Funk-
tionen von Frauen in den authentischen Paulusbriefen und in der nachpaulinischen Literatur 
(wenngleich zwischen den Zeilen weiterhin die faktische Beteiligung von Frauen zum Aus-
druck kommt). Diesbezüglich werden Differenzen greifbar, deren Ursache in dem jeweiligen 
zeitgeschichtlichen und gesellschaftlich-politischen Rahmen zu suchen ist, in den die Texte 
eingebettet sind. Gerade dies gehört zu den wesentlichen Charakteristika biblischer Schriften: 
Sie sind Gotteswort in Menschenwort. Damit sind sie notwendig von dem Kontext, aus dem 
heraus und in den hinein sie sprechen, geprägt. Schon für die Genese biblischer Texte wie auch 
den Prozess ihrer Überlieferung und Deutung gilt: Gesellschaftliche Entwicklungen gehen 
nicht spurlos daran vorbei. Wie am Beispiel der Pastoralbriefe deutlich wurde, nehmen spätere 
Generationen für sich in Anspruch, in der Tradition (des Paulus) wurzelnd und vom Geist ge-
leitet, Aussagen für ein neues „Heute“ zu treffen.

In den Widersprüchen zwischen Proto- und Deuteropaulinen, was die Rolle und Partizipa-
tion der Frauen in den Gemeinden betrifft, liegt daher Hoffnungspotenzial. Sie zeigen, dass die 
Bibel eben nicht statisch ist, kein konservierbares Fossil, kein totes Museumsobjekt, sondern 
dynamisch und wandelbar – und nur so kann sie lebendiges Gotteswort bezeugen. Zugleich 
stehen die Widersprüche als Mahnung an alle, die sich allzu sicher im Besitz der Wahrheit 
meinen. Schließlich eröffnen gerade die Widersprüche Freiheitsräume, um auch heute und in 

33	 Dazu ausführlich Zamfir: 2013 [Anm. 6], 160–288.
34	 Siehe den gleichnamigen Titel der Monographie von Michael Theobald zu den Pastoralbriefen.
35	 Theobald: 2016 [Anm. 19], 11.



Redeverbot für Frauen bei Paulus? 19

Zukunft die gemeindliche Ordnung je neu vor dem Hintergrund der sozial gängigen Rollen-
vorstellungen zu hinterfragen.

Sprach die althergebrachte Paulusrezeption zeit- und kulturbedingten Normen zeitlos-
überzeitliche Geltung zu, stellen geänderte gesellschaftliche Bedingungen diese auf den Prüf-
stein. Alternative Lesarten setzen der Macht dieser Rezeption eine Gegenmacht entgegen.

Literatur
Allison, Robert W.: Let Women be Silent in the Churches (1 Cor 14:33b–36): What did Paul Really Say, 

and What did it Mean?, in: Journal for the Study of the New Testament 32 (1988) 27–60, 44–52.
Böhm, Martina: 1 Kor 11,2–16. Beobachtungen zur paulinischen Schriftrezeption und Schrift-

argumentation im 1. Korintherbrief, in: Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 97 (2006) 
207–234.

Brooten, Bernadette: „Junia … Outstanding among the Apostles“ (Romans 16:7), in: Swidler, Leon-
ard/Swidler, Arlene (Hg.): Women Priests: A Catholic Commentary on the Vatican Declaration, 
New York: Paulist 1977, 141–144.

Ciampa, Roy E./Rosner, Brian S.: The First Letter to the Corinthians, Grand Rapids: Eerdmans 2010 
(= PilNTC).

Dautzenberg, Gerhard: Urchristliche Prophetie. Ihre Erforschung, ihre Voraussetzungen im Juden-
tum und ihre Struktur im ersten Korintherbrief, Stuttgart: Kohlhammer 1975 (= BWANT 104).

Ebner, Martin: Wenn alle „ein einziger“ sein sollen … Von schönen theologischen Konzepten und ihren 
praktischen Problemen: Gal 3,28 und 1 Kor 11,2–16, in: Klinger, Elmar/Böhm, Stephanie/Seidl, 
Theodor (Hg.), Der Körper und die Religion. Das Problem der Konstruktion von Geschlechterrollen, 
Würzburg: Echter 2000, 159–183.

Fee, Gordon D.: The First Epistle to the Corinthians, Grand Rapids: Eerdmans 22014 (= NICNT).
Flanagan, Neal M./Snyder, Hunter: Did Paul Put Down Women in 1 Cor 14:34–36?, in: Biblical The-

ology Bulletin 11 (1981) 10–12.
Gielen, Marlis: Frauen in den Gemeinden des Paulus. Von den Anfängen bis zum Ende des 1. Jahr-

hunderts, in: Salzburger Theologische Zeitschrift 6 (2002) 182–191.
Gielen, Marlis: Beten und Prophezeien mit unverhülltem Kopf? Die Kontroverse zwischen Paulus und 

der korinthischen Gemeinde um die Wahrung der Geschlechtsrollensymbolik in 1 Kor 11,2–16, in: 
Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft 90 (1999) 220–249.

Jantsch, Torsten: Die Frau soll Kontrolle über ihren Kopf ausüben (1 Kor 11,10). Zum historischen, 
kulturellen und religiösen Hintergrund von 1 Kor 11,2–16, in: ders. (Hg.), Frauen, Männer, Engel. 
Perspektiven zu 1 Kor 11,2–16, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2015 (= BThSt 152), 97–144.

Jantsch, Torsten: Schweigend und verschleiert: Ein frühchristliches Ideal?, in: Welt und Umwelt der 
Bibel 78/4 (2015) 26–31.

Kremer, Jacob: Der erste Brief an die Korinther, Regensburg: Pustet 1997 (= RNT).
Küchler, Max: Schweigen, Schmuck und Schleier. Drei neutestamentliche Vorschriften zur Ver-

drängung der Frauen auf dem Hintergrund einer frauenfeindlichen Exegese des Alten Testaments 
im antiken Judentum, Fribourg/Göttingen: Universitätsverlag/Vandenhoeck & Ruprecht 1986 
(= NTOA 1).



20 Barbara Lumesberger-Loisl/Andrea Taschl-Erber

Lindemann, Andreas: Der Erste Korintherbrief, Tübingen: Mohr Siebeck 2000 (= HNT 9/1).
Lohfink, Gerhard: Weibliche Diakone im Neuen Testament, in: Dautzenberg, Gerhard/Merk-

lein, Helmut/Müller, Karlheinz (Hg.): Die Frau im Urchristentum, Freiburg i. Br.: Herder 51992 
(= QD 95), 320–338: 332–334.

Merklein, Helmut/Gielen, Marlis: Der erste Brief an die Korinther. Kapitel 11,2–16,24, Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus 2005 (= ÖTK 7/3).

Merz, Anette: Die fiktive Selbstauslegung des Paulus. Intertextuelle Studien zur Intention und Rezep-
tion der Pastoralbriefe, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2004.

Oberlinner, Lorenz: Die Pastoralbriefe. Erste Folge: Kommentar zum Ersten Timotheusbrief, Frei-
burg/Basel/Wien: Herder 1994 (= HThKNT 11/2).

Økland, Jorunn: Women in Their Place. Paul and the Corinthian Discourse of Gender and Sanctuary 
Space, London/New York: Continuum 2004 (= JSNTS 269), 189–194.

Roloff, Jürgen: Der erste Brief an Timotheus, Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 1988 (= EKK 15).
Schottroff, Luise: Der erste Brief an die Gemeinde in Korinth, Stuttgart: Kohlhammer 2013 

(= ThKNT 7).
Schrage, Wolfgang: Der erste Brief an die Korinther. 3. Teilband: 1 Kor 11,17–14,40, Neukirchen-

Vluyn: Neukirchener Verlag 1999 (= EKK 7/3).
Schreiber, Stefan: Arbeit mit der Gemeinde (Röm 16.6, 12): Zur versunkenen Möglichkeit der Ge-

meindeleitung durch Frauen, in: New Testament Studies 46 (2000) 204–226.
Taschl-Erber, Andrea: Genesis-Rezeption in 1 Kor 11,2–16: „die Frau“ als „Abglanz des Mannes“?, in: 

Krannich, Laura-Christin/Reichel, Hanna/Evers, Dirk (Hg.), Menschenbilder und Gottesbilder. 
Geschlecht in theologischer Reflexion, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 2019, 73–110.

Taschl-Erber, Andrea: Mogli di diaconi o diaconi donna?, in: L’Osservatore Romano/Donne Chiesa 
Mondo 72 (Oktober 2018) 32–38; repr. in: Calduch-Benages, Nuria (Hg.), San Paolo e le donne 
(Grani di Senape), Mailand: Vita e Pensiero 2019, 79–85; span. Ausgabe: ¿Mujeres des diáconos o diá-
conos mujer?, in: Calduch-Benages, Nuria (Hg.): San Pablo y las mujeres (Las palabras y los días), 
Madrid: PPC EDITORIAL 2020, 29–31.

Theobald, Michael: Israel-Vergessenheit in den Pastoralbriefen. Ein neuer Vorschlag zu ihrer 
historisch-theologischen Verortung im 2. Jahrhundert n. Chr. unter besonderer Berücksichtigung 
der Ignatius-Briefe, Stuttgart: Katholisches Bibelwerk 2016 (= SBS 229).

Thompson, Cynthia L.: Hairstyles, Head-coverings, and St. Paul. Portraits from Roman Corinth, in: 
Biblical Archaeologist 51 (1988) 99–115.

Wolff, Christian: Der erste Brief an die Korinther, Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt 32011 
(= ThHK 7).

Zamfir, Korinna: Men and Women in the Household of God. A Contextual Approach to Roles and 
Ministries in the Pastoral Epistles, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2013 (= NTOA/StUNT 103).

Zeller, Dieter: Der erste Brief an die Korinther, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011 (= KEK 5).


